
229

Submitted	 2025-06-27
Published	 2025-12-17

Open access
© 2025 de Marchis | cb 4.0

Citation  de Marchis, G. (2025). “Clara Silva, Marco Piazza. Amílcar Cabral 
educatore e attivista. Idee per la resistenza postcoloniale; Filomeno Lopes. 
Amílcar Cabral. Un ponte fra Italia e Africa”. Il Tolomeo, 27, 229-234.

e-ISSN  2499-5975

Il Tolomeo
Vol. 27 – Dicembre | December | Décembre | Dezembro 2025

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/Tol/2499-5975/2025/01/018

 Clara Silva, Marco Piazza  
Amílcar Cabral educatore e 
attivista. Idee per la resistenza 
postcoloniale;  
Filomeno Lopes  
Amílcar Cabral. Un ponte fra 
Italia e Africa
 Giorgio de Marchis
Università degli Studi Roma Tre, Italia

Recensione di  Silva, C.; Piazza, M. (2024). Amílcar Cabral educatore e attivista. Idee 
per la resistenza postcoloniale. Prefazione di F. Elísio. Roma: Carocci e di Lopes, F. (2024). 
Amílcar Cabral. Un ponte fra Italia e Africa. Prefazione di F. Falappa, postfazione di R. 
Mancini, con un’intervista a F. Bertinotti. Roma: Castelvecchi. 

Fatta eccezione per una raccolta di saggi curata da Livia Apa nel 2020 
per i tipi di Ombre Corte, le due monografie recentemente pubblicate 
in Italia interrompono un prolungato silenzio editoriale, che non ha 
potuto non comportare una diffusa ignoranza – in particolar modo 
tra le generazioni più giovani – su quello che rimane uno dei più 
straordinari intellettuali e leader rivoluzionari espressi dall’Africa 
nel XX secolo. Clara Silva, Marco Piazza e Filomeno Lopes appaiono 
pienamente consapevoli dell’esigenza di dover muovere da tale 
vuoto di conoscenza e, in tal senso, pur proponendo letture critiche 
approfondite e originali del pensiero cabralino, non si sottraggono 
all’onere di un indispensabile esercizio di alta divulgazione culturale. 

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/Tol/2499-5975/2025/01/018&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17


Il Tolomeo e-ISSN  2499-5975
27, 2025, 229-234

230

﻿Da questo punto di vista, è legittimo considerare Amílcar Cabral 
educatore e attivista e Amílcar Cabral. Un ponte fra Italia e Africa, pur 
nella differenza delle interpretazioni e degli obiettivi dei rispettivi 
autori, due libri necessari, auspicabilmente utili a restituire ad 
Amílcar Cabral, nel centenario della sua nascita, quella centralità 
nel Novecento, anche italiano, che i decenni a cavallo tra XX e XXI 
secolo sembrano avergli sottratto. 

Il volume di Clara Silva e Marco Piazza si prefigge, in tal senso, 
di riscoprire l’attualità di Cabral, valorizzando in particolar modo la 
riflessione pedagogica e il pensiero critico del dirigente del PAIGC. 
Dopo aver sinteticamente presentato altri aspetti (l’operato come 
agronomo, l’attività poetica, l’azione politica e diplomatica) di una 
figura poliedrica – che non a caso, Filinto Elísio, nella prefazione 
che apre il volume, considera «fra tutti i leader politici suoi 
contemporanei […] quello dalla personalità più complessa» (Silva, 
Piazza 2024, 12) –, Clara Silva si concentra sulla «singolare visione 
pedagogica» (47) di Amílcar Cabral – di cui non manca di sottolineare 
le convergenze con la pedagogia di Paulo Freire –, partendo dalla 
premessa che «indagare la dimensione pedagogica del pensiero e 
dell’azione di Cabral significa […] rileggere l’intero suo operato alla 
luce di un’intenzionalità trasformativa ed emancipativa, fondata sui 
principi non negoziabili di libertà individuale e di autodeterminazione 
di ciascun popolo» (47‑8). Silva giustamente mette in evidenza 
come, nel pensiero cabralino, la dimensione educativa acquisti un 
ruolo chiave nel processo di emancipazione di un popolo alienato 
da secoli di dominazione coloniale. Come scrive l’autrice, il leader 
del PAIGC è, infatti, «convinto che l’uscita dall’assoggettamento 
coloniale sia un processo che passa inevitabilmente attraverso la 
riappropriazione da parte dei popoli colonizzati di tutto ciò che è 
stato loro sottratto, a cominciare dalla storia e dalla cultura» (51). 
La proposta dell’intellettuale capoverdiano e guineense, tuttavia, 
non si esaurisce nel mero recupero della tradizione precoloniale 
e presuppone la ripresa ‘selettiva’ dei soli elementi tradizionali 
compatibili con la nuova cultura scaturita dalla rivoluzione. 
Esemplare in tal senso, come ricorda Silva, la creazione, nel 1964, 
della scuola pilota di Ratoma e di tante altre successivamente aperte 
nelle zone liberate, con l’obiettivo di «andare oltre i modelli coloniali 
eurocentrici ed elitari e allo stesso tempo offrire un’istruzione alle 
fasce della popolazione escluse dal sistema educativo» (58). La 
centralità della cultura nel processo di liberazione nazionale ritorna 
anche nel capitolo in cui Marco Piazza propone una lettura filosofica 
del pensiero di Cabral. Lo studioso italiano si sofferma sull’influenza 
del Marxismo e del materialismo storico, in permanente dialogo con 
il positivismo evoluzionistico, sottolineando però come tale struttura 
portante del pensiero cabralino passi attraverso un rigoroso processo 
di adattamento alla realtà locale, tale da piegare i modelli di pensiero 

de Marchis rec. Silva, Piazza; Lopes



Il Tolomeo e-ISSN  2499-5975
27, 2025, 229-234

de Marchis rec. Silva, Piazza; Lopes

231

occidentali alle esigenze del contesto in cui la lotta di liberazione 
viene realizzata. Questa esigenza di pensare, selezionare e adattare i 
modelli alle specificità del contesto appare il contributo più originale 
e forse l’aspetto maggiormente valorizzato dall’attenta analisi di 
Marco Piazza e Clara Silva. In tal senso, così come la tradizione 
locale va recuperata selettivamente, anche i modelli teorici di 
derivazione marxista elaborati per le società europee richiedono 
un assimilazionismo critico, tale da scongiurare un’applicazione 
pedissequa (e inefficace) alle società africane che hanno subito 
l’assoggettamento coloniale. La necessità di adattamento dei modelli 
di pensiero alla realtà locale non condiziona, in ogni caso, la portata 
globale della riflessione teorica cabralina – che Marco Piazza riconduce 
all’interno della tradizione neoumanista, richiamando, però, anche la 
centralità del Cabralism negli studi in lingua inglese sul marxismo 
classico africano e il rinnovamento ermeneutico proposto dai più 
recenti lavori di Reiland Rebaka. In tal senso, gli strumenti teorici 
originalmente (ri)elaborati da Cabral trasformano culturalmente la 
lotta del suo popolo, facendone il «tassello di un movimento storico 
e culturale più ampio, votato a rivendicare il diritto alla libertà, alla 
dignità e alla piena personalità giuridica di ogni essere umano sul 
pianeta» (75). Nell’analisi dei due autori di Amílcar Cabral educatore 
e attivista, la rivoluzione politico-pedagogico-filosofica di Amílcar 
Cabral costituisce, quindi, una proposta alternativa e ancora valida 
di emancipazione e di sviluppo, tanto più in un contesto come 
quello contemporaneo, caratterizzato, come scrive Marco Piazza, 
dall’insostenibilità del modello di crescita proposto dal capitalismo. 
La valenza pedagogica del pensiero di Cabral, così come il suo 
pensiero filosofico, si configurano, infatti, secondo Clara Silva e 
Marco Piazza, come un’attualissima educazione alla resistenza, «che 
vale non solo per i due popoli a favore dei quali Cabral ha diretto il 
suo impegno, quello guineano e quello capoverdiano, ma anche per 
tutti i popoli dell’Africa lusofona, e idealmente, per cerchi concentrici, 
di ogni nazione del mondo» (90).

Il ritratto filosofico di Cabral proposto da Filomeno Lopes muove 
dalla medesima costatazione dell’attualità e dell’urgenza del 
magistero cabralino, di cui anche in questo volume viene affermata 
la portata universale. Amílcar Cabral. Un ponte fra Italia e Africa 
è, però, soprattutto, una riflessione sulla grave crisi di leadership 
democratica che l’autore individua in Africa (in particolar modo nella 
deriva autoritaria che, da decenni, caratterizza la Guinea Bissau) e in 
Occidente. Il modello cabralino, che l’autore del volume ricostruisce in 
termini filosofici, funziona qui soprattutto come termine di paragone, 
per evidenziare il degrado politico dell’attuale classe dirigente. In 
tal senso, l’obiettivo di Filomeno Lopes è provare, sulle orme di 
Cabral, a «ripensare, filosoficamente, sentieri per un’educazione 
integrale alla leadership futura» (Lopes 2024, 16), formulando una 



Il Tolomeo e-ISSN  2499-5975
27, 2025, 229-234

232

﻿lettura del legato cabralino a partire dalla diaspora africana e in 
dialogo con la Scuola filosofica di Macerata (dialogo che nel volume 
trova espressione nelle pagine firmate da Fabiola Falappa e Roberto 
Mancini). Quello di Filomeno Lopes è uno studio appassionato e 
dolente, che esprime un’ammirazione incondizionata per il leader 
capoverdiano e l’amareggiata repulsione per l’attuale classe politica. 
Il modello di Cabral (ma anche di Nelson Mandela, Kwame Nkrumah, 
Patrice Lumumba e Thomas Sankara) – leader corale ed esemplare, 
imitabile e, al tempo stesso, inarrivabile – appare oggi ignorato da 
governanti che, agli occhi di Lopes, hanno opportunisticamente 
tradito l’ideale di ‘vita vera’ dei grandi leader, privilegiando le 
ragioni della forza e dell’odio, nonché «l’arte di vincere senza avere 
ragione ma in modo legale» (43). L’analisi di Filomeno Lopes si pone 
programmaticamente in una prospettiva diasporica (afroitalotopia, 
nella definizione dell’autore) e, in questo senso, il volume non si limita 
a evidenziare il ‘tradimento’ operato dalla comunità bissa-guineense 
ma rivendica l’efficacia della teoria e della prassi cabraline anche 
per la società italiana (di cui Lopes non manca di ricostruire gli 
stretti legami intessuti in passato con il dirigente del PAIGC), oggi 
ingannata da politiche migratorie inconcludenti e disumane, che 
hanno portato negli anni a una violenta e ingiustificata chiusura 
culturale nei confronti del continente africano. Considerando «il 
movimento demografico, il razzismo sistemico, la crisi di leadership, 
la povertà antropologica, strutturale e culturale e la crisi ecologica, 
come maggiori sfide per il secolo XXI e di conseguenza le maggiori 
sfide per ‘un’arma della teoria’ politica integrale per l’Africa, l’Italia 
e il resto dell’Europa» (247), l’afroitalotopia individua in Cabral 
un modello di governo alternativo alla cultura della paura e della 
sicurezza – che invoca la chiusura dei porti, in nome di un sovranismo
miope. Per tradurre l’esempio cabralino in prassi politica e, così 
facendo, operare un indispensabile salto qualitativo nel dialogo
culturale tra la diaspora africana residente in Italia e la società 
italiana, Filomeno Lopes auspica la convocazione di una conferenza 
nazionale sovrana sulla cittadinanza. Attraverso un dialogo a 
poli molteplici di matrice pienamente cabralina, tale conferenza 
permetterebbe, secondo Lopes, di «ridefinire ed elaborare un nuovo 
contratto sociale e culturale che rispecchi veramente la costellazione 
antropologica reale dell’attuale società italiana» (233), consentendo
di dare finalmente spazio al «nuovo che nasce come patto corale» 
(237). Nella sua critica agli attuali governanti, così distanti da leader 
che «hanno saputo creare un sogno, un pensiero vivente, un ideale 
di speranza politica e culturale per i rispettivi Paesi e popoli» (61), 
come Clara Silva e Marco Piazza, anche Filomeno Lopes richiama la 
centralità della cultura nel progetto politico di Amílcar Cabral. Una 
cultura indispensabile per una leadership rinnovata e indisponibile 
a negoziare i propri ideali che, oggi come allora, dovrebbe assumersi 

de Marchis rec. Silva, Piazza; Lopes



Il Tolomeo e-ISSN  2499-5975
27, 2025, 229-234

de Marchis rec. Silva, Piazza; Lopes

233

l’onere di liberare l’Africa dalla paura e l’Italia dalle sue nefaste 
illusioni identitarie.

 

Giorgio de Marchis is Full Professor of Portuguese and Brazilian 
Literature at Roma Tre University, where he currently coordinates 
the “Agostinho Neto” Chair for Angolan Studies. He has studied 
authors, works and movements of contemporary Portuguese and 
Lusophone literatures. He has also translated Angolan, Brazilian, 
Mozambican and Portuguese poets and novelists. His most recent 
publications include Dal Dossier sul Portogallo alla Rivoluzione dei 
garofani. L’antisalazarismo in Italia (1963‑1974) (Rome, Nova Delphi, 
2024).






