e-ISSN 2785-5708

TranScript
Vol. 4 — Ottobre 2025

Progetti, prestiti, palinsesti:
stratigrafia di una traduzione
quattrocentesca del Corano

(ms. Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)

Benoit Grévin
Centre National de la Recherche Scientifique, France

Abstract Thisarticlerevealsthe latest advancesin the study of interlinear translations
and marginal glosses left by Flavius Mithridates on the Arabic Quran in Hebrew
characters in ms. Vat. Ebr. 357 (fol. 51r-156r). We can now demonstrate that Flavius
Mithridates probably used one or more Latin (and possibly Romance) translations to
compose his fragmentary interlinear translation of this text, and that his marginal notes
are based on a pre-existing Latin translation of Muslim exegetical texts. Furthermore, in
the second sura, another anonymous translator probably used a vernacular translation
of the Qur’an to translate certain words into Latin.

Keywords Flavius Mithridates. Coran. Qur’an. Jewish textual cultures. Renaissance.
Sommario 1 Introduzione. - 2 Un dossier testuale e la sua edizione. - 3 Le note

interlineari di Mitridate (e di qualcun altro): traduzione assistita e/ o prestito? - 4 Dietro
ai commenti esegetici, un‘altra traduzione... - 6 Conclusione.

% Peer review

Edizioni Submitted  2025-07-02
Ca'Foscari Accepted 2025-09-04
Published  2026-01-14

@ Open access
Sy ©2025 Grévin| @ ® 4.0

Citation Grévin, Benoit (2025). “Progetti, prestiti, palinsesti. Stratigrafia di
una traduzione quattrocentesca del Corano (ms. Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)”.
TranScript, 4, 95-134.

DOI 10.30687/TranScript/2785-5708/2025/01/004 95



https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/TranScript/2785-5708/2025/04/004&domain=pdf&date_stamp=2026-01-14

Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

1 Introduzione

Il complesso dossier costituito dalla simbiosi tra il particolare
testo coranico contenuto nelle carte 51r-156r del manoscritto Vat.
Ebr. 357 della Biblioteca Apostolica Vaticana e le numerosissime
note di traduzione e di commento che lo accompagnano, in corso
di edizione, costituisce senz’altro una delle ultime frontiere della
ricerca sullo studio del Corano in milieu giudeo-cristiano prima del
1500.* Il principale responsabile (e il solo chiaramente identificabile)
del lavoro di traduzione-glossa all’'origine del testo in questione e
un letterato della seconda meta del Quattrocento, conosciuto per le
sue attivita traduttologiche e intimamente legato a un grande nome
dell’'Umanesimo. Flavio Mitridate, ebreo siciliano presto convertitosi
al cristianesimo (verso il 1466, prima dei suoi venti anni) sotto il
nome di Guglielmo Raimondo Moncada, fece carriera in Sicilia, Italia
e Germania come traduttore dall’ebraico, dall’aramaico e dall’arabo,
e fu maestro di lingue semitiche di Giovanni Pico della Mirandola,
con cui collaboro intensamente durante il periodo 1485-1486, prima
di scomparire dalla documentazione nel 1489.2 Le sue traduzioni
latine di testi cabbalistici, e pill in generale di scritti religiosi e
filosofici della tradizione ebraica, hanno beneficiato di un intenso
ciclo di studi negli anni 2000-2020,* ma la sua attivita di traduttore
dall’arabo resta molto meno conosciuta. Fatta eccezione per qualche
traccia marginale di uso di alfabeto, termini o espressioni arabi in
altri contesti,® tale attivita e principalmente testimoniata da due
manoscritti conservati presso la Biblioteca Vaticana: il ms Urb. Lat.
1384 e il ms Vat. Ebr. 357.

II'ms Urb. Lat. 1384, sontuoso codice miniato confezionato attorno
al 1480-1482 sotto la supervisione dell’autore per Federico III di

1 Sultesto coranico della seconda parte del ms Vat. Ebr. 357 e sui lavori di traduzione
e commento (essenzialmente, ma non unicamente in latino) effettuati su di esso nella
seconda meta del Quattrocento, cf. Piemontese 1996, 266-72; Grévin 2010, 2012; Grévin
in corso di stampa 1, 2 e 3; Grévin, Starzcewska in corso di stampa. La prima parte del
manoscritto composito & occupata dal Kitab al-‘Adwiya al-mufrada (Liber medicinalium
simplicium) di Umayya ibn ‘Abd al-‘Aziz ibn ‘Abi s-Salt al-Andalus], cf. Proverbio 2001,
352-54.

2 Sulla vita di Guglielmo Raimondo Moncada, alias Flavio Mitridate, complicata
dalla sua conversione precoce dal giudaismo al cristianesimo, ma anche da diversi
incidenti di percorso (caduta in disgrazia alla corte papale e fuga in Germania a seguito
di un crimen non precisato nel 1484, rottura con Giovanni Pico della Mirandola nel
1487, prigione nel 1489...), cf. Starrabba 1878; Scandaliato 2006; Perani 2008; Perani,
Corazzol 2012 con una bibliografia aggiornata fino al 2010.

3 Le principali traduzioni latine dall’ebraico e dal giudeo-aramaico pubblicate sono:
Busi 2004; Andreatta 2009; Campanini 2005, 2019; Corazzol 2008; Martini 2010;
Jurgan, Campanini 2012. Su Mitridate traduttore di opere cabbalistiche, cf. anche
Campanini 2008.

4 Cf. su questo punto Wirszubski 1963, 35, 93-4, Campanini (in corso di stampa).

96

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

Montefeltro, duca di Urbino, contiene tre traduzioni latine attribuibili
a Mitridate, tutte presentate come effettuate dall’arabo, di cui due
(la prima e la terza) con il testo arabo a fronte.® La prima traduzione
concerne un trattato di magia astro-talismanica di possibile origine
andalusa,® mentre la terza traduce le sure 21 e 22 del Corano.” Il
testo intermedio (in sola versione latina), presentato da Mitridate
come redatto a partire da fonti arabe, e invece una traduzione
del trattato astronomico ebraico per il calcolo della sizigia noto
col titolo di Orah selula e realizzato da Ibn al-Ahdab/Belladdeb,
studioso ebreo di origine castigliana emigrato in Sicilia nell’ultimo
decennio del Trecento e legato alla famiglia di origine di Mitridate.
Si tratta dunque di una sorta di ‘impostura traduttologica’, che usa
la dipendenza esplicitamente rivendicata dell’Orah selula da fonti
arabe per creare un cortocircuito testuale, saltando la fonte ebraica
per rivendicare l'origine araba del testo.® Tale gioco traduttologico
incita a considerare le altre traduzioni del manoscritto con cautela,
e il loro esame riserva infatti qualche sorpresa. Se il trattato astro-
talismanico sembra tradotto con una certa perizia, malgrado la
tecnicita delle sue descrizioni, un’analisi delle scelte di traduzione nel
testo delle due sure rivela pesanti problemi d’interpretazione, messi
a fuoco da Thomas Burman nel 2007 e da Hartmut Bobzin nel 2008.°
Un recente riesame della questione conferma questa debolezza, pur
dando una chiave di spiegazione parziale. Accanto a diverse categorie
di errori che mostrano un’incomprensione relativa o assoluta di
numerosi passi del testo coranico, certe scelte apparentemente
aberranti sembrano dovute a un’interpretatio hebraica dei termini
arabi, facilitata dalla comune origine semitica delle due lingue.*°
Le traduzioni effettuate da Flavio Mitridate nel decennio 1480
sul testo coranico nella seconda parte del manoscritto composito
Vat. Ebr. 357 (un testo molto particolare, perché arabo si, ma scritto
in caratteri ebraici)** rappresentano una vera sfida filologica. La

5 Su questo manoscritto e sulla sua reinterpretazione, cf. Grévin 2017. Sul contesto
della sua produzione, cf. Piemontese 2008.

6 Su questo trattato bilingue, cf. Lippincot, Pingree 1987 (edizione del testo latino),
Oliveras 2009 (edizione del testo arabo).

7 Su questa traduzione latina (con testo arabo a fronte), cf. Burman 2007, 133-48;
Bobzin 2008a (per la traduzione latina, con trascrizione del testo latino della sura 21),
nonché Tottoli 2024 per le particolarita codicologiche, paleografiche e ortografiche
della versione araba. Il testo & edito solo parzialmente.

8 Cf. a questo proposito Goldstein, Chabas 2006; Grévin, Mandala 2013, 286-92.

9 Vedi supra nota 7.

10 Grévin, Starzcewska (in corso di stampa).

11 Su questo testo, in una prospettiva comparativa con i due altri Corani arabi

scritti con 'alfabeto ebraico prima del 1600 conservati, cf. Paudice 2008, 2012, con le
precisazioni in Grévin 2010, 2012, nonché Grévin (in corso di stampa, 1).

97

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

seconda sezione codicologica (cc. 51r-156r) contiene i nove decimi
del testo coranico arabo,*? con una traduzione latina interlineare
e fitte annotazioni marginali, soprattutto in latino. Solo nel 1996
Angelo Michele Piemontese dimostro che Mitridate aveva scritto la
stragrande maggioranza sia della traduzione interlineare sia delle
note di commento nei margini, a loro volta versioni o adattamenti di
testilegati al tafsir, tronco dell’esegesi coranica musulmana. Il testo
coranico e tuttavia commentato anche da altre mani, che usano sia
l'alfabeto ebraico sia quello latino, e scrivono in ebraico, latino, arabo,
e in due punti in giudeo-spagnolo. Si tratta di commenti (traduttologici
0 esegetici) talvolta di grande interesse, ma quantitativamente
marginali rispetto all’enorme massa delle annotazioni vergate da
Flavio Mitridate, e che possono essergli attribuite con certezza.'?
Mitridate firma, infatti, a piu riprese i suoi commenti, scrivendoli
(come le sue traduzioni) con inchiostro rosso e in una corsiva molto
caratteristica.’® L'uso sporadico dell’arabo (scritto in caratteri
latini, ebraici e arabi) o dell’ebraico non rappresenta una difficolta
significativa nell’analisi di queste note, nella loro stragrande
maggioranza redatte in latino.*® L'analisi e invece ostacolata da
problemi di altra natura. La traduzione interlineare del testo coranico
e totalmente discontinua, rendendone difficile sia la lettura in sé
sia lo studio comparativo. Quasi ogni versetto del Corano comporta
una, due o pil proposte di traduzione, ma risulta rarissimo che un

12 Mancano la fatiha, la prima parte della sura 2 (fino al versetto 91), parte delle sure
3 e4 (lasura 3 e completa periversetti 1-116, la 4 dal versetto 45 in poi). Durante una
fase di riorganizzazione in seguito a un guasto iniziale, un quaderno fu anche spostato
all’inizio per errore ('ultimo versetto della sura 50 e le sure 51-54 aprono attualmente
il Corano «rimontato» alle cc. 51r-52v). Sul dettaglio dell’'organizzazione codicologica
della seconda parte del ms Vat. Ebr. 357 contenente il nostro Corano, cf. Oszlowy-
Schlanger (in corso di stampa).

13 Perl'analisi paleografica delle mani anonime che scrivono nei margini, cf. Oszlowy-
Schlanger (dopo qualche nota preliminare in Piemontese 1996, 266-7 e in Grévin 2010,
545-6; 2012, 32, 36, 39).

14 Mitridate firma per esteso alla fine del manoscritto, c. 156r (fine della nota sulla
sura 114: Finis. Finis libri. Guillelmus Ramundus Moncates), ma anche piu discretamente
nelle cc. 114v (numquam talis promissio inventa est. Gluillelm]us), 90r (Nota inutiles
epilogationes, quas non puto dixisse nisi ob carentiam litterarum. Gluillelm]us), 95v
(Guilllelm]us: hec sunt miracula et archana que Deus ei revelabat. In un commento a Q:
4,156, Mitridate rinvia poi al suo famoso sermone in cinque lingue pronunciato davanti
a Sisto IV nel 1481 (edito in Wirszubski 1963), cf. c¢. 64v, margine inferiore: Maior
est error eius qui negat passionem Domini quam non tantum mortales sed celestia et
terrestria luxerunt, ut scripsimus nos in sermone nostro habito coram Sixto iiii pontifice
maximo et curia Romana M°CCCLXXXI (la nota e stata rilevata per la prima volta da
Piemontese 1996, 272).

15 Sul passaggio da una lingua all’altra o da un alfabeto all’altro, soprattutto per
citare il Corano o delle parole arabe nella loro lingua originale, utilizzando sia l'alfabeto
ebraico sia piu raramente l'alfabeto latino o l'alfabeto arabo, cf. Grévin (in corso di
stampa 3).

98

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

versetto sia integralmente tradotto.'® La grafia corsiva (nonché il
latino talvolta molto trascurato) di Flavio Mitridate ostacola spesso
la lettura delle annotazioni, specie nei margini, danneggiati dai
secoli e da un’‘opera di restauro poco felice. Infine, i tentativi di
trovare una fonte unitaria (o anche delle fonti diverse ma chiare)
dei commenti marginali, traduzione-interpretazione di fonti di
esegesi musulmana, incontrano difficolta specifiche.*” Tali difficolta
suggeriscono come Mitridate abbia fatto ricorso a un testo che era
gia una compilazione originale, non direttamente dipendente da
nessuna delle collezioni di tafsir pit famose: numerosissime note
esegetiche presentano un’aria di famiglia rispetto a diversi rami della
tradizione esegetica musulmana, senza che sia tuttavia possibile
accertare I'uso di una fonte precisa. Di conseguenza, e molto difficile
appoggiarsi sulle tradizioni musulmane per ricostituire il testo latino
laddove, per ragioni linguistiche, grafiche o codicologiche, risulta
d’interpretazione delicata...

Riassumendo, il fatto che il testo base su cui fu riportata la
traduzione di Flavio Mitridate sia un Corano arabo, ma scritto in
caratteri ebraici, che questa traduzione sia totalmente discontinua
(benché comporti migliaia di proposte lessicali), e che i numerosi
commenti marginali di Mitridate, talvolta molto lunghi, siano
d’interpretazione difficile, sia per lo stato del manoscritto, sia per la
difficolta a indicare una fonte precisa, spiega come il dossier arabo-
latino del Vat. Ebr. 357, malgrado la ricchezza del suo contenuto
(eccezionale a una data cosi alta per quanto concerne l'esegesi
musulmana), cominci soltanto adesso a svelare parte dei suoi enigmi,
di pari passo con 'avanzamento dell’edizione e dei lavori di analisi
correlati.

Lobiettivo di questo articolo non e esaminare in dettaglio 'insieme
dei problemi posti da queste traduzioni coraniche ed esegetiche di
Flavio Mitridate, per cui si rinviera comodamente, oltre a qualche
testo gia pubblicato ma ormai superato,*® a una serie di articoli in
corso di stampa in gran parte legati a un recente ciclo d’incontri del

16 Vediinfra, tabella con trascrizione del testo coranico e della traduzione interlineare
della sura 71. Si rileva anche I'importanza degli squilibri interni: in questo esempio i
quattro versetti iniziali non sono tradotti, mentre i versetti 21-23 e 26-27 beneficiano
di un’attenzione particolare.

17 Sulle fonti delle traduzioni di Mitridate dal tafsir (sulla cui probabile origine reale,
vedi infra), cf. Grévin (in corso di stampa 2), con una generosa selezione di glosse di
media o grande lunghezza. Qualche estratto & gia stato pubblicato in Grévin 2010,
540-4; 2012, 31, 40-5. Sulla vexata quaestio dell’'origine dei testi esegetici musulmani
tradotti in latino prima del 1700 (il filtro delle diverse trasmissioni ostacola spesso un
chiaro riconoscimento della fonte), cf. piu generalmente Cecini (in corso di stampa 1).

18 Piemontese 1996, 267-77; Grévin 2010, 2012.

99

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

progetto «The European Qur’an».!® Tentero piuttosto di presentare
quanto lo stato attuale delle ricerche consente di dire sulla natura
esatta del lavoro effettuato da Flavio Mitridate sul Corano del ms Vat.
Ebr. 357 (e di conseguenza anche sul ms Urb. Lat. 1384). Lattivita
traduttologica sviluppata da Mitridate nel Vat. Ebr. 357 pone infatti
il ricercatore davanti a una serie di paradossi. Le sue traduzioni
coraniche interlineari sembrano nell'insieme corrette, e di un livello
molto piu alto rispetto a quelle del ms Urb. Lat. 1384. C’e di piu:
l'esame comparativo delle sure 21 e 22 nella traduzione completa
realizzata verso il 1481-1482 per il ms Urb. Lat. 1384, e in quella
frammentaria prodotta probabilmente poco pil tardi (1483-1486/9)
per il ms Vat. Ebr. 357, rivela una serie di scelte molto differenti
da parte dello stesso traduttore.?® Si fa infine fatica a capire come
lo stesso uomo, che sembra tradurre in maniera molto fantasiosa e
spesso errata le sure 21 e 22 del Corano nel ms Urb. Lat. 1384, riesca
non soltanto a proporre una traduzione interlineare (frammentaria)
molto pil esatta nel ms. Vat. Ebr. 357, ma sembri, allo stesso tempo,
tradurre con facilita passi a tratti molto lunghi e non semplicissimi
dell’esegesi musulmana (la difficolta di rintracciare fonti precise non
impedisce di constatare una grande somiglianza tra il testo latino
e la fraseologia del tafsir), come traduceva del resto con apparente
facilita il trattato astro-talismanico del ms Urb. Lat. 1384. Occorre
pensare a un miglioramento del livello del traduttore, alla scoperta
di strumenti ausiliari, a un aiuto esterno, o ancora a una serie di
prestiti nascosti?

In passato, queste traduzioni hanno suscitato due interpretazioni
antitetiche. Alla svalutazione talvolta radicale delle competenze di
Flavio Mitridate da parte principalmente di Thomas Burman e di
Hartmut Bobzin,?! si € opposta la presentazione elogiativa di Angelo
Michele Piemontese, che poggiava in parte sulla prefazione latina
all’antologia coranica del ms 1384, in cui Mitridate annunciava un
grandioso progetto di Corano multilingue.?® Ho tentato in diverse
pubblicazioni di conciliare queste due visioni, suggerendo come il
bagaglio sociolinguistico e socioculturale di Flavio Mitridate, nato
Shmuel ben Nissim nella comunita siciliana ancora parzialmente
arabofona di Caltabellotta, spiegasse I'apparente squilibrio nella

19 Grévin (in corso di stampa 1, 2 e 3), Grévin, Starczewska (in corso di stampa),
Cecini (in corso di stampa 2).

20 Cf. a questo proposito Grévin 2020, 488-9, in particolare la tabella comparativa
delle scelte di traduzione di Mitridate per i primi versi della sura 21 nel ms Urb. lat.
1384 (traduzione completa della sura) e nel ms Vat. Ebr. 357 (traduzione frammentaria
della stessa sura).

21 Vedi supra nota 7.

22 Una presentazione brillante e pionieristica, ma alquanto idealizzata, di Flavio
Mitridate traduttore dall’arabo silegge in Piemontese 1996, 2008.

100

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

sua attivita traduttologica.?® Con ogni probabilita, Mitridate era
un buon conoscitore di diverse forme di giudeo-arabo (parlato
e soprattutto scritto) legate alla Sicilia del Quattrocento, ma non
un esperto di arabo classico e ancor meno di arabo coranico. Egli
avrebbe occupato una nicchia nel panorama traduttologico per certi
aspetti simile a quella dell’abate maltese Giuseppe Vella tre secoli
piu tardi:2* avrebbe cioé sfruttato la sua familiarita con una varieta
di arabo sufficiente ad affrontare vari testi ma piuttosto distante da
quella classica, ingannando di fatto i suoi interlocutori e mecenati
cristiani (il duca di Urbino, Sisto IV, Giovanni Pico della Mirandola...)
circa i limiti del suo sapere e le numerose difficolta affrontate. La
traduzione del ms Urb. Latino 1384 sarebbe stata un primo tentativo
in ambito coranico, audace ma poco riuscito, seguito qualche anno
dopo da un secondo lavoro (rimasto incompiuto, ma tendenzialmente
molto pit soddisfacente) sull'intero Corano, testimoniato dal ms Vat.
Ebr. 357: opera di un uomo forse meglio preparato o semplicemente
piu cauto. Questa ricostruzione, tuttavia, non spiega del tutto come
Flavio Mitridate poté anche tradurre le fonti esegetiche musulmane,
né si pronuncia sul tipo di aiuto di cui forse beneficio per schizzare la
traduzione incompiuta del Corano nell’interlinea del ms. Vat. Ebr. 357.

Gli ultimi progressi nella ricerca su questo dossier permettono
ormai di precisare il quadro, svelando come Flavio Mitridate abbia
verosimilmente compensato le sue lacune aiutandosi con traduzioni
preesistenti, la cui natura rimane ancora da precisare. La figura del
traduttore siciliano ne esce in parte ridimensionata: sembra sempre
piu probabile che Mitridate non abbia realizzato da solo la maggior

23 Grévin 2010, 2012, 2020, 485-92.

24 Su Giuseppe Vella, chierico maltese che ebbe 'idea di sfruttare le sue conoscenze
linguistiche per creare I'impostura del Consiglio di Sicilia (pretesa traduzione - in realta
inventata di sana pianta - di un codice arabo di epoca normanna) nella Sicilia degli anni
1782-1796 (vicenda resa famosa anche fuori dai milieux specializzati grazie al romanzo
Il consiglio d’Egitto di Leonardo Sciascia), cf. Bresc 2010. Il caso di Vella, madrelingua
maltese del Settecento che s’improvvisa perito di arabo per forgiare un’arabica
impostura davanti a un pubblico non specializzato (nella fattispecie, I'aristocrazia e
le classi colte siciliane), & in parte paragonabile, da un punto di vista linguistico e
sociolinguistico, a quello di Mitridate, convertito siciliano del Quattrocento, probabile
locutore di una forma di giudeo-arabo siciliano e buon conoscitore di diversi testi
giudeo-arabi, impiegato come maestro e esperto di arabo (tra altre lingue) in diversi
contesti italiani continentali (corte di Urbino, corte papale, entourage di Pico della
Mirandola). Il giudeo-arabo siciliano del Quattrocento era verosimilmente in corso di
evoluzione da uno status di dialetto arabo a una forma sempre pit ibrida (con un numero
crescente di sicilianismi lessicali), mutatis mutandis analoga a quella che avrebbe
assunto il maltese in epoca moderna. La scarsita di esperti di arabo in Italia, congiunta
a una domanda specifica (informazioni sul Corano e su trattati magici o astronomici da
un lato, sulla storia della Sicilia musulmana e normanna dall’altro) permise sia a Flavio
Mitridate sia a Giuseppe Vella di occupare per diversi anni il ruolo di arabisti malgrado
la grande distanza tra la forma di arabo (o di una lingua derivata come il maltese del
Settecento) da loro padroneggiata e 'arabo classico.

101

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

parte delle sue traduzioni dall’arabo (con la probabile eccezione di
quella delle sure 21 e 22 del ms. Urb. Lat. 1384), anche se sfrutto
abilmente la sua cultura linguistica per familiarizzarsi con i testi
tradotti, e se uno studio pit ravvicinato del ms. Vat. Ebr. 357 supporta
in parte la visione grandiosa (sebbene fallimentare) di un progetto di
traduzione trilingue, basato su premesse originali. Cio che emerge da
questa indagine e soprattutto I'esistenza di una serie di palinsesti, o
piu precisamente di ipotesti, che complicano la gia ricca stratigrafia
del Vat. Ebr. 357, suggerendo la circolazione di diverse traduzioni
latine (e non) del Corano e del tafsir tra Penisola iberica e Italia
durante il Quattrocento.

2 Un dossier testuale e la sua edizione

Prima di commentare il progetto di traduzione di Flavio Mitridate nel
Vat. Ebr. 357, e di formulare qualche ipotesi sulle sue metodologie di
lavoro, occorre presentare un po’ pil in dettaglio le caratteristiche
dell'oggetto testuale composito venutosi a creare nelle carte 51r-156r
del codice.

Una prima differenza con le altre traduzioni coraniche esistenti
prodotte prima del 1500 consiste nella natura bilingue e bigrafa
dell’artefatto, che lo avvicina sia al Corano scomparso di Juan de
Segovia, sia all’antologia arabo-latina del ms Urb. Lat. 1384. Ci
troviamo davanti a una delle concretizzazioni di una tendenza
che sembra essere stata caratteristica della «seconda ondata» di
traduzione dal Corano in latino (anni 1440-1530), ossia quella di
creare artefatti bilingui, per facilitarne sia la consultazione, sia lo
studio dell’originale.?

Nel caso del Corano del ms. Vat. Ebr. 357, la situazione & complicata
dalla natura particolare del testo arabo. Si tratta di una copia del
Corano (all’origine integrale: il decimo oggi mancante scomparve
probabilmente in fase ancora iniziale)?® in caratteri ebraici, che
a lungo si suppose eseguita a Palermo verso il 1406, sulla scorta
dell’analisi di una delle filigrane e dei legami del manoscritto con
Flavio Mitridate.?” Uno studio paleografico approfondito da parte di
Judith Olszowy-Schlanger sembra confermare questa localizzazione.?®
Lorigine siciliana del codice rimane quindi la piu plausibile, per
quanto non del tutto certa. Ad ogni modo, questo testo arabo in
caratteri ebraici fu scritto nel primo terzo del Quattrocento,

25 Cf. su questo punto Grévin 2016, 2020.
26 Vedisupra nota 12.

27 Cf. Piemontese 1996, 266.

28 Olszowy-Schlanger (in corso di stampa).

102

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

all'interno di una comunita ebraica arabofona ovest-mediterranea,
senza legami apparenti con le rare copie del Corano in caratteri
ebraici, strutturalmente analoghe, create tra la fine del medioevo e
I'inizio dell’epoca moderna in Crimea e Iraq.?®

La trascrizione del Corano nel Vat. Ebr. 357 comporta numerose
deviazioni rispetto a un Corano standard, deviazioni che non sono
soltanto dovute al sistema di trascrizione dell’arabo in caratteri
ebraici. Si possono evidenziare numerosi errori meccanici o di
distrazione, ma anche una tendenza ad rimaneggiare leggermente il
testo per rispettare habitus ortografici tipici delle comunita ebraiche
(l'uso della scriptio plena per il tracciato di diverse sillabe con ‘i’ o
‘u’ corte), e usi linguistici giudeo-arabi (o, piu globalmente, medio-
arabi). Certe forme arcaiche, quali il dimostrativo dhalikum, sono cosi
regolarmente (ma non sempre) semplificate (dhalikum>dhalika). In
certipassaggi, alcuniterminine sostituiscono altri, senza che sia facile
distinguere il lapsus calami dalla volonta di adattare leggermente il
testo.3® Nell'insieme, si puo dire che questo testo affascinante, che
non e una traduzione ma neanche una copia fedele, fu il risultato
di un tentativo poco felice di copiare il Corano, adattandolo a una
cultura grafica e linguistica giudeo-araba (e dunque medio araba)
dell’Ovest mediterraneo. L'assenza di vocalizzazione (salvo casi
eccezionali), nonché di diversi titoli di sure, da I'impressione di un
tentativo abbandonato prima della fine, con pochissime correzioni,
forse perché il copista o un’altra persona prese coscienza del numero
molto alto di errori. Infatti, uno studio attento del lavoro effettuato
da Flavio Mitridate dimostra che collaziono numerosi passi del testo
con un Corano arabo pil ‘classico’ (che non sembra essere stato il ms
Arab. 29 della Biblioteca di Monaco di Baviera, forse appartenuto a

29 Paudice 2008, 2012.

30 Suiproblemi legati alla natura ortografica e linguistica del testo coranico del ms
Vat. Ebr. 357, cf. Grévin (in corso di stampa 1). In teoria, il testo non dovrebbe essere
qualificato come giudeo-arabo, poiché si e presa I'abitudine di restringere 'uso di tale
concetto a testi originali creati in contesto ebraico. Concretamente, ci troviamo in
una zona grigia, poiché le numerose alterazioni del testo coranico legate alla cultura
linguistica medio-araba e giudeo-araba del copista (due concetti strettamente legati
nell’analisi di gran parte dei testi giudeo-arabi) producono una sicura patina linguistica
giudeo-araba (anche dipendente da criteri sociolinguistici, come nel caso di certe scelte
ortografiche di notazione di nomi comuni alle tradizioni musulmane e ebraiche, come
Ibrahim/Abraham). Questo esempio di ‘giudeo-arabizzazione’ di un testo di origine
musulmana (non unico: numerosi testi di origine musulmana trascritti in caratteri
ebraici sono leggermente adattati a usi linguistici propri alle comunita ebraiche,
cf. ad esempio, in contesto siciliano, Mandala 2011) pone la questione della rigidita
della categoria di giudeo-arabo di fronte alle pratiche correnti di riscrittura dei testi.
Quale frontiera esatta si puo tracciare tra una patina linguistica giudeo-araba e un
testo giudeo-arabo, al di la della separazione teorica invalsa nella bibliografia e nelle
abitudini classificatorie dovute all’origine confessionale del testo?

103

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

Giovanni Pico della Mirandola)3! per restituire un testo piu fedele,
e ripristinare i titoli mancanti di diverse sure. Il fatto che in certi
passi (si veda in particolare Q 2: 236-251, c. 53rv), diverse sequenze
lasciate in bianco nel testo siano state munite da Flavio Mitridate
di traduzione latina, senza che il testo arabo sia stato completato
(allorché altrove Mitridate procedette a una vera e propria collazione
del testo arabo), suggerisce una triangolazione alquanto complessa
tra il manoscritto Ebr. 357, un Corano arabo ‘classico’, e delle
traduzioni (latine o romanze) preesistenti (per la natura delle quali,
vedi infra).3?

Per rendere conto delle peculiarita di questo testo coranico,
facilitarne la comparazione con un testo piu conforme alle abitudini
di copia musulmane prevalenti in Occidente nel XV secolo, e
permettere una consultazione rapida per ciascun versetto delle scelte
di traduzione di Mitridate nonché dei suoi commenti marginali, si
propongono nell’edizione in fieri due tabelle per ciascuna sura. La
prima tabella non comprende il testo nei margini. Nella colonna di
sinistra e riportato il testo arabo in caratteri ebraici, completato
da un testo arabo fittizio tra parentesi quadre, che indica (grazie
a un sistema di parentesi tonde) qualsiasi discrepanza maggiore
con le tradizioni musulmane pit comuni. Nella colonna di destra
sono riportate le traduzioni (generalmente) latine interlineari,
con riferimenti in esponente al testo arabo in grafia ebraica
corrispondente. L'uso delle parentesi tonde nella colonna di destra
indica quando il testo latino interlineare non traduce, ma chiosa il
testo arabo. Di seguito la tabella relativa alla sura 71:

31 Su questo codice, cf. Murano 2022, 25, 156, 211, 237, 376-7. Che Mitridate non si
sia servito del codice Arab. 29 per la collazione e i lavori sul Vat. Ebr. 357 si deduce,
oltre dall’argomento in negativo dell’assenza di note di sua mano, dal fatto che i titoli
delle sure scelti per completare i bianchi lasciati nel testo coranico del ms Vat. Ebr. 357
non corrispondono sempre a quelli del ms Arab. 29 (del resto incompleto verso la fine,
allorché Flavio Mitridate completa il titolo mancante per la sura 111, evidentemente a
partire da un altro mushaf).

32 Cf. ad esempio c. 57r, Q 2: 246: la sequenza illa qalilan min-hum, assente nel
testo coranico del manoscritto, & direttamente tradotta nello spazio bianco come
retrocesserunt nisi pauci eorum; la traduzione e preceduta da un segno di collazione
tipico della cultura scritta giudeo-araba: nagis (ypXi), ‘mancante’.

104

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin

Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

Tabellal Sura71(Nah,Noé), msVat.Ebr.357,c. 149rv. Traduzioni e note

interlineari

e
[zs3854]

=la A el ikl
[ N M1 ) o]

1 77 7N R 1 K N NaSoN NN
[1] =X anTp omnNe (8 5p
[l e el o 08 e e Ll o 4n ) a5 U )]

[2] __ r‘:?’.’ bl D:% NIN DTF N° P
[Ome X oS3 (S1>) U a8 L JU]

- DYNERIRIEE AI‘, X :T X
[3] 1 0N TIPINT 58 RIT2UN TN
[l s 0 585 4l 52 ]

R RTN TSN DI TN 20 Dix R 22751 352337 12 225 e
[4] __ mbrnanio 1251 NS

oA Y el 13 ) dal o) 2ame dal ) oS 8505 S 555 (g0 oK1 jia]
[O5ala (S

[4] (scilicet mortis)?

[5] X813 RS 1 miwT van 21 8p
[k Sl e e J) )y JE]

[6]__ : °x=Nm2 8RRy o o
[0 8 V) (Sles (m235>) lad 5o ald]

[6] divertentiam?

DIINTIN "D DAYINSR N1OUi 2% 92105 FIn10T X5 "IN
[7] __ :NIN2OMON SRIT2ONORT ENTISNT D781 PNIWANONT
i D) 53atil 5 gl 3 agaibial |slen agl ol agtsen AdS 3 4]

[1 LS @15 3l 5 €1 g yual

[7] quanto® — coperierunt® —
recesserunt®superbientes?

[8] : 2NN oMY "IN an
[Pl peised ) o]

[8] palam?®

[9]__ : °NINTON 2115 bnmmoNt oo 2na5oN wax an
[ ) gl Py sl 5 ol crilef 23 5]

[9] manifestavi — ocultavi®
occultationeme®

[10] __ :N°N22 N2 MR 0527 NWWB.'@CN"T}:?PB
[ S adl oSy 15 il i)

[11] _: RN 20°5p 8o & 250
B e aSle elend) b 3]

[11] mictet® — fundentes®

235 Swiv1 nngi 255 Suin [fol. 149v] izt Ruaxa 2207am
[12] _ NONMIN
[l oS3 Gy s i oS0 Jrny 5 (i s ) sl 280003 )

[12] ditabit®

[13] xp1 758 opian 85 205 ewn
[ (0>) 1l s 53 Y WS L]

[13] quid® — timetis® — gloriam®

[14] ___:ox-xien 25250 7
[l shal aSH14 5 4]

[14] pervices?

[15] 2X2R20 NIRIRMD r20 158 255 775 N0 25N
I I
[Pk ol slans s ) Ba LB ) 53 o]

[15] superalternatos?®

[16] ___°Nino onw & Srit_xmm g op & Soi

[Plad s uadll a5 1) 55 g el Joa 5]

[16] illuminationem?

105

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin

Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

[17] :NIN23 TN R 23002 7R

[ Y1 e Sl il )

[17] nascivos?

[18] _ NiXTDR b22i92" N2 2201y an
[Lal 3] BaSa 25 Lok 2aSsms 5]

[18] reducet® — extrahet®

[19] N0 7N & 255 Spi o
[PUslss G ,Y1 oS3 Jas i 5]

[19] extensam?

: oNiRiD PxSa0 N1 2N125onS
[elalad Do Lgia 2 1SL3I]

[20]___

[20] ambuletis® per viam®
apertam¢

ex& rrren 8 9 <0 Py NIwanNT sy OrN 20 e 8
[21] "NN2D
[Pk 8Y) fonl ge g alla 9o 3 al by | sadil 52 3 gmae agl) 1y = 53 J8]

[21] offenderunt? - illum cui®
noncadiecerunt? — nec® — eius’
nisi¢ — perditionem"

[22] __:N°N2D PN 2RI
(LS bl S5 8 5]

[22] perpetraverunt® artem®
perp

i 851 anonto 851N o1 89 008K 211 8O’
[23] X231 pIm
[1omsis Bomas Cagiy Vs Lo su Wy Clay By 35 W 5 oSl a0y )35 W 1 518 5]

[23] deseratis® — deseratis®
amore(m)c (id est libidinem) —
calicemd (id est crapulas)

[24] X553 88 1RD & 710 851 8700 2RDER TP
[V ) Gaalldall (333> Ty 55 ¥ 5 ) 38 2) shaal 48]

[24] oberare?

12075 RTT3° 055 __ NTIN3 NT55TIND PRIPTIN SAONTNDD 2N
) [25] __ sxmsan moN
A (53 Cra ped | sy i 1)U 518008 b1 8 2 (agilinlad>) Tagilidhad 2lad]
[

[25] propter® — (scilicet diluvio)
b — (scilicet contra Deum)©

[26] __ oxxe7 mon 8y & Ho emn 85 i 8

[26] relinquas® — circumdantem®

__ NIXDD NIND NN ENTTEr 8D TINAD NS 00 N TN
(27]
[1J4S €1l W) b1y ¥ 5 il | slong 2o 5 () ]

[27] sirelinquis® — gignunt® —
iniguum¢

TN 551 1o 551 e a2 5o 151 K151 -5 2908 37
[28] *xxan N8 8o & i 85

253 Y 5 Slasall s (e sall g L e (S Ja (al s gl s (el )]

[°1 8 ¥) el

[28] perditionem?

La seconda tabella riprende, per ciascuna sura, il testo dei soli versetti
oggetto di commenti marginali, dovuti a Mitridate o ad altre mani
(nell’'esempio riportato, una mano ignota aggiunge al titolo il rinvio
numerico della sura: ). Il testo in grafia giudeo-araba e le traduzioni
interlineari sono riversati nella colonna di sinistra. I commenti
marginali (o scritti nella zona del titolo, sopra la sura) sono riportati
nella colonna di destra, con un sistema di asterischi che consente
di visualizzare quando Mitridate include, nel corso del commento,
frammenti di versetti (non sempre tradotti nello spazio interlineare!).
Se escludiamo le annotazioni di Mitridate, in arabo e in scrittura
ebraica, associate al titolo (numero di versetti, rivelazione alla Mecca
0 a Medina), la sura 71 non comporta lunghe spiegazioni esegetiche,
ma solo due commenti, di cui uno di media lunghezza sul conflitto tra

106
TranScript e-ISSN 2785-5708

4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

Noé (Nuh) e il suo popolo. La sura € in tal senso esemplificativa di un
grado medio di elaborazione: altrove, i commenti esegetici marginali
possono essere molto piu brevi, ma anche molto piu lunghi, affollando
buona parte dei margini. Brevi o lunghe che siano, le centinaia di note
di Mitridate formano un tesoro quasi tutto da scoprire per studiare
la conoscenza dell’esegesi musulmana in contesto latino nel tardo
Quattrocento.

Tabella Sura71.Glosse e note marginali

a0 [Manoebr.2, marg.ds.] / ¥
[z 5,54 [Mitridate ad sin. tituli] "X ]"IN70 [42) G834
[Mitridate marg. sx.] |7om3]

[11] _: RN 20°5r 8o 8250 [Mitridate marg. inf.] Glosa: populus Noe in
[Py oSile elandibus ] Multis peccavit coram Domino, maxime in
mictet” — fundentes® idolatria et participatione, ideo Deus misit
nN3i 0% Swit[fol. 149v] =Y QeaRaaoom sterilitatem in feminis et sicitatem aeris,
[12] _ NANmaR o5 5pis et non pluit per magna tempora, donec
[l oS0 Jmmy s i oS0 Jrmy s (i ) el 2280000 5] OMInia fere animalia et omnis substantia
ditabit® consumpta fuerunt, etideo promisit eis Noe:
si convertantur «<mictet* celos fundentes*
pluviam habundanter, et ditabit* vos», quia
omnia peccora (sic) eorum esca perierantin
filiis, quia nulla femina fructum afferebat.

NURT0 NPT RT1P T N1 aofmR A xS xR [Mitridate marg. sn.] nomina propria®
[23] *N=00 *PW"W MR
Fgaa N s Mo e W g Fela g oy, Y g aSSedl o )X Y 5l )
[¥) s * B9
deseratis® — deseratis® amore(m)c (id est
(libidinem) — calicemd (id est crapulas)

Ci si puo chiedere perché Flavio Mitridate abbia preferito effettuare
questolavoroditraduzione-commento suunesemplare cosiparticolare
e, da un punto di vista coranologico, cosi difettoso (per gli errori di
copia, le devianze linguistiche e la leggera ‘medio-arabizzazione’, la
quasi totale assenza di vocalizzazione e 'incompiutezza notevole al
livello dei titoli), consumando un tempo non trascurabile nel tentativo
di migliorarne il testo (anche vocalizzando un’intera sura®?®) e munirlo
di elementi generalmente gia presenti in un Corano classico (titolo
delle sure, numero dei versetti, luogo di rivelazione). La stessa natura
di questilavori (nonché la preparazione dell’antologia bilingue del ms

33 Si tratta della sura 56, cc. 142v-143r. La vocalizzazione integrale (col sistema
arabo) mi sembra essere stata eseguita da Flavio Mitridate, anche se la scelta di un
inchiostro differente da quello usato per le note interlineari (riportate da lui su questa
pagina in un secondo tempo) lascia un margine di dubbio.

107

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

Urb. Lat. 1384) prova che Mitridate ebbe accesso a uno o pitt Corani in
grafia araba, che poté procurarsi sia all’epoca in cui godeva di favore
presso la corte pontificia (anni 1481-1484), sia durante il soggiorno
presso Pico della Mirandola (fine 1485-1486)3*. Tale scelta dipese
verosimilmente da diversi fattori legati sia ai suoi habitus linguistici,
sia alla sua visione dei rapporti tra I'ebraico, l'aramaico e I'arabo, sia
al progetto, testimoniato dalla prefazione alla traduzione delle sure
21 e 22 nel ms Urb. Lat. 1384, di creare un Corano poliglotta.

La tendenza a usare la scrittura ebraica per studiare l'arabo
nell’ltalia e nell’Europa del Rinascimento & ben attestata, e fu ai suoi
inizi collegata al ruolo-chiave degli ebrei e dei convertiti dall’ebraismo
(in particolare siciliani) nella diffusione di conoscenze sull’arabo in
milieu cristiano. Le tavole di coniugazione araba stilate dall’ebreo
siracusano Isaak ha-Kohen in una lettera del primo Quattrocento
all'umanista veneziano Marco Lippomano furono ad esempio scritte
in grafia ebraica.®® Questa tendenza si ritrova del resto nella stampa
del Cinquecento, talvolta per ragioni di economia (quando umanisti
arabizzanti come Theodor Bibliander usano caratteri ebraici per
trascrivere nomi arabi)®*® ma ha antecedenti gia nel Duecento, con le
trascrizioni coraniche del Pugio Fidei di Ramon Marti.?”

Nel caso di Mitridate, I'uso di un testo coranico in caratteri
ebraici nel ms Vat. Ebr. 357 come supporto per le sue annotazioni
puo esser dipeso da un’intenzione pedagogica: il medium grafico
dell’alfabeto ebraico avrebbe potuto essere considerato come d’aiuto
per facilitare 'insegnamento dell’arabo ad allievi come Pico della
Mirandola, che intraprese lo studio dell’arabo (portato sicuramente
non molto avanti, contrariamente a quanto si legge spesso), dopo
esserci cimentato con l'ebraico. Si puo nondimeno supporre che la
motivazione primaria di Mitridate sia stata legata alla sua cultura
personale e ai suoi progetti. Avvezzo all'universo linguistico giudeo-
arabo (per prassi linguistica comunitaria e probabile abitudine
di leggere testi diversi, non necessariamente prodotti in Sicilia),
Mitridate aveva si appreso la lettura e la scrittura (fino a un certo
punto) in caratteri arabi, ma l'uso di questo sistema grafico gli
rimaneva meno congeniale, come testimoniano diverse prove di
scrittura nel manoscritto Vat. Ebr. 357 e altrove (la parte araba
dei testi bilingui del ms Urb. Lat. 1384 fu eseguita da un calligrafo

34 Per il Corano arabo di Pico della Mirandola vedi supra nota 31. Nel 1480-1482,
all’epoca della realizzazione sotto la sua supervisione del testo bilingue del manoscritto
Urb. lat. 1384, con la sua antologia bilingue-bigrafa del Corano, Mitridate aveva
chiaramente accesso a un Corano musulmano di origine orientale, utilizzato dal copista
professionale delle due sure 21 e 22 (cf. Tottoli 2024).

35 Cf. Stein Kokin 2014.

36 Cf. Bobzin 2008b, 254-61.

37 Cf. Szpiech 2011.

108

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

arabofono di origine orientale).?® L'uso del testo coranico in grafia
ebraica, per noi controintuitivo, corrispondeva dunque alla tendenza,
caratteristica delle culture ebraiche mediterranee, ad approcciarsi a
testi arabi, anche di origine musulmana, attraverso la grafia a loro
piu familiare.

L'analisi del lavoro di Flavio Mitridate sul manoscritto Vat. 357,
nonché di commenti presenti in altre sue traduzioni, permette di
precisare le ragioni di quest’articolazione tra grafia ebraica e testo
arabo. Le ricerche di Angelo Michele Piemontese hanno infatti
mostrato che, nella prefazione all’antologia coranica del ms Urb. Lat.
1384 (cc. 63v-64v), Mitridate si vanto di un progetto, apparentemente
concordato con Federico III di Urbino, di edizione-traduzione
quadrilingue del Corano:

Petiisti a me, illustrissime princeps, ut Alcoranum Mahometi de
arabico in latinum sermonem traducerem (...). Quod petisti igitur
de arabico in latinum sermonem verti, deinde in hebraicum et
postea in chaldeum et syrum; est autem sermo chaldeus et syrus
unicus, caracteres vero diversi quemadmodum et turcus, qui
cum arabico convenit in caracteribus, et sermo quidem diversus
est. Denique unusquique sermo in sua colunna collocabitur.
At dictiones notissimae apud eos quae multum equivocationis
continent, ut in arabico proferuntur, ita in traductione qualibet
ponuntur, et in calce operis declarantur

Mi hai chiesto, o principe illustrissimo, di tradurre 1’Alcorano
di Maometto dall’arabo in linguaggio latino... (seguono diverse
considerazioni sulla difficolta dell'impresa). Per quanto concerne
il fatto che mi hai chiesto, dunque, di tradurlo dall’arabo in lingua
latina, poi in ebraico, e ancora in caldaico e in sir(iac)o; le lingue
caldaiche e sir(iach)e sono una e sola cosa, anche se i loro alfabeti
sono diversi, esattamente come il turco, che s’accorda con l'arabo
per i caratteri, e pero una lingua differente da quest'ultimo. Del
resto, ciascuna lingua sara collocata nella sua propria colonna.
Quanto alle le parole piu significative, che hanno diversi sensi,
esse sono integrate nella traduzione come le pronunciano in arabo,
e sono spiegate nell'indice dell'opera.?®

11 passo s’interpreta meglio tenendo conto del fatto che mescola due
ordini di considerazioni. L'ultima parte, con la dichiarazione sulle

38 Tottoli 2024.

39 Ms Urb. Lat. 1384, cc. 63v-64r, trascritto in Piemontese 1996, 260 e Piemontese
2008, 161 (parziale). Per una nuova interpretazione di questo prologo, cf. Grévin,
Starzcewska (in corso di stampa).

109

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

dictiones notissimae ma equivoche del Corano, lasciate in arabo
nella traduzione latina e spiegate in calce, riguarda chiaramente
la traduzione delle due sure contenuta nel ms Urb. Lat. 1384, che si
serve di questo meccanismo. Una selezione di termini arabi e infatti
lasciata tale quale (e solo traslitterata) nella traduzione latina, con
un rinvio a un indice che ne spiega il senso.*® La prima parte fa
invece riferimento a una traduzione latina (che, in modo generico, puo
alludere sia all’antologia del ms 1384, sia a una traduzione integrale
ancora da realizzarsi). Dopo considerazioni retoriche sulla difficolta
dell'impresa (non riportate nell’estratto presentato sopra), Mitridate
allude a un’iniziativa molto pil originale: una traduzione-edizione
del Corano in quattro lingue - arabo, latino, ebraico, aramaico -
entro un sistema di colonne. Questa visione grandiosa, amplificazione
smisurata della traduzione bilingue del ms Urb. Lat. 1384, non stona
del tutto nel contesto dell’ltalia della fine del Quattrocento. La
traduzione-edizione quintilingue dei Salmi (in latino, greco, ebraico,
aramaico e arabo) ad opera di Agostino Giustiniani, stampata nel
1516, rimane forse la concretizzazione piu spettacolare di questa
spinta verso la presentazione poliglotta di testi sacri.** Al progetto
di Mitridate e stata finora accordata poca rilevanza per diverse
ragioni, ma soprattutto perché non sembrava esser rimasta nessuna
traccia, da parte sua, di un abbozzo di traduzione plurilingue. Ora,
diversi elementi consentono di mostrare come il lavoro effettuato
sul manoscritto Vat. Ebr. 357 fosse concepito come un primo passo
verso questa traduzione poliglotta, pur rimasto in fase embrionale,
ad eccezione della traduzione dall’arabo in latino.

Nella versione araba del commento ebraico di Gersonide al Cantico
dei Cantici, fatta per conto di Pico della Mirandola, Flavio Mitridate
si esprime incidentalmente sulla relazione tra l'arabo e l’ebraico,
sottolineando la dipendenza del primo rispetto all'ultimo, secondo
la visione tipica degli intellettuali ebrei arabofoni.*> Come si sa, i
linguisti ebrei teorizzarono precocemente la comunita linguistica
delle lingue semitiche, sulla base di una comparazione dell’ebraico,
dell’aramaico (linguaggio, in diverse varianti giudeo-aramaiche, di
parte dei testi sacri e d'uso degli Ebrei medievali) e dell’arabo, ma
con una gerarchizzazione che dava una chiara precedenza all’ebraico,
supposto madre e matrice delle altre due lingue. L'affermazione di

40 Sui malintesi attorno a questo indice, tagliato in due da un errore di montaggio
del manoscritto, senza che questo fatto sia sempre stato notato, cf. Grévin 2017, 370-2.

41 Su Agostino Giustiniani e i suoi progetti di Bibbia poliglotta, cf. Cevolotto
2001. Il Psalterium Hebraeum, Graecum, Arabicum et Chaldeum cum tribus Latinis
interpretationibus et glossis fu stampato a Genova nel 1516.

42 Cf. Andreatta 2009, 189: Et certum est quod lingua arabica conformis est lingue
Hebraice in pluribus, cum multa vocabula Hebraica adhuc servaverit, sicut filia que
aliquid nostre consuetudinis habet.

110

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

Flavio Mitridate s’iscrive dunque in una lunga tradizione. In diversi
passaggi dei suoi commenti marginali al Vat. Ebr. 357, e in particolare
nel commento alla serie di lettere misteriose che aprono la sura
7, Mitridate torna sulla dipendenza dell’arabo dall’ebraico, ma in
maniera molto particolare, e in chiave coranica. Afferma, ciog, che
la sequenza delle lettere di questo primo versetto, di cui da una
interpretazione secondo l'esegesi musulmana, assume anche un
senso in ebraico, come altre serie di lettere misteriose poste all’inizio
di sure importanti. Secondo Mitridate, tale fatto & un indizio sicuro
che il testo coranico fu composto da Maometto con l'aiuto di un
informatore ebraico, da cui, con il famoso monaco nestoriano Sergio,
fu dunque influenzato.*®

In altre parole, c¢’e per Mitridate una veritas ebraica dietro

I'«<impostura coranica» e, almeno potenzialmente, un ipotesto ebraico
che si nasconde dietro al testo arabo del Corano. La prossimita tra
I’ebraico, I'aramaico e l'arabo, con supposta anteriorita del primo,
concettualizzata da Mitridate come da grande parte degli intellettuali
ebrei mediterranei, tende dunque a proiettarsi sul piano del testo
coranico, interpretato come una trasposizione in arabo di un ipotesto
ebraico (o ebraico-aramaico?).

Lipotesi di una chiave di lettura ebraica del testo coranico

formulata da Mitridate e rafforzata da almeno tre dati.

* Come si e detto pit in alto, K. Starzcewska e io abbiamo potuto
mettere a fuoco una propensione di Mitridate a tradurre
certi termini coranici secondo una lettura ebraica (facilitata
dall’esistenza di numerosissimi termini costruiti a partire dalle
stesse radici consonantiche trilittere nelle due lingue) nella
traduzione delle sure 21 e 22 del ms Urb. Lat. 1384.%

* Esistono almeno due proposte di traduzione di termini arabi
coranici di grande rilevanza teologica fatte direttamente in
ebraico nel ms Vat. Ebr. 357. Una di queste porta sul concetto
di sakina, corrispondente diretto del termine mistico ebraico
shekina, tradotto da Mitridate usando appunto quest’ultimo

43 Ms Vat. Ebr. 357 c. 71v, margine destro, glossa di Flavio Mitridate al primo verso
della sura 7, consistente di quattro lettere misteriose (u=<)). Il passaggio ¢ a tratti di
difficile lettura, a causa del margine molto danneggiato: Nota. Glosa. a.l.m.s. aliter
valere, cum [sint?] voluntaria [?] et nostram veritatem continent [?]. Littere hee, cum aliis
que sunt in capitibus capitulorum magnum obrobium Mahomet[o afferunt?], quia ex eis
componitur sermo hebraycus c[larus] et manifestus linguam hebraycam [demonstrans?].
Ex quo appare[?]t manifeste ves|[tigia] illius Iudei, qui simul cum Sergio ne[storiano]
docuerunt eum et alcoranum com[posuerunt], ut plenius alibi dicetur.

44 CGrévin, Starzcewska in corso di stampa.

111

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

termine (in grafia ebraica), nonché un corrispondente latino
(virtus).*

* Inmaniera ancora piu sintomatica, nel ms Vat. Ebr. 357, in Q. 8:
17, il verbo ramayta (‘hai gettato’) non e tradotto da Mitridate,
che tuttavia lo vocalizza secondo la pronunzia r’mayt, che non
corrisponde alla vocalizzazione del verbo in arabo coranico né
a quella del verbo corrispondente in ebraico (rama’), bensi a
una vocalizzazione aramaica.*® Con questo intervento puntuale,
ci troveremmo dunque davanti a un abbozzo (certo minimo) di
retrotraduzione di un termine del Corano in aramaico, mentre
l'equivalenza tra sakina e shekina proposta per Q. 2: 248
indicherebbe un fenomeno simile per questo concetto teologico.

Questo fascio di indizi suggerisce che, durante il decennio 1480,
Flavio Mitridate giocasse molto concretamente con l'idea, presentata
nella prefazione del ms Urb. Lat. 1384, di realizzare una triplice
traduzione del Corano in latino (che fu abbozzata), in ebraico e in
aramaico (un giudeo-aramaico che si puo immaginare derivato dal
linguaggio del Talmud babilonese o da quello dello Zohar). Il livello
di ebraico e di aramaico di Mitridate rendeva un’'impresa di questo
genere concepibile dal punto di vista delle lingue di destinazione.
Le sue stesse difficolta in arabo classico e particolarmente coranico,
legate alle peculiarita della sua poliglossia di matrice culturale
ebraica, e a una pratica dell’arabo influenzata dalla sua cultura
giudeo-araba, furono forse all’'origine di quest’idea affascinante,
probabilmente germinata a partire dalla sensazione che in
tanti passaggi (come quello che evoca la sakina) il testo coranico
nascondesse un ipotesto ebraico, fonte d’ispirazione diretta per
Maometto. Se la ‘riabilitazione’ del progetto di traduzione-edizione
quadrilingue di Mitridate deve rimanere parziale, dal momento
che il ms Vat. Ebr. 357 mostra tracce quantitativamente minime di
un inizio di realizzazione delle colonne ebraica e aramaica, queste
tracce consentono almeno di ricostituire pit precisamente la visione
all’'origine di quest’idea. Dietro l'antologia del ms Urb. Lat. 1384,
e dietro la (molto piu imponente) traduzione frammentaria del ms
Vat. Ebr. 357, si nasconde il fantasma di una traduzione accarezzata
da Flavio Mitridate, che, se realizzata, avrebbe creato uno strano
mostro: un testo-matrice ebraico dei versetti coranici (accompagnato
da un suo riflesso aramaico) ...

45 Ms Vat. Ebr. 357, ¢. 57r. Q. 2 248: sakina, tradotto sia col latino virtus sia coll’ebraico
shekina (namow).

46 Cf. ms Vat. Ebr. 357, c. 76r.

112

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

3 Le note interlineari di Mitridate (e di qualcun altro):
traduzione assistita e/ o prestito?

Torniamo adesso alla traduzione realmente eseguita da Mitridate sul
ms Vat. Ebr. 357, ossia alle migliaia di proposte di traduzione latina
di termini isolati o di brevi sintagmi coranici presenti nello spazio
interlineare (e in via indiretta nello spazio marginale, quando le
traduzioni dall’esegesi musulmana includono frammenti di versetti).
Come gia detto, appare poco probabile che Flavio Mitridate, che si
era gia confrontato (verosimilmente da solo) con il testo coranico
per realizzare la traduzione difettosa delle sure 21 e 22 negli anni
1480-1482, sia stato capace di creare poco dopo la traduzione
interlineare del ms Vat. Ebr. 357, di qualita media alta, senza nessun
aiuto. Piuttosto che da un’ignoranza radicale dell’arabo, la mediocrita
della traduzione del ms Urb. Lat. 1384 dipendeva da una difficolta
a interpretare il testo coranico dovuta a una prassi dell’arabo non
classica, imperniata su una cultura giudeo-araba. Se tale difficolta
diminuisce nel ms Vat. Ebr. 357, occorre precisare come questo sia
stato possibile.

L'esistenza da qualche anno di buone edizioni scientifiche delle
due traduzioni latine medievali del Corano, la traduzione del 1143
(probabilmente di Roberto di Ketton aiutato da un altrimenti ignoto
Mahomet),*” e quella di Marco di Toledo (1210),%® ci permette di
effettuare una serie di sondaggi per verificare se, e fino a che punto,
Flavio Mitridate sia ricorso a una di queste traduzioni. Il numero
di manoscritti esistenti attesta la relativa facilita con cui si poteva
consultare sia l'una sia l'altra, e sappiamo del resto che Flavio
Mitridate aveva gia preso in prestito una traduzione di questo tipo a
Roma nel 1481, all’epoca della redazione del suo Sermo de passione
Domini (1481), testo latino carico di citazioni in altre lingue, tra cui
due citazioni coraniche.*® L'esistenza di almeno un’altra traduzione
ormai quasi del tutto perduta, quella di Juan de Segovia, ancora
recente negli anni 1480, pone la questione dell'uso di altri strumenti
da parte di Flavio Mitridate,®° il quale avrebbe anche potuto attingere

47 Martinez Gazquez, Gonzalez Muiioz 2022.
48 Petrus Pons 2016.

49 Sul sermone del 1481, cf. Wirszubski 1963. Sul prestito di un Corano (quasi
sicuramente) kettoniano effettuato da Mitridate alla biblioteca papale nei mesi della
preparazione del sermone, cf. Piemontese 1996, 268. L'inclusione di due citazioni arabe
create a partire dal Corano (il testo non corrisponde esattamente alle versioni coraniche
attese) e trascritte in arabo (in alfabeto arabo) nel manoscritto autografo del sermone
(BAV, ms Barb. Lat. 1775) non lascia dubbi sull’accesso di Mitridate a un Corano classico
in lingua e scrittura araba durante questo periodo.

50 Su Juan de Segovia, cf. adesso Scotto 2022. Sulle sue traduzioni, cf. per la lunga
introduzione traduttologica scritta da Juan de Segovia, sola parte ben preservata del

113

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

a una traduzione non trasmessa fino a oggi. Resta infine l'ipotesi
che un informatore l'abbia aiutato nell’'impresa, ipotesi plausibile
se si ricordano le circostanze d’esecuzione della traduzione di Juan
de Segovia, con l'aiuto di ‘Isa di Segovia®! o, in un altro caso, la
partecipazione di un copista di alto livello alla stesura in bella del
testo arabo nelle parti bilingui del ms Urb. Lat. 1384.52

Nel 2024 Ulisse Cecini e io abbiamo effettuato una serie di
sondaggi, con metodi diversi, per accertare a quale distanza si
trovi la traduzione frammentaria di Flavio Mitridate rispetto alle
versioni di Roberto di Ketton e di Marco di Toledo. I risultati di questi
sondaggi rimangono alquanto ambigui, nel senso che non si & trovata
una dipendenza massiccia delle proposte mitridatiche rispetto a una
delle due traduzioni; si sono pero rilevate diverse convergenze che
sembrano confortare I'ipotesi di una consultazione, intelligente e non
servile, di una se non di entrambe le traduzioni. U. Cecini presenta
il risultato della sua inchiesta, condotta con metodi statistici e una
perizia dovuta a un’ottima conoscenza delle due fonti, in un articolo
in corso di pubblicazione.®®* Consegno succintamente in questa
sede qualche risultato preliminare dei miei sondaggi, pil limitati,
allargando pero la riflessione alla traduzione di Juan de Segovia,
grazie alla messa a fuoco di qualche estratto edito da U. Roth e R.F.
Glei.’*

Un breve confronto tra le traduzioni di Roberto di Ketton, Marco
di Toledo, Juan de Segovia e Flavio Mitridate (per un versetto di cui
e parzialmente sopravvissuta la versione di Segovia) consente subito
di verificare I'assenza di una dipendenza massiccia delle proposte di
Mitridate rispetto alle tre versioni anteriori:*

Q 5:110. Testo arabo in scrittura ebrea del ms Vat. Ebr. 357,
trascrizione del testo (con le sue varianti ed errori) in scrittura
araba, lemmi tradotti da Flavio Mitridate, traduzione continua
di Roberto di Ketton, traduzione continua di Marco di Toledo,
traduzione continua di Juan di Segovia (incompleta):

testo, Martinez Gazquez 2003; per la traduzione in generale, cf. Roth, Glei 2009 e Roth
2014, che mettono a fuoco I'esistenza di diversi frammenti conservati in altre opere di
Juan de Segovia, il che consente di farsi un’idea della natura della traduzione.

51 Su ‘Isa di Segovia, vedi la nota precedente, nonché Wiegers 1994, 98-114.

52 Sulla versione araba della presentazione bilingue delle sure 21 e 22 nel ms Urb.
Lat. 1384, cf. Tottoli 2024.

53 Cecini (in corso di stampa 2).
54 Roth, Glei 2009; Roth 2014.

55 Nelle tabelle, si evidenziano in grassetto i passaggi corrispondenti alle rare
traduzioni di Mitridate.

114

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

56
57
58
59

PR R Ry St TOr Y 907N 0T AN oty X ok R N
1 715m 87 2800 R 95y TR 4851 e & oo oxa R 2508 01p § M
11oM2 R°D 72302 3783 T Qe 1o 8 3 phon vt Hriax 8 ann R
199D TR "3RI "H1 & 70 INT 7IND 7728 810K & 201 NG RN
N7 R O3 N90 178 ¥oo nxanta 83 homnad TR 9y SUReor in
$6[110] "2 o N

Gl oI5 il g 50 Pesling 23] il 5 ey el Jans JSH ape 0l (e b 4 JE 3]
sl feS Galall (e (BLA3 3 5 Jaad¥1 5 81 sl 5 RSl g QLS liale 3) 5 d30eS 5 Cagll A
(g oa3#) Nead M5 (30 Ga ) s 4S5 i (A3l (1ah>) 11 () 5508 b i 3
Crll JE (Glindly>) Tl (aeiin>) Mlagian 3 Oelic i) puf o fii€ 3 5 530 (3 sall

[Cre Tomss W 138 () pge 1558

Flavio Mitridate nel ms Vat. Ebr. 357. cum?® te potentem feci® —
cunabulo® tamquam senes?! — effigiem® — prohibuif — a ted —
advenisti® — prestigium'*”

Roberto di Ketton. Deus lesum Marie filium affatus, cui tribuit
animam mundam atque benedictam qua iuvenes et infantulos
affatus est, et formis volatilium luteis a se factis insuffluans
volatum prebuit, cecum natum atque leprosum curavit, mortuos
resuscitavit, quem item librum et sapientiam nec non Euangelium
et Testamentum docuit, inquit: «Te sic ad filios Israel cum virtutibus
meo velle venientem eorum increduli magum esse perhibent.
Tu vero de bonis tibi matrique tue divinitus datis michi gratias
redde».5®

Marco da Toledo. Quando dixit Deus: «O Hiesu, fili Marie, memento
beneficii mei tibi matrique tue collati, quando te Spiritu Sancto
corroboravi: «<Loquebaris hominibus incunabulis et adultus».
Et quando docui te Librum et sapienciam et Decalogum et
Euangelium. Et quando creabas ex luto ad instar auis, me quidem
uolente, et exsufflabas in ea et fiebat auis per uoluntatem meam.
Et curabas cecum a natiuitate et leprosum ad nutum meum et
suscitabas ex mea uoluntate mortuos. Et quando filios Israel
arcebam a te. Et quando venisti ad eos cum miraculis et dicebant
blasphemi: «Nonne est iste nisi manifestus incantator?».5®

Juan de Segovia: Quando dicet deus Iam Iesu fili marie nomina
gratiam meam super te et super matrem tuam quando te vigoravi

Ms Vat. Ebr. 357, c. 67v.

Ms Vat. Ebr. 357, c. 67v (interlinea).

Martinez Gazquez, Gonzdalez Muiioz 2022, 274.
Petrus Pons 2016, 82.

115

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

cum spiritu sancto alloquebaris gentem in infancia et maioritate
et quando docui te scripturam et iudicia et tabulas et Euangelia
et quando creabas ex luto quomodo similitudinem auium cum
licencia mea et sufflabas in eo et erat auis cum licencia mea et
sanabas cecos et leprosos cum licencia mea et quando extrahebas
mortuos cum licencia [il resto manca].®®

Si constata che la traduzione kettoniana e molto lontana dalle scelte
di Mitridate, anche perché e molto distante (per questo passaggio,
come per tanti altri) dal testo coranico, che riorganizza e in parte
sintetizza. Il solo punto di contatto, debole, € la scelta dei verbi venire
(sotto la forma veniente) e advenire (sotto la forma advenisti) per
rendere l'arabo ji’ta-hum.

L’analisi delle convergenze con la versione di Juan de Segovia
non e facilitata dal fatto che possediamo soltanto 1'inizio della sua
traduzione di questo versetto. Nondimeno, si rileva 'assenza totale
di riscontri, corroborata dall’esame di altri frammenti superstiti.

Infine, il paragone con la traduzione di Marco di Toledo rileva due
punti di contatto: incunabulis, per cunabulo di Mitridate, e venisti per
advenisti. Le due versioni sembrano dunque un po’ pil vicine, ma
quale conclusione trarre da ravvicinamenti cosi sfuggenti? La co-
occorrenza potrebbe risultare dal fatto che Flavio Mitridate tento di
realizzare unabuona ‘traduzione media’ (né troppo letterale, né troppo
interpretativa), sulla scia di quella di Marco di Toledo. Del resto, fu
proprio la lontananza della versione kettoniana dal testo coranico
(un complicatissimo tentativo iniziale, che risulto pili una parafrasi
che una vera e propria traduzione) a motivare la realizzazione della
versione di Marco di Toledo, globalmente pil fedele alla lettera del
testo. All'opposto, i relitti del naufragio della traduzione di Juan de
Segovia mostrano che, come spiega la sopravvissuta introduzione
- uno dei pil bei testi traduttologici medievali pervenutici -, questi
aveva voluto creare una traduzione ‘ultraletterale’, che prendeva le
distanze da una medietas traduttologica a livello di scelte lessicali
e grammaticali.

Il confronto tra le scelte lessicali proposte da Flavio Mitridate
per i primi trenta versetti della sura 24%* con le due precedenti
traduzioni latine mostra a che punto sia difficile farsi un’idea
definitiva sull’esistenza di prestiti lessicali dalle seconde alla prima.
Nei versetti 1-4, Mitridate mantiene una distanza generale dalle
due traduzioni, anche se ci sono alcuni punti d’incontro, ugualmente

60 Roth 2014, 574.
61 Su questa introduzione, vedi supra nota 50.
62 Ms Vat. Ebr. 357, c. 110rv.

116

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

ripartiti tra la versione kettoniana e quella di Marco di Toledo.®® Nei
versetti 6-7, le concordanze si addensano, ma concernono ancora una
volta sia 'una sia l'altra versione. Dopo un allontanamento nei versetti
8-11, arriviamo a una zona di concordanze molto precise tra Mitridate
e Marco (due termini identici ai vv. 12-14), seguita da una nuova
sezione con poche concordanze. I versetti 22 e 28-29 presentano un
caso particolare, con una concordanza quasi perfetta tra la versione
di Marco di Toledo e le proposte di Mitridate, in chiara opposizione
al testo kettoniano (Q 24: 22: parcant, dimictant, nonne per Marco
e Mitridate; Q 24: 28-29: inveneritis, concedatur, inhabitatas, opus
habetis per Mitridate, contro inveniretis, concedatur, inhabitatas,
habetis occasionem per Marco). In altri termini, si fa strada I'ipotesi
che esistano numerose zone di contatto tra le tre versioni, ma che
in genere siano troppo casuali per indicare una dipendenza forte,
allorché in passaggi puntuali Mitridate sembra essersi ispirato piu
chiaramente alla versione di Marco di Toledo o a una versione da
essa derivata:®*

Mitridate Versetto Roberto di Ketton Marco di Toledo
24 1distinctionem £s4  resmanifestas propheciam
24 1 constituimus BL=3E  scripsimus indiximus
242 flagellate Ldhaal3 8 LI centumictus flagelletur
sls &l suscipiat
242 pietas 4, pietate compaciamini
242 concio Gae3d G248 in multorum aliquot fideles
presentia
24 3 fornicatur =Su contrahat
243 participantem 38,5 Ydolatra
24 4 accusarunt Osal imponentes incusant
24 4 castas il bonis feminis castas
24 4 testimonium ilgs testibus testimonium
24 6 uxores f"-éé‘j}i uxoribus uxores
24 6 veridicus Ofilall verumdicere veracibus
247 quinto WK quintaque vice quinto
24 8 immutas 1585 nepuniantur remittet
2410 propter U=8Y3¥5  venie datoris bonitas
beneficium
2410 misericors QIE  pietate misericordia
24 11 dixerunt 152 allatores fingunt

63 Per la sura 24 nella versione kettoniana, cf. Martinez Gazquez, Gonzalez Mufioz
2022, 386-9; per la versione di Marco di Toledo cf. Petrus Pons 2016, 210-14.

64 Nella tabella sono evidenziati in grassetto lemmi simili o uguali a quelli scelti da

Flavio Mitridate.

TranScript

117
e-ISSN 2785-5708

4,2025,95-134



Benoit Grévin

Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

Mitridate Versetto Roberto di Ketton Marco di Toledo
2411 mendacium Lﬂs\lh mendaciorum falsum
2411 concio Lt caterva
24 11 extimetis oAl extimetis credatis
2411 homini seas 2 omnem omniviro
24 11 perpetravit A suorum quod perpetrat
2411 peccatum y‘y‘ & peccatorum peccatum
2411 comisit P ;3’3 suorum se magnificat
peccatorum
2411 maiorem s ;jﬁ huius sceleris se magnificat
culpam
2412 extimarunt &b dictum estimarunt
2412 bonum 152 bonum bonum
2412 mendacium &) mendax ficcio manifesta
24 14 tetigisset e&ml subveniente tetigisset
24 14 murmurastis  Ake 3 48 rums‘ excessistis magnus
cruciatus
24 15 proferitis 45 detrahebitis eis
2416 mendacium g flagicium
2417 prohibet R castigat castigat
24 17 redire 1330l declinetis redeatis
2419 divulgare i o publicetur
24 19 peccatum Laalid erroneus scelus
2420 pius 455 bonitas pius
2421 erores i sha vestigia
2421 perficietur é} proficeret
2422 iverunt? S negligant
2422 benefici s habundantes prudentes
2422 habundantes 4=l; pecuniosique divites
2422 nondare 1450 benefaciant benefaciant
24 22 consanguini Sl Sl propinquis propinquis
eis
2422 parcant 158l 5 veniamque faciant parcant
2422 dimictant sAilail 5 veniamque faciant dimictant
2422 nonne vultis Gsiad VI nonne optatis
2423 imunes il removentur indulgeat
24 25 plenificavit e«—ﬁy adimplebit adimplebit
2425 iudicium M legem legem
2426 femine u\-\-ual‘ meretrices fraudulentes
2426 pessime ~—'\-m=1‘ inmunde fraudulentes
fraudulentis
24 26 viri uu-uJ consimilibus fraudulentes
2426 feminis Cuf‘\eg;j‘j meretrices fraudulentis
24 26 viris «—'Lu-mll consimilibus fraudulenti
118
TranScript e-ISSN 2785-5708

4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

Mitridate Versetto Roberto di Ketton Marco di Toledo
2426immunes RIS exontes
2427 notificetis 15085 patefacto perstrepatis
2427 habitatoribus e 1545 ‘Jwi-w domesticis

Lelal

2427 memores 553535 recolatis
2428 inveneritis Is323  reperto inveniretis
24 28 concedatur &3 scit concedatur
2429 inhabitatas EERA desertas inhabitatas
2429 opus habetis L¢igs  aliquid habens habetis

occasionem
2429 ostenditis & revelatum revelatis

11 carattere impressionistico di questi sondaggi andra corretto con
uno studio piu accurato, studio reso alquanto difficile dalla distanza
della traduzione kettoniana rispetto al testo originale. C'e¢ pero
un elemento che sembra confermare una significativa dipendenza
della versione di Flavio Mitridate da quella di Marco di Toledo.
Alcune scelte lessicali nella breve sura 96 (al-‘alaq, ‘L'aderenza’)
dimostrano una maggiore affinita con la versione del Toledano
(FM superbuit MT superbivit contro RK presumptuosus; FM e MT
prospicit contro RK perpenderet; FM e MT per comam contro RK
capillisque verticalibus). Ma soprattutto, per tradurre il titolo al-‘alaq
(generalmente interpretato come ‘aderenza’, termine che si ritrova
nel secondo versetto, e che da esso fu tratto), Mitridate sceglie la
traduzione molto peculiare di sanguisuga.® Ora, la stessa traduzione,
ispirata dalla polisemia della parola ‘alag e (‘aderenza’, ma anche
‘sanguisuga’) in arabo classico, si ritrova nella versione di Marco da
Toledo, di cui costituisce uno dei tratti piu originali.®® Se non e del
tutto impossibile, pare improbabile che Flavio Mitridate sia giunto
da solo al medesimo risultato:

Flavio Mitridate Corano Roberto di Ketton Marco di Toledo
961 lege 3l gl iy AL lectionivaca confitere
96 2 sanguisuga coagulo sanguineo  sanguisuga
96 4 docuit docuit docuit
964 anno??? penne calamo
(o abbreviazione aberrante
per calamo 7??)
96 6 superbuit @-L-Ju‘-uﬂ‘ & & presumptuosus superbivit

65 Ms Vat. Ebr. 357, c. 154v, traduzione del titolo (dato nella trascrizione originale in
scrittura ebraica come qalam, 27p), e di ‘alaq (versetto 2).

66 Cf. Petrus Pons 2016, 380, Q. 96: 2: creavit enim hominem ex sanguisuga.

TranScript

119
e-ISSN 2785-5708

4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

Flavio Mitridate Corano Roberto di Ketton  Marco di Toledo
96 7 vidit se AN effectus viderit
96 7 ditatum S5 dives divitem
96 8 regressus AWML NG rediturus redibitur
96 9 prohibentem G«-uuﬂ‘ &adi) prohibenti prohibentem
96 10 servum SalyEE servum servum
96 10 orantem Qm ‘33 13 orationesque facere oracione
96 12 persuasit Pr R proficiscens precepit
96 12 timorationem SAL e timens timere
96 14 prospicit Syaibdudl perpenderet prospicit
96 15 capiemus Mwéuﬂﬂi retrahiiuberemus arripiam
dnalilly
96 15 per comam Mwéuﬂﬂs capillisque per comam

4wl verticalibus

96 16 comam capillis verticalibus comam

96 16 mendacem LLAiiial  obsuum peccatum  falsam
atque mendacium

96 16 oberantem (sic) LLAA8Ea6 obsuum peccatum  erroneam
atque mendacium

96 17 vocet Luigsl advocatis convocet

96 17 vocandos advocatis familiam

96 18 vocabimus advocatis convocabo

96 18 ministros advocatis satellites

96 19 appropinqua te accedat approxima

Sembrerebbe dunque che Flavio Mitridate abbia consultato le due
preesistenti versioni latine del Corano di maggior diffusione, la
versione kettoniana (sappiamo con sicurezza che la prese in prestito
a Roma nel 1481, e che si trovava nella biblioteca di Pico della
Mirandola),®” ma anche (e soprattutto) la versione di Marco di Toledo
o una versione da essa derivata. Va pero detto che, anche se ulteriori
sondaggi confermassero questi prestiti, si tratterebbe di convergenze
limitate e puntuali: nella maggior parte dei casi, Flavio Mitridate
cerco soluzioni lessicali originali e che gli parevano piu soddisfacenti
(o capaci di dare I'idea di un lavoro autonomo), avvicinandosi tuttavia
a intervalli irregolari alla versione di Marco.

Un ultimo indizio fornito dal ms Vat. Ebr. 357 suggerisce nondimeno
una terza pista, che contribuisce a complicare ancora l'analisi. Il
versetto 19 della sura 5 contiene un’indicazione misteriosa su un
lungo periodo della storia dell'umanita (fitra) durante il quale gli

67 Peril prestito del 1481 e i Corani latini e arabi di Pico, cf. Piemontese 1996, 252-
3, 268.

120

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

uomini rimasero senza profezie (ya ahla I-kitabi qad ja’akum rasuluna
yubayyinu lakum “ala fitratin mina r-rusuli).

Mitridate traduce questo segmento con il sintagma post moram
nunciorum,®® una scelta concordante con le interpretazioni coraniche
abituali, molto distante dalle versioni di Roberto di Ketton (vobis,
viri boni, nuntium nostrum, alium prophetam a longe sequentem,
dimisimus)® ma anche di Marco di Toledo, che qui ha il molto peculiare
O vos qui Librum habetis, iam venit ad vos Legatus noster exponens
vobis post sexcentos annos legatorum:™ ispirandosi a una fonte del
tafsir, Marco attua per una volta una traduzione non letterale, che
precisa la durata di quest’assenza di profezie, ossia seicento anni.

Ora, nel margine destro della c. 65r del ms Vat. Ebr. 375, in
corrispondenza di questo versetto, una mano diversa da quella di
Mitridate glossa il passo scrivendo In romantio est post sexcentos
annos:

INP507 8 e7ne *op 205 17 NS moNi TR axmo 8 S e [Mano lat. anon. marg. ds ]
“Sp 581731 w3 0oNE TP 47T XD T 1 NING N xhpn Inromantio est post
[19] __=p w55 sexcentosannos.
O Liska La sl 0 O sl 035 5 e oK1 (0 U g Sl 38 S Ly
[0 6 b S e il 5 53 saliyoSela 88950 5 puly
post moram? nunciorum® — non¢exortator?

Questa nota e un chiaro rinvio alla traduzione di Marco da Toledo,
ma con una precisazione inattesa. Il commentatore, rimasto anonimo
(come tutte le mani che, oltre a Flavio Mitridate intervengono
sul manoscritto), si riferisce palesemente a una traduzione del
Corano non latina, bensi in una lingua romanza (in romantio), a
sua disposizione quando studiava il testo. Saverio Campanini mi
suggerisce che questa modalita di rinvio al volgare sia molto piu
tipica della Penisola iberica che dell’'Italia. Nel Tesoro della Lingua
Italiana delle Origini,™ I'espressione «mettere in romanzo» si trova
limitatamente a contesti letterari, mentre il Diccionario del Espanol
medieval electronico presenta un’abbondante raccolta di espressioni
analoghe (‘en r(r)omance’, ‘en r(rJomanco’...) per esprimere il concetto
di traduzione di un originale latino in lingua volgare.”™ Siamo dunque
di fronte a un lettore che usa un probabile iberismo per indicare
che, nel confronto tra il testo coranico del ms Vat. Ebr. 357 e una
traduzione in volgare (in catalano o castigliano piuttosto che in

68 Vat. Ebr. 357, c. 651

69 Martinez Gazquez, Gonzélez Mufioz 2022, 266.
70 Petrus Pons 2016, 74.

71 tlio.ovi.cnr.it/TLIO/.

72 https://demel.uni-rostock.de.

121

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134


http://tlio.ovi.cnr.it/TLIO/
https://demel.uni-rostock.de

Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

italiano?), ha incontrato un’interpretazione del sintagma fitratin
mina r-rusuli che gli sembrava interessante. Ora, questa traduzione
dipendeva secondo ogni probabilita dal Corano latino di Marco di
Toledo, da cui riprendeva la menzione di un intervallo di seicento anni
tra la profezia precedente e quella di Maometto... si trattava dunque
probabilmente di un adattamento (in castigliano?) della traduzione
latina di Marco.

Ora, la stessa mano latina che scrive questo breve commento
propone, nello spazio interlineare delle cc. 53r-53v, una serie di
traduzioni di versetti della seconda sura (Q 2: 92-111). Siccome il
quaderno che conteneva la prima sura e l'inizio della seconda &
perduto, si puo supporre che questa mano suggerisse delle traduzioni
per la prima sura e per l'inizio della seconda, fino al versetto 111.
La disposizione delle traduzioni di Flavio Mitridate nello spazio
interlineare delle stesse carte indica senza dubbio che la mano
anonima lavoro prima di lui (in contesto iberico, siciliano o italiano
continentale?). Infatti, in Q: 2 92-111, laddove la mano anonima aveva
gia proposto una traduzione, Mitridate comprime le sue scelte nel
poco spazio libero rimasto negli spazi interlineari.

Una breve disamina di queste traduzioni anonime di lemmi della
seconda sura mostra la loro forte somiglianza con la versione latina
di Marco di Toledo:™

Testo araboin caratteri ebraici
del msVat. Ebr.357,sura2:99-101 delmsVat. Ebr. 357

Traduzione interlineare Traduzione della sura
(in grassetto la mano latina
anonima, in tondo quella di
Flavio Mitridate)

trovano riscontro nella
traduzione anonima)

2:99-101, Marco di Toledo
(sottolineatii passaggi che

N TN 2NN TR NN T
[99] _ypoxe 8 &R ex7a o0

V1l S La s Pl 2l el Ll il sl ]
[Oshulal

[99] MIRACULA® MANIFESTA® —
quibus®

Etiam destinavimus tibi miracula
manifesta et non blasphemantin
eanisi pravi.

279D €723 INTY NITINY bND 21N
[100] J13:7 XD Q1NN 892 O3

e agia (30 )8 Codi dlage © saale bLAISa 4]
[Osie Y sS

[100] an? quamdiu® INUUNT/
inierunt PACTUM® RELINQUNT/
negavit¢ ALIQUIf — ymmog

Et quociens ineunt pactum
derelinquuntipsum quidam
eorum, immo plures non credunt.

P o T3 0 S0 EnN 8o
NN 4R €2 PP 23 o NS
eorame N1 o8 axnz anno Y

[101] _ 173557 85 013N

pere el Brme il die e J g paela L]
e s bl QIS I ) g5 5f 93l s 3y 58 20

[Osalan ¥ agdlS a5l

[101] RELAXARANT/negavit®
ALIQUIP eorume quibus® —
eicientes®

Et accessit ad eos Propheta a
Deo, veniens attestans ei quod
habebant derelinquerunt eum
quidam illorum quibus datus
est Liber, scilicet Liber Dei, post
dorsum suum, ac si nescirent.

73 Q. 2: 99-101, nel ms Vat. Ebr. 357, c. 53r; nella traduzione di Marco di Toledo, cf.

Petrus Pons 2016, 21.

122
TranScript e-ISSN 2785-5708

4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

La concordanza tra la versione dell’anonimo e quella di Marco di
Toledo non & perfetta, ma le discrepanze si spiegano ipotizzando
che I'anonimo usasse una versione in volgare (castigliano?) della
traduzione di Marco. In particolare, la scelta di relaxarant invece
di derelinquerunt si spiega con un fenomeno di retrotraduzione: se
scriveva in castigliano, il volgarizzatore aveva probabilmente scelto
relajar per tradurre derelinquerunt, e algos per tradurre quidam
illorum.

L’anonimo che utilizzava questa versione volgare del Corano per
le sue proposte di traduzione latina nel ms Vat. Ebr. 357 avrebbe
dunque retrotradotto in latino le forme che, nella traduzione volgare,
erano rimaste vicine al lessico latino, ottenendo cosi senza difficolta
un testo vicino a quello di Marco di Toledo. In altri casi, invece,
partendo da lemmi della versione volgare pilu distanti dalle forme
latine, avrebbe elaborato soluzioni diverse (es. Marco di Toledo,
relinquere > traduzione ‘Tomanizzata’ relgjar (se in castigliano) >
retrotraduzione in latino, relaxare).

E difficile formulare ipotesi precise sui rapporti tra il lavoro di
Mitridate e l'attivita di questo traduttore/glossatore anonimo (il cui
intervento e, lo ripetiamo, quantitativamente insignificante se si
considera l'intero Corano contenuto nel ms Vat. Ebr. 357). Siamo
sicuri che Flavio Mitridate scrisse le sue proposte di traduzione
dopo quelle della mano anonima (e che dunque poté leggerle). Una
breve disamina mostra tuttavia ch’egli non segul queste annotazioni,
scegliendo per gli stessi passaggi delle soluzioni spesso differenti.
Cio non esclude totalmente che Mitridate avesse comunque a
disposizione questo volgarizzamento della traduzione di Marco di
Toledo; tuttavia, rimane possibile che i due strati testuali individuati
(le annotazioni anonime e quelle di Mitridate) corrispondano a
due interventi sul manoscritto compiuti da due uomini che non
ebbero contatti diretti. Siccome Mitridate sembra essersi ispirato
puntualmente a una versione molto vicina alla traduzione di Marco
di Toledo, non possiamo escludere un uso diretto di questa traduzione
in una lingua romanza iberica non sopravvissuta, specie tenendo
conto del fatto che i legami tra la Sicilia e la Penisola iberica erano
fitti, sia a livello delle élites politiche e intellettuali cristiane, sia a
livello delle comunita ebraiche. Se la menzione in romantio indica,
come sembra probabile, un’origine o degli habitus iberici da parte
del glossatore anonimo, questo rinforza i legami del manoscritto con
la Spagna (vedremo che tenui tracce di tali legami si ritrovano in un
altro strato testuale del codice).

Checché ne sia, I'emergenza sotto forma di palinsesto di questa
traduzione perduta, combinata alle strane somiglianze di certe
traduzioni di Mitridate con la versione di Marco di Toledo, e a
quanto sappiamo sulle sue difficolta iniziali, rafforza la probabilita
che Mitridate, come il suo anonimo predecessore, abbia lavorato

123

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

alla stesura della traduzione aiutandosi con strumenti che potevano
essere molto piu vari di quello che si sospetterebbe. Questo non
impedisce che abbia potuto fare anche prova di una notevole
originalita, aiutandosi con diverse traduzioni preesistenti, forse non
tutte latine, e tentando di appoggiarsi su di loro e sulla sua propria
cultura linguistica per creare una versione nuova. E almeno quello
che si puo intuire a questo stadio dell'inchiesta.

4 Dietro ai commenti esegetici, un’altra traduzione...

Rimane infine da capire quale sia la natura esatta dei numerosi
commenti esegetici scritti da Flavio Mitridate nei margini del Corano
del ms Vat. Ebr. 357. Non si procedera qui a una presentazione
dettagliata di queste centinaia di note ricchissime, di cui una
percentuale significativa e trascritta in diverse pubblicazioni in corso
di stampa. Tra queste, il libro collettivo diretto da Ulisse Cecini,
Christian Readings of Muslim Exegetical Sources in Intercultural
Perspective,™ presenta una varieta di dossier di epoca medievale
e moderna che mostra a che punto la difficolta di rintracciare le
fonti esatte delle citazioni di esegesi musulmana in opere cristiane
scritte prima del 1700 sia la regola, non I’'eccezione. Nel nostro caso,
questa difficolta non mette probabilmente in questione la dipendenza
delle fonti usate da Mitridate da una raccolta musulmana originale,
anche se si puo supporre un certo margine di adattamento. In certe
glosse, Mitridate sembra infatti passare senza soluzione di continuita
dalla presentazione di commenti esegetici ‘standard’ a una critica
personale, spesso polemica, che sfocia in casi estremiin considerazioni
metateoriche sulla natura di tale esegesi. Nella maggior parte di
questi commenti, che portano sulla storia di Maometto (battaglie,
famiglia, tappe della rivelazione...), la cosmologia musulmana
(inferno, paradiso, organizzazione del mondo, dei cieli e della terra,
natura dei jinn-s, giudizio divino), la storia di profeti musulmani e
abramitici (Noe/Nuh, Mose/Musa, Salomone/Sulayman), leggende
comuni al cristianesimo e all’islam (storia dei sette dormienti...),”®
I'intervento apparente di Flavio Mitridate sembra ridotto.

Se lo studio delle fonti musulmane immediate o mediate di queste
note potra gettare qualche luce sulla loro origine (specialmente se
si riesce a provare un uso intensivo di raccolte di tafsir usate con
predilezione nella Penisola iberica), un’analisi traduttologica del testo
consente gia di affinare la nostra percezione di questo materiale e

74 Cecini (in corso di stampa 1).

75 Sul contenuto delle pit importanti di queste numerose note, cf. Grévin (in corso
di stampa 1, 2).

124

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

delle sue vie di trasmissione. Lo studio della lingua usata da Flavio
Mitridate porta infatti una piccola raccolta di dati che offrono
qualche suggerimento. Come ci si aspetterebbe, il suo latino assume
in questo lavoro una veste talvolta scolastica, talvolta italianizzante,
spesso trascurata, molto lontana dalle pretese umanistiche delle sue
prefazioni o del sermone De passione Domini del 1481, e talvolta
leggermente sicilianizzata, come nella nota a Q. 9: 2 sui giorni della
tregua:

XX dies de mensi hagie et totus Muharram Safarum et Rabih primus
et X dies de Rabih secundo. In his quatuor mensibus sicut in alio
tempore anteriori pactum custudiendum (sic) est primit(ivJum
atque fides servanda.™

Pili intrigante si rivela la presenza di qualche iberismo lessicale, come
l'uso del termine murcielagus per descrivere un animale (dovrebbe
essere un pipistrello, anche se nelle tradizioni islamiche abituali &
piuttosto un felino) che esce dalla proboscide dell’elefante nell’arca
di Noé per sbarazzarla dai roditori che vi si sono moltiplicati (storia
mutuata dal sotto-genere delle isra’iliyyat, leggende aneddotiche
adottate dall’islam ma riconosciute come derivanti da un fondo
giudeo-cristiano, o concernenti gli antichi Ebrei):

Id est ex omni specie masculum et feminam, tam ex bestiis quam
ex volatilibus et serpentum et ferarum, et ista omnia conquesta
fuerunt Noe ex racione stercorum. Tunc inspiravit Deus Noe ut
tangeret manumcaudam elefantis, quo facto exierunt duo porci
inde et comederunt stercora aliorum animalium. Iterum conquesta
sunt animalia Noe de mure, et inspiravit Deus leoni, et posuit
in mente eius ut starnutiret. Quo facto exierunt per nares eius
duo murcielagi et comedebant mures nocuos. Iterum conquesta
sunt animalia de leone, quoniam terrebat eos, et Deus misit super
leonem febrem. Hanc glosam ponunt Qeteda et Mugehid et alii.”

Si notera del resto nella stessa glossa come questo latino sembri
talvolta rispecchiare interessanti invenzioni lessicali romanze, come
la manuscauda [elefantis], termine non banale usato per rendere
l'arabo classico khurtum (proboscide). Nella stessa zona del testo,
sempre a proposito dell’arca di Nog, va rilevato anche 1'uso di centina
per sentina (la sentina della nave), senza che si possa avere la certezza
che tale grafia (non documentata, salvo errore, in italiano medievale),
sia un iberismo grafico... Questi indizi sono probabilmente troppo

76 Ms Vat. Ebr. 357, ¢. 77v.
77 Ms Vat. Ebr. 357, c. 85v.

125

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

deboli per indicare, da soli, un’origine iberica delle note esaminate,
specie se ci si ricorda che Mitridate viaggio in Spagna nel 147478 e
visse la prima parte della vita in una Sicilia in cuii prestiti tra lingue
romanze iberiche e siciliano erano potenzialmente correnti, sia nella
societa cristiana sia nelle comunita ebraiche, rafforzate peraltro
negli anni 1390-1410 da un’immigrazione proveniente proprio dalla
Penisola iberica.

Un punto di partenza per una riflessione piu articolata e invece
fornito dal ricco materiale onomastico contenuto in queste note, che
menzionano non soltanto i nomi di diversi trasmettitori/raccoglitori
di tradizioni esegetiche (come fanno spesso le raccolte di tafsir: &
la catena dei trasmettitori, detta isnad, che consente di verificare
l'affidabilita di una tradizione esegetica), ma anche di numerosi
personaggi, compagni o avversari di Maometto, attori della storia
dell’inizio dell’islam nella tradizione musulmana. Ora, le modalita di
trascrizione di questa ricca onomastica contengono una serie d’'indizi
che permette di precisare la natura di queste traduzioni. Anche se
questo punto sara precisato in una pubblicazione ulteriore, possiamo
gia da ora presentare qualche elemento.

Dapprima, si puo notare la forte discrepanza tra la fluidita
apparente di queste narrazioni, che presentano vicende talvolta
intricatissime, e la generale degradazione dei nomi propri, non di
raro alterati al limite della riconoscibilita. Qualche esempio (sia di
trasmettitore menzionato come parte della catena di trasmissione
della tradizione, o isnad, sia di personaggio presente in un racconto
esegetico) dara un’idea di questa grande distanza:

Q. 26: 189 Xalb, il profeta Shu‘ayb™

Q. 53: 15 Abu Abbas filius Sumcalif, probabilmente ‘Abd allah b.
‘Abbas b. ‘Abd al-Muttalib®®

Q. 15: 97 Alasi filius Ocil (? Oeil?) el Celimi, al-‘Asib. W&’il as-Sahmi8?
Q. 15: 97 Ali Cohed filius Abdidagath, al-Aswad b. ‘Abd Yagut??

Q. 43: 31 Ora filius Mashud AlzaCasi, ‘Urwa b. Mas‘ud al-Taqifi®?
Q. 9: 75, 77 Tegleda, Ta'laba b. Hatib al-Ansari®

Q. 62: 11 Defaa il Kalbi, Dihya b. Khalifa al-Kalbi®*

78 Starrabba 1878, 19.
79
80
81

c. 114r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 26: 189.
c
c
82 c. 92r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 15: 97.
c
c
c

. 52r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 53: 14.
. 92r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 15: 97.

83
84
85

. 137r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 43: 31.
. 79r, margine inferiore, nome citato in due glosse a Q. 9: 75: 77.
. 1461, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 62: 11.

126

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

Ora, un esame di queste deformazioni (reso spesso difficile dalla
scrittura corsiva di Mitridate) suggerisce che non dipendono da
erroridi trascrizione o di lettura di un testo arabo scritto in alfabeto
arabo, ma piuttosto da errori di lettura commessi su un testo gia
scritto in caratteri latini. La confusione s/f (AlzaCasi/al-Taqif1) non si
spiega bene partendo dal ductus arabo di sin e fa, mentre si giustifica
benissimo partendo dalla grafia latina; analogamente, la confusione
d/b (Tegleda/Ta’laba) si spiega meglio partendo dalla grafia latina, ed
e anche il caso della confusione f/h (Defaa/Dihya)... Allo stesso modo,
la trascrizione Xalb per Shu‘ayb non si spiega facilmente, se non
come risultato di un errore meccanico che deformo una trascrizione
precedente (gia lontana) Xahb, confondendo h e I (una confusione
facile partendo dall’alfabeto latino, molto meno dall’arabo). Infine,
la confusione h/li rende ragione, a partire dalla scrittura latina, della
resa aberrante Celimi per Sahmi.

In altre parole, un’analisi ravvicinata dei problemi di trascrizione
di questi nomi propri sembra confermare che Flavio Mitridate non
tradusse direttamente queste note esegetiche dall’arabo, ma le
trovo in un testo gia tradotto, in latino o in una lingua romanza. Una
scoperta effettuata da Delio Vania Proverbio, nel corso dell’analisi di
una delle note che hanno gia trovato una fonte musulmana chiara (la
nota cosmologica sul pesce Nun che sostiene la terra, Q: 68 1, derivata
dal tafsir andaluso recentemente pubblicato di Makki) suggerisce
che questo antigrafo fosse scritto in latino piuttosto che in volgare
romanzo, perché una confusione apparente nella narrazione si spiega
meglio a partire dalla confusione delle parole tempore e vapore, una
confusione paleograficamente difficile in castigliano, in catalano o in
italiano (tiempo/vapor, tempo/vapore...) e invece plausibile in latino
(tepore/vapore).®® Rimane dunque probabile che Mitridate non abbia
tradotto questo ricco materiale esegetico musulmano direttamente
dall’arabo, e che forse non I'abbia neanche tradotto: potrebbe averlo
soltanto copiato/adattato da un antigrafo latino, trovato in una
biblioteca siciliana, italiana, o nella Penisola iberica.

Qualche indizio ulteriore, infatti, suggerisce che questo antigrafo
giungesse dalla Spagna. Oltre ai gia visti possibili iberismi lessicali
o grafici concernentiinomi comuni, diverse abitudini di trascrizione
dei nomi propri sembrano corrispondere meglio agli usi della Penisola
iberica che a una logica propriamente italiana. E ad esempio il caso
della resa grafica di s sorda con z o ¢ (=¢) in nomi come Abu Sufiyan
(Abi Zofien, commento a Q 111: 1,87 Abecufienses, Q 33 9).%8 Se la
grafia € molto instabile, con la moltiplicazione di soluzioni alternative

86 Proverbio 2025.
87 Ms Vat. Ebr. 357, ¢. 1561, margine superiore.
88 Ms Vat. Ebr. 357, c. 121r, margine inferiore.

127

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

(tra cui alcune piu conformi a logiche siciliane...), la frequenza
delle trascrizioni della kaf araba (k) con il gruppo qu sembra anche
conforme ad abitudini iberiche (Q 36 27-28: Antaq[ui?]a per Antiochia/
Antakiya;® 9 10 Tebuque per Tabiik...).?°® Un’analisi sistematica di
queste scelte grafiche confermera probabilmente che I'antigrafo fu
copiato in un contesto iberico, o comunque frequentato da gente di
cultura iberica. I rari casi di esiti grafici piu italianizzanti sarebbero
allora dovuti all'intervento superficiale, non sistematico, di Flavio
Mitridate. Qualche esempio di piu facile interpretazione sottolinea
comungque l'origine iberica di queste note esegetiche. E in particolare
il caso della resa di Habib al-Najjar (Habib ‘il falegname’), nome
del testimone antiocheno dell’ortodossia (in prospettiva islamica),
che l'esegesi vuole contemporaneo di Gesu/Isa, e a cui farebbe
allusione Q: 36 18-20 secondo i commenti esegetici musulmani.
Flavio Mitridate trascrive questo nome come Fabibus carpentarius,®*
con un’equivalenza h = f non documentata nelle abitudini grafiche
italiane ma molto caratteristica del trattamento spagnolo della ha
araba in prima posizione (cf. i toponimi del tipo Castielfabib, con
stessa derivazione dallo stesso habib). Sia il nome sia il soprannome
di questo personaggio rinviano d’altronde a un universo linguistico
iberico: carpentarius, termine molto specifico in latino e attestato
in sensi ugualmente specifici in italiano medievale, assume invece
in castigliano (carpintero) come in francese (charpentier) il senso
generico di ‘falegname’ (arabo ngjjar), sopranome dello Habib
antiocheno della tradizione musulmana, trascritto qui con una
grafia e una scelta di resa arabo-latina (arabo-romanza latinizzata...)
squisitamente iberica...

5 Conclusione

L'impronta lasciata da un ipotesto probabilmente gia scritto in
latino, ma con tracce di iberismi culturali sia a livello della resa dei
nomi propri sia, in maniera piu discreta, di certi nomi comuni, ci
riconduce dunque ancora una volta alla Penisola iberica, possibile
luogo di confezione sia della traduzione in romantio del Corano latino
di Marco di Toledo, evocata (e probabilmente usata) da un glossatore
anonimo del ms Vat. Ebr. 357, sia dell’antologia latina di testi
esegetici musulmani che Flavio Mitridate uso per la stesura delle
sue note esegetiche marginali. Questo spiegherebbe perché, nella

89 Ms Vat. Ebr. 357, c. 125r, margine sinistro, populus Antaq“e (scritto con
abbreviazione dopo la q).

90 Ms Vat. Ebr. 357, c. 78v, margine destro
91 Ms Vat. Ebr. 357, c. 1251, margine destro.

128

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

lunga ricerca concernente le fonti musulmane di questi commenti,
gli indizi si orientino sempre di piu in direzione iberica.®? Questa
progressiva ‘ispanizzazione’ di un dossier che, dalle ricerche iniziali
di Angelo Michele Piemontese,®® sembrava attestare la forza di una
cultura ebraica siciliana arabofona, capace di servire da ponte tra
islam e cristianesimo, potrebbe condurre a rivalutare i legami dello
stesso Mitridate con la Penisola iberica.

A questo stadio della ricerca, una riconsiderazione del ruolo
di Flavio Mitridate ‘traduttore dall’arabo’, appare doverosa. Se
non tradusse dall’arabo le note esegetiche estratte dal tafsir che
formano la parte piu spettacolare di questo dossier (poiché offrono
al lettore cristiano una ricca raccolta di dati sull’islam ancora quasi
inaccessibile nella maggior parte dell’Europa a questa altezza
cronologica), ma si accontento di adattare una traduzione (latina?)
preesistente, se le sue traduzioni frammentarie del Corano nello
stesso manoscritto furono eseguite con la rete di protezione offerta
dalla consultazione di almeno una, piu probabilmente due o tre
traduzioni (latine e forse romanze) preesistenti, se la sola traduzione
coranica che sembra aver prodotto in maniera pill autonoma, quella
del ms Urb. Lat. 1384, risulta un groviglio di errori, cio conduce
a sospettare che la traduzione del trattato astro-talismanico
del ms Urb. Lat. 1384 fu ugualmente un ‘prestito’ dissimulato,
cioé un semplice adattamento di una traduzione preesistente. La
figura di Flavio Mitridate trasmettitore di saperi sull’islam rimane
pressappoco intatta, ma la sua competenza di traduttore dall’arabo
va seriamente ridimensionata. Cio non significa che non poté servirsi
di una reale cultura linguistica araba per intraprendere questi lavori:
senza le competenze legate alla prassi di diverse forme di giudeo-
arabo, infatti, non sarebbe stato in grado di navigare tra i diversi
testi a sua disposizione, ed & probabile che il denso lavoro sul Corano
negli anni Ottanta del Quattrocento gli consenti di migliorare le sue
conoscenze in vista di progetti che la sua scomparsa interruppe nel
1489. Tuttavia, il suo contributo nell’ambito degli studi arabi appare
pilt quello di un abile compilatore, capace di creare una serie di
false prospettive: dall'impostura della traduzione ‘araba’ del trattato
sulla sizigia di Ibn al-Ahdab alla grandiosa visione del Corano
quadrilingue, debolmente rispecchiata da qualche schizzo in ebraico
o in aramaico sul ms Vat. Ebr. 357, al di la dell'imponente massa
delle traduzioni latine effettivamente riportate sul manoscritto.
Dal punto di vista di una storia piu ‘letteraria’, I'immagine di un
Flavio Mitridate poliedrico e genialoide impostore, precursore
effettivo dell’abate Vella, ne esce rinforzata: 1'uomo, pit che mai,

92 Cf. a questo proposito Grévin (in corso di stampa 1, 2) e Proverbio 2025.
93 Cf.in particolare Piemontese 1995, 1996, 2008.

129

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

appare come un creatore di trompe-I'ceil. Da una prospettiva meno
romantica e piu scientifica, questa complessa triangolazione tra una
cultura di partenza siciliana, in parte giudeo-araba, lo sfruttamento
di diversi testi in parte di origine iberica, e l'organizzazione di un
sapere coerente sull’islam, orientato verso un pubblico cristiano
centro- e nord-italiano, suggerisce come dobbiamo tenere conto di
fattori di grande complessita per ripercorrere le vie di diffusione
delle conoscenze sull’islam nel Mediterraneo giudeo-cristiano del
Quattrocento. In particolare, le ‘traduzioni-palinsesti’ che appaiono
nell’ombra del dossier coranico del ms Vat. Ebr. 357 fanno supporre
che al tempo circolassero, tra Penisola iberica e Italia, strumenti di
lavoro e raccolte poi andati dispersi, e di cui possiamo ricostruire
parzialmente l'aspetto grazie a questo straordinario dossier. Il
«Corano di Flavio Mitridate», come fu descritto da Angelo Michele
Piemontese nel 1996, appariva gia come il risultato di un processo
di sedimentazione testuale abnorme, dal mistero della prima copia
in caratteri ebraici alle note poliglotte delle diverse mani anonime,
all’enorme lavoro preparatorio effettuato da Mitridate per offrire una
nuova traduzione latina (rimasta incompiuta) e un’interpretazione
del testo fondata sull’esegesi coranica. Con la comparsa, dietro
questi strati gia cosi intricati, di uno sconosciuto volgarizzamento
(castigliano?) della traduzione coranica latina di Marco di Toledo, e
di una sconosciuta traduzione (latina?) del tafsir di origine iberica,
preesistenti al lavoro di Mitridate, questo manoscritto prestigioso
si ritrova al centro di una costellazione ancora piu complessa di
traduzioni, la cui traiettoria rimane ancora da precisare.

130

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

Bibliografia

Andreatta, M. (a cura di) (2009). Gersonide: Commento al Cantico dei Cantici nella
traduzione ebraico-latina di Flavio Mitridate. Edizione e commento del ms Vat. Lat.
4273 (cc. 5r-54r). Firenze: Olschki.

Bobzin, H. (2008a). «Guglielmo Raimondo Moncada e la sua traduzione della sura 21
(‘dei profeti’)». Perani 2008, 173-84.

Bobzin, H. (2008b). Der Koran im Zeitalter der Reformation. Beirut: Ergon Verlag
Wiirzburg.

Bresc, H. (2001). Arabes de langue, juifs de religion. L’évolution du judaisme sicilien dans
lenvironnement latin XII°-X V¢ siécles. Paris: Bouchene.

Bresc, H. (2010). «De l'abbé Vella a U’histoire romantique: Sicile de synthése et
Islam imaginaire». Grévin, B. (éd.), Maghreb-Italie. Des passeurs médiévaux a
l'orientalisme moderne. Rome: Ecole francaise de Rome, 235-63.

Burgaretta, D. (2017). «The Maltese and Sicilian Component in the Arabic Glosses of the
Italian Version of Maqré Dardeqé». G. Mandala, |. Pérez Martin (eds.), Multilingual
and Multigraphic Documents and Manuscripts of East and West. Piscataway: Gorgias
Press, 233-92.

Burman, Th. (2007). Reading the Qur’an in Latin Christendom, 1140-1560. Philadelphia:
University of Pennsylvania Press.

Busi, G. (ed.) (2004). The Great Parchment. Flavius Mithridates’ Latin Translation, the
Hebrew Text and an English Version. Edited by G. Busi with S.M. Bondoni and S.
Campanini. Torino: Nino Aragno Editore.

Campanini, S. (ed.) (2005). The Book of Bahir. Flavius Mithridates’ Latin Translation, the
Hebrew Text, and an English Version. Torino: Nino Aragno, 2005.

Campanini, S. (2008). «Guglielmo Raimondo Moncada (alias Flavio Mitridate)
traduttore di opere cabbalistiche». Perani 2008, 49-88.

Campanini, S. (ed.) (2019). Four short Kabbalistic Treatises. Castiglione delle Stiviere:
Fondazione Palazzo Bondoni Pastorio.

Campanini, S. (in corso di stampa). «Arabic Traces in Mithridates’ Hebrew-Latin
Translations». Grévin, Mandala in corso di stampa.

Cecini, U. (2012). Alcoranus latinus. Eine sprachliche und kulturwissenschaftliche
Analyse der Koraniibersetzungen von Robert von Ketton und Marcus von Toledo.
Berlin: Lit.

Cecini, U. (ed.) (in corso di stampa 1). Christians and Tafsir. Interreligious Readings
of Muslim Exegetical Sources from the Middle Ages to Early-Modern Times. Berlin,
Boston: De Gruyter, in corso di stampa.

Cecini, U. (in corso di stampa 2). «Originality vs. Dependence on Previous Translations
inthe Interlinear Glosses of Flavius Mithridates’ Qur’an». Grévin, Mandala in corso
di stampa.

Cevolotto, A. (2001). s.v. «Giustiniani, Agostino». Dizionario Biografico degli Italiani,
vol. 57, Roma: Istituto dell’Enciclopedia Italiana Treccani, 67-83.

Corazzol, G. (ed.) (2008). Menahem Recanati. Commentary on the Daily Prayers. Flavius
Mithridates’ Latin Translation, the Hebrew Text, and an English version. Torino: Nino
Aragno Editore.

Goldstein, B.; Chabas, J. (2006). «Isaac Ibn al-Hadib and Flavius Mithridates: The
Diffusion of an Iberian Astronomical Tradition in the Late Middle Ages». Journal
of the History of Astronomy, 37, 147-72.

Grévin, B. (2010). «Le ‘Coran de Mithridate’ (ms Vat. Ebr. 357) a la croisée des savoirs
arabes dans Ultalie du XVe siécle». Al-Qantara. Revista de estudios drabes, 31,
513-48.

131

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

Grévin, B. (2012). Flavius Mithridate au travail sur le Coran. Perani 2012, 27-46.

Grévin, B. (2016). «Les traductions médiévales du Coran: une question de cumulativité
(Xlle-début XVIe siecle)». Revue des Sciences Religieuses, 90, 471-89.

Grévin, B. (2017). «Editing an Illuminated Arabic-Latin Masterwork of the Fifteenth
Century. Manuscript Vat. Urb. Lat. 1384 as a Philological Challenge». Mandala, G.,
Pérez-Martin, I. (eds), Multilingual and Multigraphic Documents and Manuscripts of
East and West, Piscataway: Gorgias Press, 286-306.

Grévin, B. (2020). «Late Medieval Translations of the Qur’an (1450-1520): Discontinuity
or Cumulativeness?». Medieval Encounters, 26, 487-9.

Grévin, B. (in corso di stampa 1). «Culture judéo-arabe et exégese judéo-chrétienne:
les deux vies du ‘Coran de Flavius Mithridate’ (MS Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)».
Revue des Etudes Juives.

Grévin, B. (in corso di stampa 2). «Latin Translation of Muslim Exegesis Contained
in the Margins of the Manuscript Vat. Ebr. 357 (fol. 51r-156r, So Called ‘Qur’an of
Flavius Mithridates’, Italy, 1480s). Content, Preliminary Analysis and Questions».
Ceciniin corso di stampa 1.

Grévin, B. (in corso di stampa 3). «Multilingualism and Multigraphism in a Judaeo-
Christian Context. Playing with Alphabets and Languages in the ‘Qur’an of Flavius
Mithridates’ (MS Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)». Starczewska, K. (ed.), Multilingual
Islamic Manuscripts in Eastern and Western Europe: Their Languages, Scripts and
Messages. Berlin, Boston: De Gruyter.

Grévin, B.; Mandala, G. (2013). «Le role des communautés juives siciliennes dans la
transmission des savoirs arabes en Italie, XI11-XIVe siécles». Fuess, A.; Heyberger,
B. (éds), La frontiére méditerranéenne du XV* au XVII° siécle. Echanges, circulations
et affrontements. Turnhout: Brepols, 287-306.

Grévin, B.; Mandala, G. (eds) (in corso di stampa). At the Crossroads of Three Worlds.
‘Flavius Mithridates’ Qur’an’ (ms Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r) and the Study of Islam
in 15t Century Italy.

Grévin, B.; Starczewka, K. (in corso distampa). «<Reading Qur’an and Tafsirfrom aHebrew
Perspective? Remarks on Flavius Mithridates’ Translations and Commentaries in
Manuscripts Urb. Lat. 1384 and Vat. Ebr. 357». Cecini in corso di stampa 1.

Jurgan, S.; Campanini, S. (eds) (2012). The Gate of Heaven. Flavius Mithridates’ Latin
Translation, the Hebrew Text, and an English Version. With a text on Pico by Giulio
Busi. Torino: Nino Aragno Editore.

Lippincott, K.; Pingree, D. (1987). «lbn al-Hatim on the Talismans of the Lunar
Mansions». Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 50, 57-81.

Mandala, G. (2011). «Un codice arabo in caratteri ebraici dalla Trapani degli Abbate
(Vat. Ebr. 358)». Sefarad, 71(1), 7-24.

Martinez Gazquez, J. (2003). «<El prélogo de Juan de Segobia al Coran (Qur’an) trilingtie
(1456)». Mittellateinisches Jahrbuch, 38, 389-410.

Martinez Gazquez, J.; Gonzalez Mufioz, F. (eds) (2022). Alchoran sive lex Saracenorum.
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas.

Martini, A. (2010). Yosef Gigatilla, Book on Punctuation. Torino: Nino Aragno Editore.

Murano, G. (2022). La biblioteca arabo-ebraica di Giovanni Pico della Mirandola. Citta
del Vaticano: Biblioteca Apostolica Vaticana.

Oliveras, M. (2009). <El De imaginibus caelestibus de Ibn al-Hatim». Al-Qantara. Revista
de estudios drabes, 30, 171-220.

Olszowy-Schlanger, J. (in corso di stampa). «‘The Qur’an of Mithridates’: Codicology and
Palaeography of its Hebrew Scripts». Grévin, Mandala, in corso di stampa.

Paudice, A. (2008). «<On Three Extant Sources of the Qur’an Transcribed in Hebrew».
European Journal of Jewish Studies, 2,213-57.

132

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134



Benoit Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

Paudice, A. (2012). «A Hidden World: Hebrew Translations and Transcriptions
of the Qur’an». Glei F.R. (Hrsg.), Friihe Koraniibersetzungen. Europdische und
Aulereuropdische Fallstudien. Trier: Wissenchatflicher Verlag, 137-58.

Perani, M. (ed.) (2008). Guglielmo Raimondo Moncada alias Flavio Mitridate. Un ebreo
converso siciliano = Atti del Convegno Internazionale (Caltabelotta, Agrigento, 23-
24 ottobre 2002). Palermo: Officina di Studi medievali.

Perani, M.; Corazzol, G. (eds) (2012). Flavio Mitridate mediatore fra culture nel contesto
dell’ebraismo siciliano del XV secolo = Atti del convegno internazionale di studi
(Caltabellotta, 30 giugno - 1 luglio 2008). Palermo: Officina di studi medievali.

Petrus Pons, N. (ed.) (2016). Alchoranus Latinus quem transtulit Marcus canonicus
Toletanus. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Cientificas.

Piemontese, A.M. (1995). «Trinacria arabistica e umanistica». Pellitteri, A., Montaina, G.
(acuradi), Azhar. Studi arabo-islamiciin memoria di Umberto Rizzitano (1913-1980).
Palermo: Annalidella facolta di lettere e filosofia dell’universita di Palermo, 177-86.

Piemontese, A.M. (1995). «Trinacria arabistica e umanistica». Pellitteri, A., Montaina, G.
(acuradi), Azhar. Studi arabo-islamiciin memoria di Umberto Rizzitano (1913-1980).
Palermo: Annalidella facolta di lettere e filosofia dell’universita di Palermo, 177-86.

Piemontese, A.M. (1996). «Il Corano latino di Ficino e i corani arabi di Pico e Monchates».
Rinascimento, 36, 227-73.

Piemontese, A.M. (2008). «Guglielmo Raimondo Moncada alla Corte di Urbino». Perani
2008, 151-72.

Proverbio, D.V. (2001). «Manoscritti scientifici giudeo-arabi (praeter lexica) nella
serie dei codici vaticani ebraici». Miscellanea Bibliothecae Apostolicae Vaticanae,
8,351-4.

Proverbio, D.V. (2025). «At the Confluence of Eurasian Cosmological Mythologies: The
Islamic Dual Myth of the Fish and the Cosmic Ox». Vatican Library Review, 4, 1-35.

Roth, U. (2014). «Juan de Segovia’s Translation of the Qur’an». Al-Qantara, 35, 555-78.

Roth, U.; Glei, R.F. (2009). «Die Spuren der lateinischen Koraniibersetzung des Juan de
Segovia. Alte Probleme und ein neuer Fund». Neulateinisches Jahrbuch, 11,109-54.

Scandaliato, A. (2006). «Nuovi dati su Semu’el ben Nissim alias Guglielmo Raimondo
Moncada seu Flavio Mitridate». Scandaliato, A. (a cura di), Judaica minora sicula.
Indagini sugli ebrei di Sicilia nel Medioevo e quattro studiin collaborazione con Maria
Gerardi. Firenze: Giuntina, 433-517.

Scotto, D. (2022). Juan de Segovia e il Corano: convertire i musulmani nell’Europa del
Quattrocento. Loveno di Menaggio: Villa Vigoni.

Szpiech, R. (2011). «Citas drabes en caracteres hebreos en el Pugio Fidei del dominico
Ramon Marti: entre la autenticidad y la autoridad». Al-Qantara, 32, 71-107.

Starrabba, R. (1878). «Guglielmo Raimondo Moncada ebreo convertito siciliano del
secolo XV». Archivio storico siciliano. Nuova Serie, 3, 15-91.

Stein Kokin, D. (2014). «<Isaac ha-Kohen’s Letter to Marco Lippomano: Jewish-Christian
Exchange and Arabic Learning in Renaissance Italy». The Jewish Quarterly Review,
104, 192-233.

Tottoli, R. (2024). «The Qur’an of Guglielmo Raimondo Moncada: The Arabic Versions
of Suras 21 and 22 in BAV MS Urb. Lat. 1384». Stella, F.; Tottoli R. (eds), The Qur'an
in Rome. Manuscripts, Translations, and the Study of Islam in Early Modern. Berlin,
Boston: De Gruyter, 57-78.

Wiegers, G. (1994). Islamic Literature in Spanish & Aljamiado Y¢a de Segovia (fl. 1450),
His Antecedents & Successors. Leiden, New York, Kéln: Brill.

Wirszubski C. (ed.) (1963). Flavius Mithridates. Sermo de passione Domini. Jerusalem:
The Israel Academy of Sciences and Humanities.

133

TranScript e-ISSN 2785-5708
4,2025,95-134








