
﻿

95

Peer review
Submitted	 2025-07-02
Accepted	 2025-09-04
Published	 2026-01-14

Open access
© 2025 Grévin |   4.0

Citation  Grévin, Benoît  (2025). “Progetti, prestiti, palinsesti. Stratigrafia di 
una traduzione quattrocentesca del Corano (ms. Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)”. 
TranScript, 4, 95-134.

e-ISSN  2785-5708

TranScript
Vol. 4 — Ottobre 2025

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/TranScript/2785-5708/2025/01/004

﻿Progetti, prestiti, palinsesti: 
stratigrafia di una traduzione 
quattrocentesca del Corano  
(ms. Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)
 Benoît Grévin
Centre National de la Recherche Scientifique, France

Abstract  This article reveals the latest advances in the study of interlinear translations 
and marginal glosses left by Flavius Mithridates on the Arabic Qur’an in Hebrew 
characters in ms. Vat. Ebr. 357 (fol. 51r-156r). We can now demonstrate that Flavius 
Mithridates probably used one or more Latin (and possibly Romance) translations to 
compose his fragmentary interlinear translation of this text, and that his marginal notes 
are based on a pre-existing Latin translation of Muslim exegetical texts. Furthermore, in 
the second sura, another anonymous translator probably used a vernacular translation 
of the Qur’an to translate certain words into Latin.

Keywords  Flavius Mithridates. Coran. Qur’an. Jewish textual cultures. Renaissance.

Sommario  1 Introduzione. – 2 Un dossier testuale e la sua edizione. – 3 Le note 
interlineari di Mitridate (e di qualcun altro): traduzione assistita e/ o prestito? – 4 Dietro 
ai commenti esegetici, un’altra traduzione… – 6 Conclusione.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/TranScript/2785-5708/2025/04/004&domain=pdf&date_stamp=2026-01-14


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

96

﻿1	 Introduzione

Il complesso dossier costituito dalla simbiosi tra il particolare 
testo coranico contenuto nelle carte 51r-156r del manoscritto Vat. 
Ebr. 357 della Biblioteca Apostolica Vaticana e le numerosissime 
note di traduzione e di commento che lo accompagnano, in corso 
di edizione, costituisce senz’altro una delle ultime frontiere della 
ricerca sullo studio del Corano in milieu giudeo-cristiano prima del 
1500.1 Il principale responsabile (e il solo chiaramente identificabile) 
del lavoro di traduzione-glossa all’origine del testo in questione è 
un letterato della seconda metà del Quattrocento, conosciuto per le 
sue attività traduttologiche e intimamente legato a un grande nome 
dell’Umanesimo. Flavio Mitridate, ebreo siciliano presto convertitosi 
al cristianesimo (verso il 1466, prima dei suoi venti anni) sotto il 
nome di Guglielmo Raimondo Moncada, fece carriera in Sicilia, Italia 
e Germania come traduttore dall’ebraico, dall’aramaico e dall’arabo, 
e fu maestro di lingue semitiche di Giovanni Pico della Mirandola, 
con cui collaborò intensamente durante il periodo 1485-1486, prima 
di scomparire dalla documentazione nel 1489.2 Le sue traduzioni 
latine di testi cabbalistici, e più in generale di scritti religiosi e 
filosofici della tradizione ebraica, hanno beneficiato di un intenso 
ciclo di studî negli anni 2000-2020,3 ma la sua attività di traduttore 
dall’arabo resta molto meno conosciuta. Fatta eccezione per qualche 
traccia marginale di uso di alfabeto, termini o espressioni arabi in 
altri contesti,4 tale attività è principalmente testimoniata da due 
manoscritti conservati presso la Biblioteca Vaticana: il ms Urb. Lat. 
1384 e il ms Vat. Ebr. 357.

Il ms Urb. Lat. 1384, sontuoso codice miniato confezionato attorno 
al 1480-1482 sotto la supervisione dell’autore per Federico III di 

1  Sul testo coranico della seconda parte del ms Vat. Ebr. 357 e sui lavori di traduzione 
e commento (essenzialmente, ma non unicamente in latino) effettuati su di esso nella 
seconda metà del Quattrocento, cf. Piemontese 1996, 266-72; Grévin 2010, 2012; Grévin 
in corso di stampa 1, 2 e 3; Grévin, Starzcewska in corso di stampa. La prima parte del 
manoscritto composito è occupata dal Kitāb al-‘Adwiya al-mufrada (Liber medicinalium 
simplicium) di Umayya ibn ‘Abd al-‘Azīz ibn ‘Abī ṣ-Ṣalt al-Andalusī, cf. Proverbio 2001, 
352-54.
2  Sulla vita di Guglielmo Raimondo Moncada, alias Flavio Mitridate, complicata 
dalla sua conversione precoce dal giudaismo al cristianesimo, ma anche da diversi 
incidenti di percorso (caduta in disgrazia alla corte papale e fuga in Germania a seguito 
di un crimen non precisato nel 1484, rottura con Giovanni Pico della Mirandola nel 
1487, prigione nel 1489…), cf. Starrabba 1878; Scandaliato 2006; Perani 2008; Perani, 
Corazzol 2012 con una bibliografia aggiornata fino al 2010.
3  Le principali traduzioni latine dall’ebraico e dal giudeo-aramaico pubblicate sono: 
Busi 2004; Andreatta 2009; Campanini 2005, 2019; Corazzol 2008; Martini 2010; 
Jurgan, Campanini 2012. Su Mitridate traduttore di opere cabbalistiche, cf. anche 
Campanini 2008. 
4  Cf. su questo punto Wirszubski 1963, 35, 93-4, Campanini (in corso di stampa).

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

97

Montefeltro, duca di Urbino, contiene tre traduzioni latine attribuibili 
a Mitridate, tutte presentate come effettuate dall’arabo, di cui due 
(la prima e la terza) con il testo arabo a fronte.5 La prima traduzione 
concerne un trattato di magia astro-talismanica di possibile origine 
andalusa,6 mentre la terza traduce le sure 21 e 22 del Corano.7 Il 
testo intermedio (in sola versione latina), presentato da Mitridate 
come redatto a partire da fonti arabe, è invece una traduzione 
del trattato astronomico ebraico per il calcolo della sizigia noto 
col titolo di Oraḥ selula e realizzato da Ibn al-Aḥdab/Belladdeb, 
studioso ebreo di origine castigliana emigrato in Sicilia nell’ultimo 
decennio del Trecento e legato alla famiglia di origine di Mitridate. 
Si tratta dunque di una sorta di ‘impostura traduttologica’, che usa 
la dipendenza esplicitamente rivendicata dell’Oraḥ selula da fonti 
arabe per creare un cortocircuito testuale, saltando la fonte ebraica 
per rivendicare l’origine araba del testo.8 Tale gioco traduttologico 
incita a considerare le altre traduzioni del manoscritto con cautela, 
e il loro esame riserva infatti qualche sorpresa. Se il trattato astro-
talismanico sembra tradotto con una certa perizia, malgrado la 
tecnicità delle sue descrizioni, un’analisi delle scelte di traduzione nel 
testo delle due sure rivela pesanti problemi d’interpretazione, messi 
a fuoco da Thomas Burman nel 2007 e da Hartmut Bobzin nel 2008.9 
Un recente riesame della questione conferma questa debolezza, pur 
dando una chiave di spiegazione parziale. Accanto a diverse categorie 
di errori che mostrano un’incomprensione relativa o assoluta di 
numerosi passi del testo coranico, certe scelte apparentemente 
aberranti sembrano dovute a un’interpretatio hebraica dei termini 
arabi, facilitata dalla comune origine semitica delle due lingue.10

Le traduzioni effettuate da Flavio Mitridate nel decennio 1480 
sul testo coranico nella seconda parte del manoscritto composito 
Vat. Ebr. 357 (un testo molto particolare, perché arabo sì, ma scritto 
in caratteri ebraici)11 rappresentano una vera sfida filologica. La 

5  Su questo manoscritto e sulla sua reinterpretazione, cf. Grévin 2017. Sul contesto 
della sua produzione, cf. Piemontese 2008.
6  Su questo trattato bilingue, cf. Lippincot, Pingree 1987 (edizione del testo latino), 
Oliveras 2009 (edizione del testo arabo). 
7  Su questa traduzione latina (con testo arabo a fronte), cf. Burman 2007, 133-48; 
Bobzin 2008a (per la traduzione latina, con trascrizione del testo latino della sura 21), 
nonché Tottoli 2024 per le particolarità codicologiche, paleografiche e ortografiche 
della versione araba. Il testo è edito solo parzialmente.
8  Cf. a questo proposito Goldstein, Chabás 2006; Grévin, Mandalà 2013, 286-92.
9  Vedi supra nota 7.
10  Grévin, Starzcewska (in corso di stampa).
11  Su questo testo, in una prospettiva comparativa con i due altri Corani arabi 
scritti con l’alfabeto ebraico prima del 1600 conservati, cf. Paudice 2008, 2012, con le 
precisazioni in Grévin 2010, 2012, nonché Grévin (in corso di stampa, 1). 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

98

﻿seconda sezione codicologica (cc. 51r-156r) contiene i nove decimi 
del testo coranico arabo,12 con una traduzione latina interlineare 
e fitte annotazioni marginali, soprattutto in latino. Solo nel 1996 
Angelo Michele Piemontese dimostrò che Mitridate aveva scritto la 
stragrande maggioranza sia della traduzione interlineare sia delle 
note di commento nei margini, a loro volta versioni o adattamenti di 
testi legati al tafsīr, tronco dell’esegesi coranica musulmana. Il testo 
coranico è tuttavia commentato anche da altre mani, che usano sia 
l’alfabeto ebraico sia quello latino, e scrivono in ebraico, latino, arabo, 
e in due punti in giudeo-spagnolo. Si tratta di commenti (traduttologici 
o esegetici) talvolta di grande interesse, ma quantitativamente 
marginali rispetto all’enorme massa delle annotazioni vergate da 
Flavio Mitridate, e che possono essergli attribuite con certezza.13 
Mitridate firma, infatti, a più riprese i suoi commenti, scrivendoli 
(come le sue traduzioni) con inchiostro rosso e in una corsiva molto 
caratteristica.14 L’uso sporadico dell’arabo (scritto in caratteri 
latini, ebraici e arabi) o dell’ebraico non rappresenta una difficoltà 
significativa nell’analisi di queste note, nella loro stragrande 
maggioranza redatte in latino.15 L’analisi è invece ostacolata da 
problemi di altra natura. La traduzione interlineare del testo coranico 
è totalmente discontinua, rendendone difficile sia la lettura in sé 
sia lo studio comparativo. Quasi ogni versetto del Corano comporta 
una, due o più proposte di traduzione, ma risulta rarissimo che un 

12  Mancano la fātiḥa, la prima parte della sura 2 (fino al versetto 91), parte delle sure 
3 e 4 (la sura 3 è completa per i versetti 1-116, la 4 dal versetto 45 in poi). Durante una 
fase di riorganizzazione in seguito a un guasto iniziale, un quaderno fu anche spostato 
all’inizio per errore (l’ultimo versetto della sura 50 e le sure 51-54 aprono attualmente 
il Corano «rimontato» alle cc. 51r-52v). Sul dettaglio dell’organizzazione codicologica 
della seconda parte del ms Vat. Ebr. 357 contenente il nostro Corano, cf. Oszlowy-
Schlanger (in corso di stampa).
13  Per l’analisi paleografica delle mani anonime che scrivono nei margini, cf. Oszlowy-
Schlanger (dopo qualche nota preliminare in Piemontese 1996, 266-7 e in Grévin 2010, 
545-6; 2012, 32, 36, 39).
14  Mitridate firma per esteso alla fine del manoscritto, c. 156r (fine della nota sulla 
sura 114: Finis. Finis libri. Guillelmus Ramundus Moncates), ma anche più discretamente 
nelle cc. 114v (numquam talis promissio inventa est. G[uillelm]us), 90r (Nota inutiles 
epilogationes, quas non puto dixisse nisi ob carentiam litterarum. G[uillelm]us), 95v 
(Guill[elm]us: hec sunt miracula et archana que Deus ei revelabat. In un commento a Q: 
4, 156, Mitridate rinvia poi al suo famoso sermone in cinque lingue pronunciato davanti 
a Sisto IV nel 1481 (edito in Wirszubski 1963), cf. c. 64v, margine inferiore: Maior 
est error eius qui negat passionem Domini quam non tantum mortales sed celestia et 
terrestria luxerunt, ut scripsimus nos in sermone nostro habito coram Sixto iiii pontifice 
maximo et curia Romana MoCCCLXXXI (la nota è stata rilevata per la prima volta da 
Piemontese 1996, 272).
15  Sul passaggio da una lingua all’altra o da un alfabeto all’altro, soprattutto per 
citare il Corano o delle parole arabe nella loro lingua originale, utilizzando sia l’alfabeto 
ebraico sia più raramente l’alfabeto latino o l’alfabeto arabo, cf. Grévin (in corso di 
stampa 3).

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

99

versetto sia integralmente tradotto.16 La grafia corsiva (nonché il 
latino talvolta molto trascurato) di Flavio Mitridate ostacola spesso 
la lettura delle annotazioni, specie nei margini, danneggiati dai 
secoli e da un’opera di restauro poco felice. Infine, i tentativi di 
trovare una fonte unitaria (o anche delle fonti diverse ma chiare) 
dei commenti marginali, traduzione-interpretazione di fonti di 
esegesi musulmana, incontrano difficoltà specifiche.17 Tali difficoltà 
suggeriscono come Mitridate abbia fatto ricorso a un testo che era 
già una compilazione originale, non direttamente dipendente da 
nessuna delle collezioni di tafsīr più famose: numerosissime note 
esegetiche presentano un’aria di famiglia rispetto a diversi rami della 
tradizione esegetica musulmana, senza che sia tuttavia possibile 
accertare l’uso di una fonte precisa. Di conseguenza, è molto difficile 
appoggiarsi sulle tradizioni musulmane per ricostituire il testo latino 
laddove, per ragioni linguistiche, grafiche o codicologiche, risulta 
d’interpretazione delicata…

Riassumendo, il fatto che il testo base su cui fu riportata la 
traduzione di Flavio Mitridate sia un Corano arabo, ma scritto in 
caratteri ebraici, che questa traduzione sia totalmente discontinua 
(benché comporti migliaia di proposte lessicali), e che i numerosi 
commenti marginali di Mitridate, talvolta molto lunghi, siano 
d’interpretazione difficile, sia per lo stato del manoscritto, sia per la 
difficoltà a indicare una fonte precisa, spiega come il dossier arabo-
latino del Vat. Ebr. 357, malgrado la ricchezza del suo contenuto 
(eccezionale a una data così alta per quanto concerne l’esegesi 
musulmana), cominci soltanto adesso a svelare parte dei suoi enigmi, 
di pari passo con l’avanzamento dell’edizione e dei lavori di analisi 
correlati.

L’obiettivo di questo articolo non è esaminare in dettaglio l’insieme 
dei problemi posti da queste traduzioni coraniche ed esegetiche di 
Flavio Mitridate, per cui si rinvierà comodamente, oltre a qualche 
testo già pubblicato ma ormai superato,18 a una serie di articoli in 
corso di stampa in gran parte legati a un recente ciclo d’incontri del 

16  Vedi infra, tabella con trascrizione del testo coranico e della traduzione interlineare 
della sura 71. Si rileva anche l’importanza degli squilibrî interni: in questo esempio i 
quattro versetti iniziali non sono tradotti, mentre i versetti 21-23 e 26-27 beneficiano 
di un’attenzione particolare.
17  Sulle fonti delle traduzioni di Mitridate dal tafsīr (sulla cui probabile origine reale, 
vedi infra), cf. Grévin (in corso di stampa 2), con una generosa selezione di glosse di 
media o grande lunghezza. Qualche estratto è già stato pubblicato in Grévin 2010, 
540-4; 2012, 31, 40-5. Sulla vexata quaestio dell’origine dei testi esegetici musulmani 
tradotti in latino prima del 1700 (il filtro delle diverse trasmissioni ostacola spesso un 
chiaro riconoscimento della fonte), cf. più generalmente Cecini (in corso di stampa 1).
18  Piemontese 1996, 267-77; Grévin 2010, 2012.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

100

﻿progetto «The European Qur’an».19 Tenterò piuttosto di presentare 
quanto lo stato attuale delle ricerche consente di dire sulla natura 
esatta del lavoro effettuato da Flavio Mitridate sul Corano del ms Vat. 
Ebr. 357 (e di conseguenza anche sul ms Urb. Lat. 1384). L’attività 
traduttologica sviluppata da Mitridate nel Vat. Ebr. 357 pone infatti 
il ricercatore davanti a una serie di paradossi. Le sue traduzioni 
coraniche interlineari sembrano nell’insieme corrette, e di un livello 
molto più alto rispetto a quelle del ms Urb. Lat. 1384. C’è di più: 
l’esame comparativo delle sure 21 e 22 nella traduzione completa 
realizzata verso il 1481-1482 per il ms Urb. Lat. 1384, e in quella 
frammentaria prodotta probabilmente poco più tardi (1483-1486/9) 
per il ms Vat. Ebr. 357, rivela una serie di scelte molto differenti 
da parte dello stesso traduttore.20 Si fa infine fatica a capire come 
lo stesso uomo, che sembra tradurre in maniera molto fantasiosa e 
spesso errata le sure 21 e 22 del Corano nel ms Urb. Lat. 1384, riesca 
non soltanto a proporre una traduzione interlineare (frammentaria) 
molto più esatta nel ms. Vat. Ebr. 357, ma sembri, allo stesso tempo, 
tradurre con facilità passi a tratti molto lunghi e non semplicissimi 
dell’esegesi musulmana (la difficoltà di rintracciare fonti precise non 
impedisce di constatare una grande somiglianza tra il testo latino 
e la fraseologia del tafsīr), come traduceva del resto con apparente 
facilità il trattato astro-talismanico del ms Urb. Lat. 1384. Occorre 
pensare a un miglioramento del livello del traduttore, alla scoperta 
di strumenti ausiliari, a un aiuto esterno, o ancora a una serie di 
prestiti nascosti?

In passato, queste traduzioni hanno suscitato due interpretazioni 
antitetiche. Alla svalutazione talvolta radicale delle competenze di 
Flavio Mitridate da parte principalmente di Thomas Burman e di 
Hartmut Bobzin,21 si è opposta la presentazione elogiativa di Angelo 
Michele Piemontese, che poggiava in parte sulla prefazione latina 
all’antologia coranica del ms 1384, in cui Mitridate annunciava un 
grandioso progetto di Corano multilingue.22 Ho tentato in diverse 
pubblicazioni di conciliare queste due visioni, suggerendo come il 
bagaglio sociolinguistico e socioculturale di Flavio Mitridate, nato 
Shmuel ben Nissim nella comunità siciliana ancora parzialmente 
arabofona di Caltabellotta, spiegasse l’apparente squilibrio nella 

19  Grévin (in corso di stampa 1, 2 e 3), Grévin, Starczewska (in corso di stampa), 
Cecini (in corso di stampa 2).
20  Cf. a questo proposito Grévin 2020, 488-9, in particolare la tabella comparativa 
delle scelte di traduzione di Mitridate per i primi versi della sura 21 nel ms Urb. lat. 
1384 (traduzione completa della sura) e nel ms Vat. Ebr. 357 (traduzione frammentaria 
della stessa sura).
21  Vedi supra nota 7.
22  Una presentazione brillante e pionieristica, ma alquanto idealizzata, di Flavio 
Mitridate traduttore dall’arabo si legge in Piemontese 1996, 2008. 

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

101

sua attività traduttologica.23 Con ogni probabilità, Mitridate era 
un buon conoscitore di diverse forme di giudeo-arabo (parlato 
e soprattutto scritto) legate alla Sicilia del Quattrocento, ma non 
un esperto di arabo classico e ancor meno di arabo coranico. Egli 
avrebbe occupato una nicchia nel panorama traduttologico per certi 
aspetti simile a quella dell’abate maltese Giuseppe Vella tre secoli 
più tardi:24 avrebbe cioè sfruttato la sua familiarità con una varietà 
di arabo sufficiente ad affrontare vari testi ma piuttosto distante da 
quella classica, ingannando di fatto i suoi interlocutori e mecenati 
cristiani (il duca di Urbino, Sisto IV, Giovanni Pico della Mirandola…) 
circa i limiti del suo sapere e le numerose difficoltà affrontate. La 
traduzione del ms Urb. Latino 1384 sarebbe stata un primo tentativo 
in ambito coranico, audace ma poco riuscito, seguito qualche anno 
dopo da un secondo lavoro (rimasto incompiuto, ma tendenzialmente 
molto più soddisfacente) sull’intero Corano, testimoniato dal ms Vat. 
Ebr. 357: opera di un uomo forse meglio preparato o semplicemente 
più cauto. Questa ricostruzione, tuttavia, non spiega del tutto come 
Flavio Mitridate poté anche tradurre le fonti esegetiche musulmane, 
né si pronuncia sul tipo di aiuto di cui forse beneficiò per schizzare la 
traduzione incompiuta del Corano nell’interlinea del ms. Vat. Ebr. 357.

Gli ultimi progressi nella ricerca su questo dossier permettono 
ormai di precisare il quadro, svelando come Flavio Mitridate abbia 
verosimilmente compensato le sue lacune aiutandosi con traduzioni 
preesistenti, la cui natura rimane ancora da precisare. La figura del 
traduttore siciliano ne esce in parte ridimensionata: sembra sempre 
più probabile che Mitridate non abbia realizzato da solo la maggior 

23  Grévin 2010, 2012, 2020, 485-92.
24  Su Giuseppe Vella, chierico maltese che ebbe l’idea di sfruttare le sue conoscenze 
linguistiche per creare l’impostura del Consiglio di Sicilia (pretesa traduzione – in realtà 
inventata di sana pianta – di un codice arabo di epoca normanna) nella Sicilia degli anni 
1782-1796 (vicenda resa famosa anche fuori dai milieux specializzati grazie al romanzo 
Il consiglio d’Egitto di Leonardo Sciascia), cf. Bresc 2010. Il caso di Vella, madrelingua 
maltese del Settecento che s’improvvisa perito di arabo per forgiare un’arabica 
impostura davanti a un pubblico non specializzato (nella fattispecie, l’aristocrazia e 
le classi colte siciliane), è in parte paragonabile, da un punto di vista linguistico e 
sociolinguistico, a quello di Mitridate, convertito siciliano del Quattrocento, probabile 
locutore di una forma di giudeo-arabo siciliano e buon conoscitore di diversi testi 
giudeo-arabi, impiegato come maestro e esperto di arabo (tra altre lingue) in diversi 
contesti italiani continentali (corte di Urbino, corte papale, entourage di Pico della 
Mirandola). Il giudeo-arabo siciliano del Quattrocento era verosimilmente in corso di 
evoluzione da uno status di dialetto arabo a una forma sempre più ibrida (con un numero 
crescente di sicilianismi lessicali), mutatis mutandis analoga a quella che avrebbe 
assunto il maltese in epoca moderna. La scarsità di esperti di arabo in Italia, congiunta 
a una domanda specifica (informazioni sul Corano e su trattati magici o astronomici da 
un lato, sulla storia della Sicilia musulmana e normanna dall’altro) permise sia a Flavio 
Mitridate sia a Giuseppe Vella di occupare per diversi anni il ruolo di arabisti malgrado 
la grande distanza tra la forma di arabo (o di una lingua derivata come il maltese del 
Settecento) da loro padroneggiata e l’arabo classico.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

102

﻿parte delle sue traduzioni dall’arabo (con la probabile eccezione di 
quella delle sure 21 e 22 del ms. Urb. Lat. 1384), anche se sfruttò 
abilmente la sua cultura linguistica per familiarizzarsi con i testi 
tradotti, e se uno studio più ravvicinato del ms. Vat. Ebr. 357 supporta 
in parte la visione grandiosa (sebbene fallimentare) di un progetto di 
traduzione trilingue, basato su premesse originali. Ciò che emerge da 
questa indagine è soprattutto l’esistenza di una serie di palinsesti, o 
più precisamente di ipotesti, che complicano la già ricca stratigrafia 
del Vat. Ebr. 357, suggerendo la circolazione di diverse traduzioni 
latine (e non) del Corano e del tafsīr tra Penisola iberica e Italia 
durante il Quattrocento.

2	 Un dossier testuale e la sua edizione

Prima di commentare il progetto di traduzione di Flavio Mitridate nel 
Vat. Ebr. 357, e di formulare qualche ipotesi sulle sue metodologie di 
lavoro, occorre presentare un po’ più in dettaglio le caratteristiche 
dell’oggetto testuale composito venutosi a creare nelle carte 51r-156r 
del codice.

Una prima differenza con le altre traduzioni coraniche esistenti 
prodotte prima del 1500 consiste nella natura bilingue e bigrafa 
dell’artefatto, che lo avvicina sia al Corano scomparso di Juan de 
Segovia, sia all’antologia arabo-latina del ms Urb. Lat. 1384. Ci 
troviamo davanti a una delle concretizzazioni di una tendenza 
che sembra essere stata caratteristica della «seconda ondata» di 
traduzione dal Corano in latino (anni 1440-1530), ossia quella di 
creare artefatti bilingui, per facilitarne sia la consultazione, sia lo 
studio dell’originale.25

Nel caso del Corano del ms. Vat. Ebr. 357, la situazione è complicata 
dalla natura particolare del testo arabo. Si tratta di una copia del 
Corano (all’origine integrale: il decimo oggi mancante scomparve 
probabilmente in fase ancora iniziale)26 in caratteri ebraici, che 
a lungo si suppose eseguita a Palermo verso il 1406, sulla scorta 
dell’analisi di una delle filigrane e dei legami del manoscritto con 
Flavio Mitridate.27 Uno studio paleografico approfondito da parte di 
Judith Olszowy-Schlanger sembra confermare questa localizzazione.28 
L’origine siciliana del codice rimane quindi la più plausibile, per 
quanto non del tutto certa. Ad ogni modo, questo testo arabo in 
caratteri ebraici fu scritto nel primo terzo del Quattrocento, 

25  Cf. su questo punto Grévin 2016, 2020.
26  Vedi supra nota 12.
27  Cf. Piemontese 1996, 266.
28  Olszowy-Schlanger (in corso di stampa).

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

103

all’interno di una comunità ebraica arabofona ovest-mediterranea, 
senza legami apparenti con le rare copie del Corano in caratteri 
ebraici, strutturalmente analoghe, create tra la fine del medioevo e 
l’inizio dell’epoca moderna in Crimea e Iraq.29

La trascrizione del Corano nel Vat. Ebr. 357 comporta numerose 
deviazioni rispetto a un Corano standard, deviazioni che non sono 
soltanto dovute al sistema di trascrizione dell’arabo in caratteri 
ebraici. Si possono evidenziare numerosi errori meccanici o di 
distrazione, ma anche una tendenza ad rimaneggiare leggermente il 
testo per rispettare habitus ortografici tipici delle comunità ebraiche 
(l’uso della scriptio plena per il tracciato di diverse sillabe con ‘i’ o 
‘u’ corte), e usi linguistici giudeo-arabi (o, più globalmente, medio-
arabi). Certe forme arcaiche, quali il dimostrativo dhālikum, sono così 
regolarmente (ma non sempre) semplificate (dhālikum>dhālika). In 
certi passaggi, alcuni termini ne sostituiscono altri, senza che sia facile 
distinguere il lapsus calami dalla volontà di adattare leggermente il 
testo.30 Nell’insieme, si può dire che questo testo affascinante, che 
non è una traduzione ma neanche una copia fedele, fu il risultato 
di un tentativo poco felice di copiare il Corano, adattandolo a una 
cultura grafica e linguistica giudeo-araba (e dunque medio araba) 
dell’Ovest mediterraneo. L’assenza di vocalizzazione (salvo casi 
eccezionali), nonché di diversi titoli di sure, dà l’impressione di un 
tentativo abbandonato prima della fine, con pochissime correzioni, 
forse perché il copista o un’altra persona prese coscienza del numero 
molto alto di errori. Infatti, uno studio attento del lavoro effettuato 
da Flavio Mitridate dimostra che collazionò numerosi passi del testo 
con un Corano arabo più ‘classico’ (che non sembra essere stato il ms 
Arab. 29 della Biblioteca di Monaco di Baviera, forse appartenuto a 

29  Paudice 2008, 2012.
30  Sui problemi legati alla natura ortografica e linguistica del testo coranico del ms 
Vat. Ebr. 357, cf. Grévin (in corso di stampa 1). In teoria, il testo non dovrebbe essere 
qualificato come giudeo-arabo, poiché si è presa l’abitudine di restringere l’uso di tale 
concetto a testi originali creati in contesto ebraico. Concretamente, ci troviamo in 
una zona grigia, poiché le numerose alterazioni del testo coranico legate alla cultura 
linguistica medio-araba e giudeo-araba del copista (due concetti strettamente legati 
nell’analisi di gran parte dei testi giudeo-arabi) producono una sicura patina linguistica 
giudeo-araba (anche dipendente da criteri sociolinguistici, come nel caso di certe scelte 
ortografiche di notazione di nomi comuni alle tradizioni musulmane e ebraiche, come 
Ibrāhīm/Abraham). Questo esempio di ‘giudeo-arabizzazione’ di un testo di origine 
musulmana (non unico: numerosi testi di origine musulmana trascritti in caratteri 
ebraici sono leggermente adattati a usi linguistici proprî alle comunità ebraiche, 
cf. ad esempio, in contesto siciliano, Mandalà 2011) pone la questione della rigidità 
della categoria di giudeo-arabo di fronte alle pratiche correnti di riscrittura dei testi. 
Quale frontiera esatta si può tracciare tra una patina linguistica giudeo-araba e un 
testo giudeo-arabo, al di là della separazione teorica invalsa nella bibliografia e nelle 
abitudini classificatorie dovute all’origine confessionale del testo?



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

104

﻿Giovanni Pico della Mirandola)31 per restituire un testo più fedele, 
e ripristinare i titoli mancanti di diverse sure. Il fatto che in certi 
passi (si veda in particolare Q 2: 236-251, c. 53rv), diverse sequenze 
lasciate in bianco nel testo siano state munite da Flavio Mitridate 
di traduzione latina, senza che il testo arabo sia stato completato 
(allorché altrove Mitridate procedette a una vera e propria collazione 
del testo arabo), suggerisce una triangolazione alquanto complessa 
tra il manoscritto Ebr. 357, un Corano arabo ‘classico’, e delle 
traduzioni (latine o romanze) preesistenti (per la natura delle quali, 
vedi infra).32

Per rendere conto delle peculiarità di questo testo coranico, 
facilitarne la comparazione con un testo più conforme alle abitudini 
di copia musulmane prevalenti in Occidente nel XV secolo, e 
permettere una consultazione rapida per ciascun versetto delle scelte 
di traduzione di Mitridate nonché dei suoi commenti marginali, si 
propongono nell’edizione in fieri due tabelle per ciascuna sura. La 
prima tabella non comprende il testo nei margini. Nella colonna di 
sinistra è riportato il testo arabo in caratteri ebraici, completato 
da un testo arabo fittizio tra parentesi quadre, che indica (grazie 
a un sistema di parentesi tonde) qualsiasi discrepanza maggiore 
con le tradizioni musulmane più comuni. Nella colonna di destra 
sono riportate le traduzioni (generalmente) latine interlineari, 
con riferimenti in esponente al testo arabo in grafia ebraica 
corrispondente. L’uso delle parentesi tonde nella colonna di destra 
indica quando il testo latino interlineare non traduce, ma chiosa il 
testo arabo. Di seguito la tabella relativa alla sura 71:

31  Su questo codice, cf. Murano 2022, 25, 156, 211, 237, 376-7. Che Mitridate non si 
sia servito del codice Arab. 29 per la collazione e i lavori sul Vat. Ebr. 357 si deduce, 
oltre dall’argomento in negativo dell’assenza di note di sua mano, dal fatto che i titoli 
delle sure scelti per completare i bianchi lasciati nel testo coranico del ms Vat. Ebr. 357 
non corrispondono sempre a quelli del ms Arab. 29 (del resto incompleto verso la fine, 
allorché Flavio Mitridate completa il titolo mancante per la sura 111, evidentemente a 
partire da un altro muṣḥaf). 
32  Cf. ad esempio c. 57r, Q 2: 246: la sequenza illā qalīlan min-hum, assente nel 
testo coranico del manoscritto, è direttamente tradotta nello spazio bianco come 
retrocesserunt nisi pauci eorum; la traduzione è preceduta da un segno di collazione 
tipico della cultura scritta giudeo-araba: nāqiṣ (נאקץ), ‘mancante’.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

105

Tabella 1  Sura 71 (Nūḥ, Noé), ms Vat. Ebr. 357, c. 149rv. Traduzioni e note 
interlineari

סרה נוח
[سورة نوح]

בסם אללה אל רחמאן אל רחים
]بسم اللّهه الرحمان الرحيم[

אנא ארסלנא נוחא אלי קומה אן אנדר קומך מן
 קבל אן יאתיהם עדאב אלים__ ]1[

]إنا أرسلنا نوحا إلىٰٰ قومه أن أنذر قومك من قبل أن يأتيهم عذاب أليم[  
קאל יא קום אנא לכם נדיר מבין __ ]2[

 ]قال يا قوم إنا! )>إني( لكم نذير مبين[
אן אעבדוא אללה ואתקוה ואטיעון ]3[

 ]أن اعبدوا اللّهه واتقوه وأطيعون[
א  ל אללה אדא ג̇̇ ל מסמיa אן אג̇̇ יגפר לכם מן דנובכם ויוכ̇̇רכם אלי אג̇̇

לא יוכ̇̇ר לו כנתם תעלמון __ ]4[
 ]يغفر لكم من ذنوبكم ويؤخركم إلىٰٰ أجل مسمىa إن أجل اللّهه إذا جاء لا يؤخر لو 

كنتم تعلمون[

[4] (scilicet mortis)a

קאל רב אני דעות קומי לילא ונהארא ]5[
]قال رب إني دعوت قومي ليلا ونهارا[

]6[__ : aפלם יזידהם דעאי אלא פרארא
]aفلم يزيدهم! )>يزدهم( دعائي إلا فرارا[ 

[6] divertentiama 

עלוא אצאבעהם פי אדאנהם  ואני כלמאa דעותהם לתגפר להם ג̇̇
ואסתגשואb תיאבהם ואצרואc ואסתכברואc אסתכבארא: __ ]7[ 

]وإني كلماa دعوتهم لتغفر لهم جعلوا أصابعهم في آذانهم واستغشواb ثيابهم 
وأصرواc واستكبرواd استكبارا[

[7] quantoa — coperieruntb — 
recesseruntc superbientesd 

]8[ : aהארא תם אני דעותהם ג̇̇
]aثم إني دعوتهم جهارا[

[8] palama 

]9[__ : cלהם אסרארא bלהם ואסררת aתם אני אעלנת 
]cلهم إسرارا bأعلنت لهم وأسررت aثم إني[

[9] manifestavia — ocultavib 
occultationemc 

פקלת̈ אסתגפרוא רבכם אנה כאן גפארא: __ ]10[
]فقلت استغفروا ربكم إنه كان غفارا[

]11[ _ : b̈אל סמא עליכם מדרארא aירסל
]bالسماء عليكم مدرارا bيرسل[ 

[11] micteta — fundentesb 

על לכם  נאת ויג̇̇ על לכם ג̇̇ fol. 149v[ ויג̇̇ וימדדכםa באמואל ובנין ]
אנהארא _ ]12[

]ويمددكمa بأموال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أنهارا[

[12] ditabita 

]13[ c וןb אללה וקארא̈ מאa לכם לא תרג̇̇
( وقارا[ ! )>للَّهه ]ما لكم لا ترجون اللّهه

[13] quida — timetisb — gloriamc 

]14[ ___ : aוקד כלקכם אטוארא
]aوقد خلقكم أطوارا[ 

[14] per vicesa

 ]15[ aאלם תרוא כיף כלק אללה סבע סמאואת טבאקא
]aألم تروا كيف خلق اللّهه سبع سماوات طباقا[ 

[15] superalternatosa

]16[ ___ aא על אל שמס סראג̇̇ על אל קמר פיהן נורא: _ וג̇̇ וג̇̇
]aوجعل القمر فيهن نورا وجعل الشمس سراجا[ 

[16] illuminationema 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

106

﻿ ואללה אנבתכםa מן אל ארץ̇ נבאתא: ___ ]17[
 ]واللّهه أنبتكمa من الأرض نباتا[

[17] nasci vosa

א _ ]18[ כםb אכראג̇̇ תם יעידכםa פיהא ויכרג̇̇
 ]ثّمّ يعيدكمa فيها ويخرجكمb إخراجا[

[18] reduceta — extrahetb

]19[ aעל לכם אל ארץ̇ סבאטא ואללה ג̇̇
]aواللّهه جعل لكم الأرض بساطا[

[19] extensama 

]20[ ___ : cא אג̇̇ לתסלכּואa מנהא סבלאb פג̇̇
]cفجاجا bمنها سبلا aلتسلكوا[ 

[20] ambuletisa per viamb 
apertamc

gאלא fולדהeמאלה ו dיזדה cלם bואתבעוא מן aקאל נוח רב אנהם עצוני 
]21[ hכ̇̇סארא 

]hخسارا gإلا fولدهeماله و dيزِِده cلم bواتبعوا من aقال نوح رب إنهم عصوني[ 

[21] offenderunta – illum cuib 
nonc adieceruntd — nece — eiusf 
nisig — perditionemh 

ומכרואa מכראb כבארא: __ ]22[
]ومكرواa مكراb كبارا[

[22] perpetraverunta artemb

וקאלוא לא תדרןa אלהת̈̈כם ולא תדרוןb ודאc ולא סואעאd __ ולא יגות֒֒ 
ויעוק ונסרא ]23[

]وقالوا لا تذرنa آلهتكم ولا تذرنb وداc ولا سواعا ولا يغوث ويعوق ونسرا[

[23] deseratisa — deseratisb 
amore(m)c (id est libidinem) — 
calicemd (id est crapulas) 

וקד אצ̇̇לואa כתירא ולא תזיד אל ט̇̇אלמין אלא צ̇̇ללא ]24[
]  ]وقد أضلواa كثيرا ولا تزيد! )>تزد( الظالمين إلا ضََلالًاا

[24] oberarea 

דוא להם מן  ממאa כטאיאתהם אגרקואb פאדכ֜֜ל֥ו֥א נארא __ פלם יג̇̇
]25[ __ cדון אללה אנצארא

]مماa خطايئاتهِِم! )>خطيئاتهم( أغرقواb فأدخلوا نارا فلم يجدوا لهم من دون اللّهه 
]cأنصارا

[25] proptera — (scilicet diluvio)
b — (scilicet contra Deum)c 

 ]26[ __ bעלי אל ארץ̇ מן אל כאפרין דיארא aוקאל נוח לא תד̇̇ר
]bعلى الأرض من الكافرين ديارا aوقال نوح لا !!!!! )=نوح رب لا( تذر[

[26] relinquasa — circumdantemb

ראc כפארא __  אנך אן תדרהםa יצ̇̇לוא עבאדך ולא ילדואb אלא פאג̇̇
]27[

 ]إنك إن تذرهمa يضلوا عبادك ولا يلدواb إلا فاجراc كفارا[

[27] si relinquisa — gignuntb — 
iniquumc 

רב אכפר לי ולואלדי ולמן דכל ביתי מומנא ולל מומנין ולל מומנאת̈ 
]28[ aולא תזד אל טאלמין אלא תבארא

]رب اغفر لي ولوالدي ولمن دخل بيتي مؤمنا وللمؤمنين والمؤمنات ولا تزد 
]aالظالمين إلا تبارا

[28] perditionema

La seconda tabella riprende, per ciascuna sura, il testo dei soli versetti 
oggetto di commenti marginali, dovuti a Mitridate o ad altre mani 
(nell’esempio riportato, una mano ignota aggiunge al titolo il rinvio 
numerico della sura: ע). Il testo in grafia giudeo-araba e le traduzioni 
interlineari sono riversati nella colonna di sinistra. I commenti 
marginali (o scritti nella zona del titolo, sopra la sura) sono riportati 
nella colonna di destra, con un sistema di asterischi che consente 
di visualizzare quando Mitridate include, nel corso del commento, 
frammenti di versetti (non sempre tradotti nello spazio interlineare!). 
Se escludiamo le annotazioni di Mitridate, in arabo e in scrittura 
ebraica, associate al titolo (numero di versetti, rivelazione alla Mecca 
o a Medina), la sura 71 non comporta lunghe spiegazioni esegetiche, 
ma solo due commenti, di cui uno di media lunghezza sul conflitto tra 

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

107

Noè (Nūḥ) e il suo popolo. La sura è in tal senso esemplificativa di un 
grado medio di elaborazione: altrove, i commenti esegetici marginali 
possono essere molto più brevi, ma anche molto più lunghi, affollando 
buona parte dei margini. Brevi o lunghe che siano, le centinaia di note 
di Mitridate formano un tesoro quasi tutto da scoprire per studiare 
la conoscenza dell’esegesi musulmana in contesto latino nel tardo 
Quattrocento.

Tabella   Sura 71. Glosse e note marginali

סרה נוח
[سورة نوح]

[Mano ebr. 2, marg. ds.] / ע
[Mitridate ad sin. tituli] ثلاثين اية=[ תלאתין איה[ 
[Mitridate marg. sx.] |במכה|

]11[ _: b̈̈אל סמא עליכם מדרארא aירסל
]bالسماء عليكم مدرارا bيرسل[
micteta* — fundentesb*

נאת על לכם ג̇̇  וימדדכםa באמואל ובנין ]fol. 149v[ ויג̇̇
על לכם אנהארא _ ]12[ ויג̇̇

]ويمددكمa بأموال وبنين ويجعل لكم جنات ويجعل لكم أَنَهارا[
ditabita*

[Mitridate marg. inf.] Glosa: populus Noe in 
multis peccavit coram Domino, maxime in 
idolatria et participatione, ideo Deus misit 
sterilitatem in feminis et sicitatem aeris, 
et non pluit per magna tempora, donec 
omnia fere animalia et omnis substantia 
consumpta fuerunt, et ideo promisit eis Noe: 
si convertantur «mictet* celos fundentes* 
pluviam habundanter, et ditabit* vos», quia 
omnia peccora (sic) eorum esca perierant in 
filiis, quia nulla femina fructum afferebat.

 cולא סואעא c*ודא bאלהת̈̈כם ולא תדרון aוקאלוא לא תדרן
__ ולא יגות֒֒* ויעוק* ונסרא* ]23[

]وقالوا لا تذرنa آلهتكم ولا تذرنb وداc* ولا سواعا* ولا يغوث* 
ويعوق* ونسرا*[

 deseratisa — deseratisb amore(m)c (id est
)libidinem) — calicemd (id est crapulas)

[Mitridate marg. sn.] nomina propria*

Ci si può chiedere perché Flavio Mitridate abbia preferito effettuare 
questo lavoro di traduzione-commento su un esemplare così particolare 
e, da un punto di vista coranologico, così difettoso (per gli errori di 
copia, le devianze linguistiche e la leggera ‘medio-arabizzazione’, la 
quasi totale assenza di vocalizzazione e l’incompiutezza notevole al 
livello dei titoli), consumando un tempo non trascurabile nel tentativo 
di migliorarne il testo (anche vocalizzando un’intera sura33) e munirlo 
di elementi generalmente già presenti in un Corano classico (titolo 
delle sure, numero dei versetti, luogo di rivelazione). La stessa natura 
di questi lavori (nonché la preparazione dell’antologia bilingue del ms 

33  Si tratta della sura 56, cc. 142v-143r. La vocalizzazione integrale (col sistema 
arabo) mi sembra essere stata eseguita da Flavio Mitridate, anche se la scelta di un 
inchiostro differente da quello usato per le note interlineari (riportate da lui su questa 
pagina in un secondo tempo) lascia un margine di dubbio. 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

108

﻿Urb. Lat. 1384) prova che Mitridate ebbe accesso a uno o più Corani in 
grafia araba, che poté procurarsi sia all’epoca in cui godeva di favore 
presso la corte pontificia (anni 1481-1484), sia durante il soggiorno 
presso Pico della Mirandola (fine 1485-1486)34. Tale scelta dipese 
verosimilmente da diversi fattori legati sia ai suoi habitus linguistici, 
sia alla sua visione dei rapporti tra l’ebraico, l’aramaico e l’arabo, sia 
al progetto, testimoniato dalla prefazione alla traduzione delle sure 
21 e 22 nel ms Urb. Lat. 1384, di creare un Corano poliglotta.

La tendenza a usare la scrittura ebraica per studiare l’arabo 
nell’Italia e nell’Europa del Rinascimento è ben attestata, e fu ai suoi 
inizi collegata al ruolo-chiave degli ebrei e dei convertiti dall’ebraismo 
(in particolare siciliani) nella diffusione di conoscenze sull’arabo in 
milieu cristiano. Le tavole di coniugazione araba stilate dall’ebreo 
siracusano Isaak ha-Kohen in una lettera del primo Quattrocento 
all’umanista veneziano Marco Lippomano furono ad esempio scritte 
in grafia ebraica.35 Questa tendenza si ritrova del resto nella stampa 
del Cinquecento, talvolta per ragioni di economia (quando umanisti 
arabizzanti come Theodor Bibliander usano caratteri ebraici per 
trascrivere nomi arabi)36 ma ha antecedenti già nel Duecento, con le 
trascrizioni coraniche del Pugio Fidei di Ramon Martí.37

Nel caso di Mitridate, l’uso di un testo coranico in caratteri 
ebraici nel ms Vat. Ebr. 357 come supporto per le sue annotazioni 
può esser dipeso da un’intenzione pedagogica: il medium grafico 
dell’alfabeto ebraico avrebbe potuto essere considerato come d’aiuto 
per facilitare l’insegnamento dell’arabo ad allievi come Pico della 
Mirandola, che intraprese lo studio dell’arabo (portato sicuramente 
non molto avanti, contrariamente a quanto si legge spesso), dopo 
esserci cimentato con l’ebraico. Si può nondimeno supporre che la 
motivazione primaria di Mitridate sia stata legata alla sua cultura 
personale e ai suoi progetti. Avvezzo all’universo linguistico giudeo-
arabo (per prassi linguistica comunitaria e probabile abitudine 
di leggere testi diversi, non necessariamente prodotti in Sicilia), 
Mitridate aveva sì appreso la lettura e la scrittura (fino a un certo 
punto) in caratteri arabi, ma l’uso di questo sistema grafico gli 
rimaneva meno congeniale, come testimoniano diverse prove di 
scrittura nel manoscritto Vat. Ebr. 357 e altrove (la parte araba 
dei testi bilingui del ms Urb. Lat. 1384 fu eseguita da un calligrafo 

34  Per il Corano arabo di Pico della Mirandola vedi supra nota 31. Nel 1480-1482, 
all’epoca della realizzazione sotto la sua supervisione del testo bilingue del manoscritto 
Urb. lat. 1384, con la sua antologia bilingue-bigrafa del Corano, Mitridate aveva 
chiaramente accesso a un Corano musulmano di origine orientale, utilizzato dal copista 
professionale delle due sure 21 e 22 (cf. Tottoli 2024).
35  Cf. Stein Kokin 2014.
36  Cf. Bobzin 2008b, 254-61.
37  Cf. Szpiech 2011.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

109

arabofono di origine orientale).38 L’uso del testo coranico in grafia 
ebraica, per noi controintuitivo, corrispondeva dunque alla tendenza, 
caratteristica delle culture ebraiche mediterranee, ad approcciarsi a 
testi arabi, anche di origine musulmana, attraverso la grafia a loro 
più familiare.

L’analisi del lavoro di Flavio Mitridate sul manoscritto Vat. 357, 
nonché di commenti presenti in altre sue traduzioni, permette di 
precisare le ragioni di quest’articolazione tra grafia ebraica e testo 
arabo. Le ricerche di Angelo Michele Piemontese hanno infatti 
mostrato che, nella prefazione all’antologia coranica del ms Urb. Lat. 
1384 (cc. 63v-64v), Mitridate si vantò di un progetto, apparentemente 
concordato con Federico III di Urbino, di edizione-traduzione 
quadrilingue del Corano:

Petiisti a me, illustrissime princeps, ut Alcoranum Mahometi de 
arabico in latinum sermonem traducerem (…). Quod petisti igitur 
de arabico in latinum sermonem verti, deinde in hebraicum et 
postea in chaldeum et syrum; est autem sermo chaldeus et syrus 
unicus, caracteres vero diversi quemadmodum et turcus, qui 
cum arabico convenit in caracteribus, et sermo quidem diversus 
est. Denique unusquique sermo in sua colunna collocabitur. 
At dictiones notissimae apud eos quae multum equivocationis 
continent, ut in arabico proferuntur, ita in traductione qualibet 
ponuntur, et in calce operis declarantur 

Mi hai chiesto, o principe illustrissimo, di tradurre l’Alcorano 
di Maometto dall’arabo in linguaggio latino... (seguono diverse 
considerazioni sulla difficoltà dell’impresa). Per quanto concerne 
il fatto che mi hai chiesto, dunque, di tradurlo dall’arabo in lingua 
latina, poi in ebraico, e ancora in caldaico e in sir(iac)o; le lingue 
caldaiche e sir(iach)e sono una e sola cosa, anche se i loro alfabeti 
sono diversi, esattamente come il turco, che s’accorda con l’arabo 
per i caratteri, è pero una lingua differente da quest’ultimo. Del 
resto, ciascuna lingua sarà collocata nella sua propria colonna. 
Quanto alle le parole più significative, che hanno diversi sensi, 
esse sono integrate nella traduzione come le pronunciano in arabo, 
e sono spiegate nell’indice dell’opera.39

Il passo s’interpreta meglio tenendo conto del fatto che mescola due 
ordini di considerazioni. L’ultima parte, con la dichiarazione sulle 

38  Tottoli 2024.
39  Ms Urb. Lat. 1384, cc. 63v-64r, trascritto in Piemontese 1996, 260 e Piemontese 
2008, 161 (parziale). Per una nuova interpretazione di questo prologo, cf. Grévin, 
Starzcewska (in corso di stampa).



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

110

﻿dictiones notissimae ma equivoche del Corano, lasciate in arabo 
nella traduzione latina e spiegate in calce, riguarda chiaramente 
la traduzione delle due sure contenuta nel ms Urb. Lat. 1384, che si 
serve di questo meccanismo. Una selezione di termini arabi è infatti 
lasciata tale quale (e solo traslitterata) nella traduzione latina, con 
un rinvio a un indice che ne spiega il senso.40 La prima parte fa 
invece riferimento a una traduzione latina (che, in modo generico, può 
alludere sia all’antologia del ms 1384, sia a una traduzione integrale 
ancora da realizzarsi). Dopo considerazioni retoriche sulla difficoltà 
dell’impresa (non riportate nell’estratto presentato sopra), Mitridate 
allude a un’iniziativa molto più originale: una traduzione-edizione 
del Corano in quattro lingue – arabo, latino, ebraico, aramaico – 
entro un sistema di colonne. Questa visione grandiosa, amplificazione 
smisurata della traduzione bilingue del ms Urb. Lat. 1384, non stona 
del tutto nel contesto dell’Italia della fine del Quattrocento. La 
traduzione-edizione quintilingue dei Salmi (in latino, greco, ebraico, 
aramaico e arabo) ad opera di Agostino Giustiniani, stampata nel 
1516, rimane forse la concretizzazione più spettacolare di questa 
spinta verso la presentazione poliglotta di testi sacri.41 Al progetto 
di Mitridate è stata finora accordata poca rilevanza per diverse 
ragioni, ma soprattutto perché non sembrava esser rimasta nessuna 
traccia, da parte sua, di un abbozzo di traduzione plurilingue. Ora, 
diversi elementi consentono di mostrare come il lavoro effettuato 
sul manoscritto Vat. Ebr. 357 fosse concepito come un primo passo 
verso questa traduzione poliglotta, pur rimasto in fase embrionale, 
ad eccezione della traduzione dall’arabo in latino.

Nella versione araba del commento ebraico di Gersonide al Cantico 
dei Cantici, fatta per conto di Pico della Mirandola, Flavio Mitridate 
si esprime incidentalmente sulla relazione tra l’arabo e l’ebraico, 
sottolineando la dipendenza del primo rispetto all’ultimo, secondo 
la visione tipica degli intellettuali ebrei arabofoni.42 Come si sa, i 
linguisti ebrei teorizzarono precocemente la comunità linguistica 
delle lingue semitiche, sulla base di una comparazione dell’ebraico, 
dell’aramaico (linguaggio, in diverse varianti giudeo-aramaiche, di 
parte dei testi sacri e d’uso degli Ebrei medievali) e dell’arabo, ma 
con una gerarchizzazione che dava una chiara precedenza all’ebraico, 
supposto madre e matrice delle altre due lingue. L’affermazione di 

40  Sui malintesi attorno a questo indice, tagliato in due da un errore di montaggio 
del manoscritto, senza che questo fatto sia sempre stato notato, cf. Grévin 2017, 370-2. 
41  Su Agostino Giustiniani e i suoi progetti di Bibbia poliglotta, cf. Cevolotto 
2001. Il Psalterium Hebraeum, Graecum, Arabicum et Chaldeum cum tribus Latinis 
interpretationibus et glossis fu stampato a Genova nel 1516.
42  Cf. Andreatta 2009, 189: Et certum est quod lingua arabica conformis est lingue 
Hebraice in pluribus, cum multa vocabula Hebraica adhuc servaverit, sicut filia que 
aliquid nostre consuetudinis habet.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

111

Flavio Mitridate s’iscrive dunque in una lunga tradizione. In diversi 
passaggi dei suoi commenti marginali al Vat. Ebr. 357, e in particolare 
nel commento alla serie di lettere misteriose che aprono la sura 
7, Mitridate torna sulla dipendenza dell’arabo dall’ebraico, ma in 
maniera molto particolare, e in chiave coranica. Afferma, cioè, che 
la sequenza delle lettere di questo primo versetto, di cui dà una 
interpretazione secondo l’esegesi musulmana, assume anche un 
senso in ebraico, come altre serie di lettere misteriose poste all’inizio 
di sure importanti. Secondo Mitridate, tale fatto è un indizio sicuro 
che il testo coranico fu composto da Maometto con l’aiuto di un 
informatore ebraico, da cui, con il famoso monaco nestoriano Sergio, 
fu dunque influenzato.43

In altre parole, c’è per Mitridate una veritas ebraica dietro 
l’«impostura coranica» e, almeno potenzialmente, un ipotesto ebraico 
che si nasconde dietro al testo arabo del Corano. La prossimità tra 
l’ebraico, l’aramaico e l’arabo, con supposta anteriorità del primo, 
concettualizzata da Mitridate come da grande parte degli intellettuali 
ebrei mediterranei, tende dunque a proiettarsi sul piano del testo 
coranico, interpretato come una trasposizione in arabo di un ipotesto 
ebraico (o ebraico-aramaico?).

L’ipotesi di una chiave di lettura ebraica del testo coranico 
formulata da Mitridate è rafforzata da almeno tre dati.

•	 Come si è detto più in alto, K. Starzcewska e io abbiamo potuto 
mettere a fuoco una propensione di Mitridate a tradurre 
certi termini coranici secondo una lettura ebraica (facilitata 
dall’esistenza di numerosissimi termini costruiti a partire dalle 
stesse radici consonantiche trilittere nelle due lingue) nella 
traduzione delle sure 21 e 22 del ms Urb. Lat. 1384.44

•	 Esistono almeno due proposte di traduzione di termini arabi 
coranici di grande rilevanza teologica fatte direttamente in 
ebraico nel ms Vat. Ebr. 357. Una di queste porta sul concetto 
di sakīna, corrispondente diretto del termine mistico ebraico 
sheḵīna, tradotto da Mitridate usando appunto quest’ultimo 

43  Ms Vat. Ebr. 357 c. 71v, margine destro, glossa di Flavio Mitridate al primo verso 
della sura 7, consistente di quattro lettere misteriose (المص). Il passaggio è a tratti di 
difficile lettura, a causa del margine molto danneggiato: Nota. Glosa. a.l.m.s. aliter 
valere, cum [sint?] voluntaria [?] et nostram veritatem continent [?]. Littere hee, cum aliis 
que sunt in capitibus capitulorum magnum obrobium Mahomet[o afferunt?], quia ex eis 
componitur sermo hebraycus c[larus] et manifestus linguam hebraycam [demonstrans?]. 
Ex quo appare[?]t manifeste ves[tigia] illius Iudei, qui simul cum Sergio ne[storiano] 
docuerunt eum et alcoranum com[posuerunt], ut plenius alibi dicetur.
44  Grévin, Starzcewska in corso di stampa.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

112

﻿ termine (in grafia ebraica), nonché un corrispondente latino 
(virtus).45

•	 In maniera ancora più sintomatica, nel ms Vat. Ebr. 357, in Q. 8: 
17, il verbo ramayta (‘hai gettato’) non è tradotto da Mitridate, 
che tuttavia lo vocalizza secondo la pronunzia remayt, che non 
corrisponde alla vocalizzazione del verbo in arabo coranico né 
a quella del verbo corrispondente in ebraico (rama’), bensì a 
una vocalizzazione aramaica.46 Con questo intervento puntuale, 
ci troveremmo dunque davanti a un abbozzo (certo minimo) di 
retrotraduzione di un termine del Corano in aramaico, mentre 
l’equivalenza tra sakīna e sheḵīna proposta per Q. 2: 248 
indicherebbe un fenomeno simile per questo concetto teologico.

Questo fascio di indizi suggerisce che, durante il decennio 1480, 
Flavio Mitridate giocasse molto concretamente con l’idea, presentata 
nella prefazione del ms Urb. Lat. 1384, di realizzare una triplice 
traduzione del Corano in latino (che fu abbozzata), in ebraico e in 
aramaico (un giudeo-aramaico che si può immaginare derivato dal 
linguaggio del Talmud babilonese o da quello dello Zohar). Il livello 
di ebraico e di aramaico di Mitridate rendeva un’impresa di questo 
genere concepibile dal punto di vista delle lingue di destinazione. 
Le sue stesse difficoltà in arabo classico e particolarmente coranico, 
legate alle peculiarità della sua poliglossia di matrice culturale 
ebraica, e a una pratica dell’arabo influenzata dalla sua cultura 
giudeo-araba, furono forse all’origine di quest’idea affascinante, 
probabilmente germinata a partire dalla sensazione che in 
tanti passaggi (come quello che evoca la sakīna) il testo coranico 
nascondesse un ipotesto ebraico, fonte d’ispirazione diretta per 
Maometto. Se la ‘riabilitazione’ del progetto di traduzione-edizione 
quadrilingue di Mitridate deve rimanere parziale, dal momento 
che il ms Vat. Ebr. 357 mostra tracce quantitativamente minime di 
un inizio di realizzazione delle colonne ebraica e aramaica, queste 
tracce consentono almeno di ricostituire più precisamente la visione 
all’origine di quest’idea. Dietro l’antologia del ms Urb. Lat. 1384, 
e dietro la (molto più imponente) traduzione frammentaria del ms 
Vat. Ebr. 357, si nasconde il fantasma di una traduzione accarezzata 
da Flavio Mitridate, che, se realizzata, avrebbe creato uno strano 
mostro: un testo-matrice ebraico dei versetti coranici (accompagnato 
da un suo riflesso aramaico) … 

45  Ms Vat. Ebr. 357, c. 57r. Q. 2 248: sakīna, tradotto sia col latino virtus sia coll’ebraico 
sheḵīna (שכינה).
46  Cf. ms Vat. Ebr. 357, c. 76r.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

113

3	 Le note interlineari di Mitridate (e di qualcun altro): 
traduzione assistita e/ o prestito?

Torniamo adesso alla traduzione realmente eseguita da Mitridate sul 
ms Vat. Ebr. 357, ossia alle migliaia di proposte di traduzione latina 
di termini isolati o di brevi sintagmi coranici presenti nello spazio 
interlineare (e in via indiretta nello spazio marginale, quando le 
traduzioni dall’esegesi musulmana includono frammenti di versetti). 
Come già detto, appare poco probabile che Flavio Mitridate, che si 
era già confrontato (verosimilmente da solo) con il testo coranico 
per realizzare la traduzione difettosa delle sure 21 e 22 negli anni 
1480-1482, sia stato capace di creare poco dopo la traduzione 
interlineare del ms Vat. Ebr. 357, di qualità media alta, senza nessun 
aiuto. Piuttosto che da un’ignoranza radicale dell’arabo, la mediocrità 
della traduzione del ms Urb. Lat. 1384 dipendeva da una difficoltà 
a interpretare il testo coranico dovuta a una prassi dell’arabo non 
classica, imperniata su una cultura giudeo-araba. Se tale difficoltà 
diminuisce nel ms Vat. Ebr. 357, occorre precisare come questo sia 
stato possibile.

L’esistenza da qualche anno di buone edizioni scientifiche delle 
due traduzioni latine medievali del Corano, la traduzione del 1143 
(probabilmente di Roberto di Ketton aiutato da un altrimenti ignoto 
Mahomet),47 e quella di Marco di Toledo (1210),48 ci permette di 
effettuare una serie di sondaggi per verificare se, e fino a che punto, 
Flavio Mitridate sia ricorso a una di queste traduzioni. Il numero 
di manoscritti esistenti attesta la relativa facilità con cui si poteva 
consultare sia l’una sia l’altra, e sappiamo del resto che Flavio 
Mitridate aveva già preso in prestito una traduzione di questo tipo a 
Roma nel 1481, all’epoca della redazione del suo Sermo de passione 
Domini (1481), testo latino carico di citazioni in altre lingue, tra cui 
due citazioni coraniche.49 L’esistenza di almeno un’altra traduzione 
ormai quasi del tutto perduta, quella di Juan de Segovia, ancora 
recente negli anni 1480, pone la questione dell’uso di altri strumenti 
da parte di Flavio Mitridate,50 il quale avrebbe anche potuto attingere 

47  Martínez Gázquez, González Muñoz 2022. 
48  Petrus Pons 2016.
49  Sul sermone del 1481, cf. Wirszubski 1963. Sul prestito di un Corano (quasi 
sicuramente) kettoniano effettuato da Mitridate alla biblioteca papale nei mesi della 
preparazione del sermone, cf. Piemontese 1996, 268. L’inclusione di due citazioni arabe 
create a partire dal Corano (il testo non corrisponde esattamente alle versioni coraniche 
attese) e trascritte in arabo (in alfabeto arabo) nel manoscritto autografo del sermone 
(BAV, ms Barb. Lat. 1775) non lascia dubbi sull’accesso di Mitridate a un Corano classico 
in lingua e scrittura araba durante questo periodo. 
50  Su Juan de Segovia, cf. adesso Scotto 2022. Sulle sue traduzioni, cf. per la lunga 
introduzione traduttologica scritta da Juan de Segovia, sola parte ben preservata del 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

114

﻿a una traduzione non trasmessa fino a oggi. Resta infine l’ipotesi 
che un informatore l’abbia aiutato nell’impresa, ipotesi plausibile 
se si ricordano le circostanze d’esecuzione della traduzione di Juan 
de Segovia, con l’aiuto di ‘Isā di Segovia51 o, in un altro caso, la 
partecipazione di un copista di alto livello alla stesura in bella del 
testo arabo nelle parti bilingui del ms Urb. Lat. 1384.52

Nel 2024 Ulisse Cecini e io abbiamo effettuato una serie di 
sondaggi, con metodi diversi, per accertare a quale distanza si 
trovi la traduzione frammentaria di Flavio Mitridate rispetto alle 
versioni di Roberto di Ketton e di Marco di Toledo. I risultati di questi 
sondaggi rimangono alquanto ambigui, nel senso che non si è trovata 
una dipendenza massiccia delle proposte mitridatiche rispetto a una 
delle due traduzioni; si sono però rilevate diverse convergenze che 
sembrano confortare l’ipotesi di una consultazione, intelligente e non 
servile, di una se non di entrambe le traduzioni. U. Cecini presenta 
il risultato della sua inchiesta, condotta con metodi statistici e una 
perizia dovuta a un’ottima conoscenza delle due fonti, in un articolo 
in corso di pubblicazione.53 Consegno succintamente in questa 
sede qualche risultato preliminare dei miei sondaggi, più limitati, 
allargando però la riflessione alla traduzione di Juan de Segovia, 
grazie alla messa a fuoco di qualche estratto edito da U. Roth e R.F. 
Glei.54

Un breve confronto tra le traduzioni di Roberto di Ketton, Marco 
di Toledo, Juan de Segovia e Flavio Mitridate (per un versetto di cui 
è parzialmente sopravvissuta la versione di Segovia) consente subito 
di verificare l’assenza di una dipendenza massiccia delle proposte di 
Mitridate rispetto alle tre versioni anteriori:55

Q 5:110. Testo arabo in scrittura ebrea del ms Vat. Ebr. 357, 
trascrizione del testo (con le sue varianti ed errori) in scrittura 
araba, lemmi tradotti da Flavio Mitridate, traduzione continua 
di Roberto di Ketton, traduzione continua di Marco di Toledo, 
traduzione continua di Juan di Segovia (incompleta):

testo, Martínez Gázquez 2003; per la traduzione in generale, cf. Roth, Glei 2009 e Roth 
2014, che mettono a fuoco l’esistenza di diversi frammenti conservati in altre opere di 
Juan de Segovia, il che consente di farsi un’idea della natura della traduzione.
51  Su ‘Isā di Segovia, vedi la nota precedente, nonché Wiegers 1994, 98-114.
52  Sulla versione araba della presentazione bilingue delle sure 21 e 22 nel ms Urb. 
Lat. 1384, cf. Tottoli 2024.
53  Cecini (in corso di stampa 2).
54  Roth, Glei 2009; Roth 2014.
55  Nelle tabelle, si evidenziano in grassetto i passaggi corrispondenti alle rare 
traduzioni di Mitridate. 

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

115

bאידתך  ȧאד ואלדתך  ועלי  עליך  נעמתי  אדכר  מרים  אבן  עיסי  יא  אללה  קאל   אד 
ברוח אל קדס ת̈̈כלם אל נאס פי אל מהדc וכהלאd ואד עלמתך אל כתאב ואל חכמה ו
יל ואד תכלק מנ אל טין כהיהe אל טיר באדני פתנפך פיהא פתכון  אל תוראה ואל אנג̇̇
fטאירא באדני ותברי אל אכמה ואל אברץ באדני ואד תחי אל מות̈̈י באדני ואד כּפפת
הדא אן  מנהם  כפרוא  אלדין  פקאל  ביאנאת  באל   hבתהם ג̇̇ אד   gענך יסראיל  בני     

  אלא סחרi מבין [110]56 

 ]إذ قال الله يا عيسى ابن مريم اذكر نعمتي عليك وعلى والدتك إذa أيدتكb بروح القدس تكلم الناس
 في المهدc وكهلاd وإذ علمتك الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل وإذ تخلق من الطين كهيئةe الطير
 بإذني فتنفخ فيها فتكون طايرا! )>طيرا( بإذني وتبرئ الأكمه والأبرص بإذني وإذ تحي!! )#تخرج(
 الموتى بإذني وإذ كففتf بني إسرائيل عنكg إذ جبتهم!h )>جئتهم( بالباينات! )>بالبينات( فقال الذين

كفروا منهم إن هذا إلا سحرi مبين[

Flavio Mitridate nel ms Vat. Ebr. 357. cuma te potentem fecib — 
cunabuloc tamquam senesd — effigieme — prohibuif — a teg — 
advenistih — prestigiumi57

Roberto di Ketton. Deus Iesum Marie filium affatus, cui tribuit 
animam mundam atque benedictam qua iuvenes et infantulos 
affatus est, et formis volatilium luteis a se factis insuffluans 
volatum prebuit, cecum natum atque leprosum curavit, mortuos 
resuscitavit, quem item librum et sapientiam nec non Euangelium 
et Testamentum docuit, inquit: «Te sic ad filios Israel cum virtutibus 
meo velle venientem eorum increduli magum esse perhibent. 
Tu vero de bonis tibi matrique tue divinitus datis michi gratias 
redde».58

Marco da Toledo. Quando dixit Deus: «O Hiesu, fili Marie, memento 
beneficii mei tibi matrique tue collati, quando te Spiritu Sancto 
corroboravi: «Loquebaris hominibus incunabulis et adultus». 
Et quando docui te Librum et sapienciam et Decalogum et 
Euangelium. Et quando creabas ex luto ad instar auis, me quidem 
uolente, et exsufflabas in ea et fiebat auis per uoluntatem meam. 
Et curabas cecum a natiuitate et leprosum ad nutum meum et 
suscitabas ex mea uoluntate mortuos. Et quando filios Israel 
arcebam a te. Et quando venisti ad eos cum miraculis et dicebant 
blasphemi: «Nonne est iste nisi manifestus incantator?».59

Juan de Segovia: Quando dicet deus Iam Iesu fili marie nomina 
gratiam meam super te et super matrem tuam quando te vigoravi 

56  Ms Vat. Ebr. 357, c. 67v.
57  Ms Vat. Ebr. 357, c. 67v (interlinea).
58  Martínez Gázquez, González Muñoz 2022, 274. 
59  Petrus Pons 2016, 82.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

116

﻿ cum spiritu sancto alloquebaris gentem in infancia et maioritate 
et quando docui te scripturam et iudicia et tabulas et Euangelia 
et quando creabas ex luto quomodo similitudinem auium cum 
licencia mea et sufflabas in eo et erat auis cum licencia mea et 
sanabas cecos et leprosos cum licencia mea et quando extrahebas 
mortuos cum licencia [il resto manca].60

Si constata che la traduzione kettoniana è molto lontana dalle scelte 
di Mitridate, anche perché è molto distante (per questo passaggio, 
come per tanti altri) dal testo coranico, che riorganizza e in parte 
sintetizza. Il solo punto di contatto, debole, è la scelta dei verbi venire 
(sotto la forma veniente) e advenire (sotto la forma advenisti) per 
rendere l’arabo ji’ta-hum.

L’analisi delle convergenze con la versione di Juan de Segovia 
non è facilitata dal fatto che possediamo soltanto l’inizio della sua 
traduzione di questo versetto. Nondimeno, si rileva l’assenza totale 
di riscontri, corroborata dall’esame di altri frammenti superstiti.

Infine, il paragone con la traduzione di Marco di Toledo rileva due 
punti di contatto: incunabulis, per cunabulo di Mitridate, e venisti per 
advenisti. Le due versioni sembrano dunque un po’ più vicine, ma 
quale conclusione trarre da ravvicinamenti così sfuggenti? La co-
occorrenza potrebbe risultare dal fatto che Flavio Mitridate tentò di 
realizzare una buona ‘traduzione media’ (né troppo letterale, né troppo 
interpretativa), sulla scia di quella di Marco di Toledo. Del resto, fu 
proprio la lontananza della versione kettoniana dal testo coranico 
(un complicatissimo tentativo iniziale, che risultò più una parafrasi 
che una vera e propria traduzione) a motivare la realizzazione della 
versione di Marco di Toledo, globalmente più fedele alla lettera del 
testo. All’opposto, i relitti del naufragio della traduzione di Juan de 
Segovia mostrano che, come spiega la sopravvissuta introduzione 
– uno dei più bei testi traduttologici medievali pervenutici –, questi 
aveva voluto creare una traduzione ‘ultraletterale’, che prendeva le 
distanze da una medietas traduttologica a livello di scelte lessicali 
e grammaticali.61

Il confronto tra le scelte lessicali proposte da Flavio Mitridate 
per i primi trenta versetti della sura 2462 con le due precedenti 
traduzioni latine mostra a che punto sia difficile farsi un’idea 
definitiva sull’esistenza di prestiti lessicali dalle seconde alla prima. 
Nei versetti 1-4, Mitridate mantiene una distanza generale dalle 
due traduzioni, anche se ci sono alcuni punti d’incontro, ugualmente 

60  Roth 2014, 574. 
61  Su questa introduzione, vedi supra nota 50.
62  Ms Vat. Ebr. 357, c. 110rv.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

117

ripartiti tra la versione kettoniana e quella di Marco di Toledo.63 Nei 
versetti 6-7, le concordanze si addensano, ma concernono ancora una 
volta sia l’una sia l’altra versione. Dopo un allontanamento nei versetti 
8-11, arriviamo a una zona di concordanze molto precise tra Mitridate 
e Marco (due termini identici ai vv. 12-14), seguita da una nuova 
sezione con poche concordanze. I versetti 22 e 28-29 presentano un 
caso particolare, con una concordanza quasi perfetta tra la versione 
di Marco di Toledo e le proposte di Mitridate, in chiara opposizione 
al testo kettoniano (Q 24: 22: parcant, dimictant, nonne per Marco 
e Mitridate; Q 24: 28-29: inveneritis, concedatur, inhabitatas, opus 
habetis per Mitridate, contro inveniretis, concedatur, inhabitatas, 
habetis occasionem per Marco). In altri termini, si fa strada l’ipotesi 
che esistano numerose zone di contatto tra le tre versioni, ma che 
in genere siano troppo casuali per indicare una dipendenza forte, 
allorché in passaggi puntuali Mitridate sembra essersi ispirato più 
chiaramente alla versione di Marco di Toledo o a una versione da 
essa derivata:64

Mitridate Versetto Roberto di Ketton Marco di Toledo
24 1 distinctionem res manifestas سُُورََةٌٌ propheciam
24 1 constituimus scripsimus فََرََضْْنََاهََا indiximus
24 2 flagellate  فََاجْْلِدُُِوا كَُُلَّ وََاحِِدٍٍ مِِّنْْهُُمََا

مِِائََةََ جََلْْدََةٍٍ
centum ictus 
suscipiat

flagelletur 

24 2 pietas ٌٌرََأْْفََة pietate compaciamini
24 2 concio طََائِِفََةٌٌ مِِّنََ الْْمُُؤْْمِِنِِينََ in multorum 

presentia
aliquot fideles

24 3 fornicatur contrahat يََنكِِحُُ
24 3 participantem Ydolatra مُُشْْرِِكًََةً
24 4 accusarunt imponentes يََرْْمُُونََ incusant
24 4 castas bonis feminis الْْمُُحْْصََنََاتِِ castas
24 4 testimonium testibus شََهََادًََةً testimonium
24 6 uxores uxoribus أَزَْْوََاجََهُُمْْ uxores
24 6 veridicus ادِِقِِينََ الَصَّ verum dicere veracibus
24 7 quinto quintaque vice وََالْْخََامِِسََةُُ quinto
24 8 immutas ُ ne puniantur وََيََدْْرََأُ remittet
24 10 propter 
beneficium

venie datoris وََلََوْْالَا فََضْْلُُ bonitas

24 10 misericors ابٌٌ pietate تَََوَّ misericordia
24 11 dixerunt allatores جََاءُُوا fingunt

63  Per la sura 24 nella versione kettoniana, cf. Martínez Gázquez, González Muñoz 
2022, 386-9; per la versione di Marco di Toledo cf. Petrus Pons 2016, 210-14. 
64  Nella tabella sono evidenziati in grassetto lemmi simili o uguali a quelli scelti da 
Flavio Mitridate. 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

118

﻿ Mitridate Versetto Roberto di Ketton Marco di Toledo
24 11 mendacium فِْْكِِ mendaciorum بِِا�لْإِ falsum
24 11 concio caterva عُُصْْبََةٌٌ
24 11 extimetis extimetis تََحْْسََبُُوهُُ credatis
24 11 homini omnem امْْرِِئٍٍ مِِّنْْهُُم omni viro
24 11 perpetravit ا اكْْتََسََبََ suorum َمَّ quod perpetrat
24 11 peccatum ثِْْمِِ peccatorum مِِنََ ا�لْإِ peccatum
24 11 comisit  suorum تََوَََلَّىٰٰ كِِبْْرََهُُ

peccatorum
se magnificat

24 11 maiorem 
culpam

huius sceleris تََوَََلَّىٰٰ كِِبْْرََهُُ se magnificat

24 12 extimarunt dictum ظَََنَّ estimarunt
24 12 bonum ا bonum خََيًْْرً bonum
24 12 mendacium mendax إِفِْْكٌٌ ficcio manifesta
24 14 tetigisset كَُُسَّمْْ subveniente لََمََ tetigisset
24 14 murmurastis أَفَََضْْتُُمْْ فِِيهِِ عََذََابٌٌ عََظِِيمٌٌ excessistis magnus 

cruciatus
24 15 proferitis detrahebitis eis تََلََوَْْقَّنََهُُ
24 16 mendacium flagicium بُُهْْتََانٌٌ 
24 17 prohibet castigat يََعِِظُُكُُمُُ castigat
24 17 redire declinetis أَنَ تََعُُودُُوا redeatis
24 19 divulgare publicetur أَنَ تََشِِيعََ
24 19 peccatum ‎ الْْفََاحِِشََةُُ erroneus scelus
24 20 pius bonitas وََرََحْْمََتُُهُُ pius
24 21 erores vestigia خُُطُُوََاتِِ
24 21 perficietur proficeret يُُزََكِِّي
24 22 iverunt? negligant يََأْتََْلِِ
24 22 benefici habundantes أُوُلُوُ prudentes
24 22 habundantes عَََسَّةِِ pecuniosique وََال divites
24 22 non dare benefaciant أَنَ يُُؤْْتُُوا benefaciant
24 22 consanguini 
eis

propinquis أُوُلِيِ الْْقُرُْْبََىٰٰ propinquis

24 22 parcant veniamque faciant وََلْْيََعْْفُوُا parcant
24 22 dimictant veniamque faciant وََلْْيََصْْفََحُُوا dimictant
24 22 nonne vultis nonne optatis أَالَا تُُحِِبُُّونََ
24 23 imunes تِِالَا removentur الْْغََافِِ indulgeat
24 25 plenificavit adimplebit يُُوََفِِّيهِِمُُ adimplebit
24 25 iudicium legem دِِينََهُُمُُ  legem
24 26 femine meretrices الْْخََبِِيثََاتُُ fraudulentes
24 26 pessime inmunde الْْخََبِِيثََاتُُ fraudulentes 

fraudulentis
24 26 viri consimilibus لِلِْْخََبِِيثِِينََ fraudulentes
24 26 feminis meretrices وََالْْخََبِِيثُُونََ fraudulentis
24 26 viris consimilibus لِلِْْخََبِِيثََاتِِ fraudulenti

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

119

Mitridate Versetto Roberto di Ketton Marco di Toledo
24 26 immunes ءَُُرَّونََ exontes مُُبََ
24 27 notificetis patefacto تََسْْتََأْنِِْسُُوا perstrepatis
24 27 habitatoribus  تََسْْتََأْنِِْسُُوا وََتُُسََلِّمُُِوا عََلََىٰٰ

 أَهَْْلِهََِا
domesticis

24 27 memores رَُُكَّونََ تََذََ recolatis
24 28 inveneritis reperto تََجِِدُُوا inveniretis
24 28 concedatur scit يُُؤْْذََنََ concedatur
24 29 inhabitatas ‎ مََسْْكُُونََةٍٍ desertas inhabitatas
24 29 opus habetis ‎ فِِيهََا مََتََاعٌٌ كَُُلَّمْْ aliquid habens habetis 

occasionem
24 29 ostenditis ‎ تُُبْْدُُونََ revelatum revelatis

Il carattere impressionistico di questi sondaggi andrà corretto con 
uno studio più accurato, studio reso alquanto difficile dalla distanza 
della traduzione kettoniana rispetto al testo originale. C’è però 
un elemento che sembra confermare una significativa dipendenza 
della versione di Flavio Mitridate da quella di Marco di Toledo. 
Alcune scelte lessicali nella breve sura 96 (al-‘alaq, ‘L’aderenza’) 
dimostrano una maggiore affinità con la versione del Toledano 
(FM superbuit MT superbivit contro RK presumptuosus; FM e MT 
prospicit contro RK perpenderet; FM e MT per comam contro RK 
capillisque verticalibus). Ma soprattutto, per tradurre il titolo al-‘alaq 
(generalmente interpretato come ‘aderenza’, termine che si ritrova 
nel secondo versetto, e che da esso fu tratto), Mitridate sceglie la 
traduzione molto peculiare di sanguisuga.65 Ora, la stessa traduzione, 
ispirata dalla polisemia della parola ‘alaq e (‘aderenza’, ma anche 
‘sanguisuga’) in arabo classico, si ritrova nella versione di Marco da 
Toledo, di cui costituisce uno dei tratti più originali.66 Se non è del 
tutto impossibile, pare improbabile che Flavio Mitridate sia giunto 
da solo al medesimo risultato:

Flavio Mitridate Corano Roberto di Ketton Marco di Toledo
96 1 lege اقْْرََأْْ بِِاسْْمِِ رََبِِّكََ اذَِِلَّي خََلََقََ lectioni vaca confitere
96 2 sanguisuga نِسََانََ مِِنْْ عََلََقٍٍ خََلََقََ ا�لْإِ coagulo sanguineo sanguisuga
96 4 docuit اذَِِلَّي عََمَََلَّ بِِالْْقََلََمِِ docuit docuit
96 4 anno???  
(o abbreviazione aberrante 
per calamo ???)

اذَِِلَّي عََمَََلَّ بِِالْْقََلََمِِ penne calamo

96 6 superbuit نِسََانََ لََيََطْْغََىٰٰ كََالَّا إَِنَّ ا�لْإِ presumptuosus superbivit

65  Ms Vat. Ebr. 357, c. 154v, traduzione del titolo (dato nella trascrizione originale in 
scrittura ebraica come qalam, קלם), e di ‘alaq (versetto 2).
66  Cf. Petrus Pons 2016, 380, Q. 96: 2: creavit enim hominem ex sanguisuga. 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

120

﻿ Flavio Mitridate Corano Roberto di Ketton Marco di Toledo
96 7 vidit se آهُُ اسْْتََغْْنََىٰٰ ‎ َرَّ effectus viderit
96 7 ditatum آهُُ اسْْتََغْْنََىٰٰ ‎ َرَّ dives divitem
96 8 regressus إَِنَّ إِلََِىٰٰ رََبِِّكََ الرُُّجْْعََىٰٰ rediturus redibitur
96 9 prohibentem أَرَََأَيَْْتََ اذَِِلَّي يََنْْهََىٰٰ prohibenti prohibentem
96 10 servum ا إِذََِا صَََلَّىٰٰ عََبًْْدً servum servum
96 10 orantem ا إِذََِا صَََلَّىٰٰ عََبًْْدً orationesque facere oracione
96 12 persuasit قَْْتَّوََىٰٰ ‎ أَوَْْ أَمَََرََ بِِال proficiscens precepit
96 12 timorationem قَْْتَّوََىٰٰ ‎ أَوَْْ أَمَََرََ بِِال timens timere
96 14 prospicit َ يََرََىٰٰ أَلَََمْْ يََعْْلََم بِِأََنَّ �اللَّهَ perpenderet prospicit
96 15 capiemus ا  كََالَّا لََئِِن مَْْلَّ يََنتََهِِ لََنََسْْفًََعً

اصِِيََةِِ بِِالَنَّ
retrahi iuberemus arripiam

96 15 per comam ا  كََالَّا لََئِِن مَْْلَّ يََنتََهِِ لََنََسْْفًََعً
اصِِيََةِِ بِِالَنَّ

capillisque 
verticalibus

per comam

96 16 comam نََاصِِيََةٍٍ كََاذِِبََةٍٍ خََاطِِئََةٍٍ capillis verticalibus comam
96 16 mendacem نََاصِِيََةٍٍ كََاذِِبََةٍٍ خََاطِِئََةٍٍ ob suum peccatum 

atque mendacium
falsam

96 16 oberantem (sic) نََاصِِيََةٍٍ كََاذِِبََةٍٍ خََاطِِئََةٍٍ ob suum peccatum 
atque mendacium

erroneam

96 17 vocet فََلْْيََدْْعُُ نََادِِيََهُُ advocatis convocet
96 17 vocandos فََلْْيََدْْعُُ نََادِِيََهُُ advocatis familiam
96 18 vocabimus بَََزَّانِِيََةََ سََنََدْْعُُ ال advocatis convocabo
96 18 ministros بَََزَّانِِيََةََ سََنََدْْعُُ ال advocatis satellites
96 19 appropinqua te  كََالَّا الَا تُُطِِعْْهُُ وََاسْْجُُدْْ

وََاقْْتََرِِب
accedat approxima

Sembrerebbe dunque che Flavio Mitridate abbia consultato le due 
preesistenti versioni latine del Corano di maggior diffusione, la 
versione kettoniana (sappiamo con sicurezza che la prese in prestito 
a Roma nel 1481, e che si trovava nella biblioteca di Pico della 
Mirandola),67 ma anche (e soprattutto) la versione di Marco di Toledo 
o una versione da essa derivata. Va però detto che, anche se ulteriori 
sondaggi confermassero questi prestiti, si tratterebbe di convergenze 
limitate e puntuali: nella maggior parte dei casi, Flavio Mitridate 
cercò soluzioni lessicali originali e che gli parevano più soddisfacenti 
(o capaci di dare l’idea di un lavoro autonomo), avvicinandosi tuttavia 
a intervalli irregolari alla versione di Marco.

Un ultimo indizio fornito dal ms Vat. Ebr. 357 suggerisce nondimeno 
una terza pista, che contribuisce a complicare ancora l’analisi. Il 
versetto 19 della sura 5 contiene un’indicazione misteriosa su un 
lungo periodo della storia dell’umanità (fitra) durante il quale gli 

67  Per il prestito del 1481 e i Corani latini e arabi di Pico, cf. Piemontese 1996, 252-
3, 268.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

121

uomini rimasero senza profezie (yā ahla l-kitābi qad jā’akum rasūlunā 
yubayyinu lakum ‘alā fitratin mina r-rusuli).

Mitridate traduce questo segmento con il sintagma post moram 
nunciorum,68 una scelta concordante con le interpretazioni coraniche 
abituali, molto distante dalle versioni di Roberto di Ketton (vobis, 
viri boni, nuntium nostrum, alium prophetam a longe sequentem, 
dimisimus)69 ma anche di Marco di Toledo, che qui ha il molto peculiare 
O vos qui Librum habetis, iam venit ad vos Legatus noster exponens 
vobis post sexcentos annos legatorum:70 ispirandosi a una fonte del 
tafsīr, Marco attua per una volta una traduzione non letterale, che 
precisa la durata di quest’assenza di profezie, ossia seicento anni.

Ora, nel margine destro della c. 65r del ms Vat. Ebr. 375, in 
corrispondenza di questo versetto, una mano diversa da quella di 
Mitridate glossa il passo scrivendo In romantio est post sexcentos 
annos:

אכם רסולנא יבין לכם עלי פתרהa מן אל רסלb אן  יא אהל אל כתאב קד ג̇̇
אכם בשיר ונדיר ואללה עלי אנא מן בשיר ולאc נדירd פקד ג̇̇  תקולוא מא ג̇̇

 כל שי קדיר __ ]19[
 ]يـٰٰأهل الكتاب قد جاءكم رسولنا يبين لكم على فترةa من الرسلb أن تقولوا ما جاءنا من

بشير ولاc نذيرd فقد جاءكم بشير ونذير والله على كل شيء قدير[
post morama nunciorumb — nonc exortatord

[Mano lat. anon. marg. ds.]  
In romantio est post 
sexcentos annos. 

Questa nota è un chiaro rinvio alla traduzione di Marco da Toledo, 
ma con una precisazione inattesa. Il commentatore, rimasto anonimo 
(come tutte le mani che, oltre a Flavio Mitridate intervengono 
sul manoscritto), si riferisce palesemente a una traduzione del 
Corano non latina, bensì in una lingua romanza (in romantio), a 
sua disposizione quando studiava il testo. Saverio Campanini mi 
suggerisce che questa modalità di rinvio al volgare sia molto più 
tipica della Penisola iberica che dell’Italia. Nel Tesoro della Lingua 
Italiana delle Origini,71 l’espressione «mettere in romanzo» si trova 
limitatamente a contesti letterari, mentre il Diccionario del Español 
medieval electronico presenta un’abbondante raccolta di espressioni 
analoghe (‘en r(r)omançe’, ‘en r(r)omanço’...) per esprimere il concetto 
di traduzione di un originale latino in lingua volgare.72 Siamo dunque 
di fronte a un lettore che usa un probabile iberismo per indicare 
che, nel confronto tra il testo coranico del ms Vat. Ebr. 357 e una 
traduzione in volgare (in catalano o castigliano piuttosto che in 

68  Vat. Ebr. 357, c. 65r.
69  Martínez Gázquez, González Muñoz 2022, 266.
70  Petrus Pons 2016, 74. 
71  tlio.ovi.cnr.it/TLIO/.
72  https://demel.uni-rostock.de. 

http://tlio.ovi.cnr.it/TLIO/
https://demel.uni-rostock.de


TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

122

﻿italiano?), ha incontrato un’interpretazione del sintagma fitratin 
mina r-rusuli che gli sembrava interessante. Ora, questa traduzione 
dipendeva secondo ogni probabilità dal Corano latino di Marco di 
Toledo, da cui riprendeva la menzione di un intervallo di seicento anni 
tra la profezia precedente e quella di Maometto… si trattava dunque 
probabilmente di un adattamento (in castigliano?) della traduzione 
latina di Marco.

Ora, la stessa mano latina che scrive questo breve commento 
propone, nello spazio interlineare delle cc. 53r-53v, una serie di 
traduzioni di versetti della seconda sura (Q 2: 92-111). Siccome il 
quaderno che conteneva la prima sura e l’inizio della seconda è 
perduto, si può supporre che questa mano suggerisse delle traduzioni 
per la prima sura e per l’inizio della seconda, fino al versetto 111. 
La disposizione delle traduzioni di Flavio Mitridate nello spazio 
interlineare delle stesse carte indica senza dubbio che la mano 
anonima lavorò prima di lui (in contesto iberico, siciliano o italiano 
continentale?). Infatti, in Q: 2 92-111, laddove la mano anonima aveva 
già proposto una traduzione, Mitridate comprime le sue scelte nel 
poco spazio libero rimasto negli spazi interlineari.

Una breve disamina di queste traduzioni anonime di lemmi della 
seconda sura mostra la loro forte somiglianza con la versione latina 
di Marco di Toledo:73 

Testo arabo in caratteri ebraici  
del ms Vat. Ebr. 357, sura 2: 99-101

Traduzione interlineare  
del ms Vat. Ebr. 357 
(in grassetto la mano latina 
anonima, in tondo quella di 
Flavio Mitridate)

Traduzione della sura  
2: 99-101, Marco di Toledo  
(sottolineati i passaggi che 
trovano riscontro nella 
traduzione anonima)

 ולקד אנזלנא אליך איאתa בינאתb ו מא
יכפר בהאc אלא אל פאסקון _ ]99[

 ]ولقد أنزلنا إليك آياتa بيناتb وما يكفر بهاcإلا
الفاسقون[

[99] MIRACULAa MANIFESTAb — 
quibusc 

Et iam destinavimus tibi miracula 
manifesta et non blasphemant in 
ea nisi pravi.

fפריק eנבדה dעהדא cעאהדוא bכלמא aאו 
מנהם בלg אכתרהם לא יומנון ]100[

gمنهم بل fفريق eنبذه dعهدا cعاهدوا bكلماaأو[  
أكثرهم لا يؤمنون[

[100] ana quamdiub INUUNT/
inieruntc PACTUMd RELINQUNT/
negavite ALIQUIf — ymmog

Et quociens ineunt pactum 
derelinquunt ipsum quidam 
eorum, immo plures non credunt.

אהם רסול מן ענד אללה מצדק  ולמא ג̇̇
 למא מעהם נבדa פריקb מןc אלדיןd אות̈̈וא

eאל כתאב בתאב אללה ורא ט̇̇הרהם
 כאנהם לא יעלמון _ ]101[

 ]ولما جاءهم رسول من عند الله مصدق لما معهم
 نبذa فريقb منc الذينd أوتوا الكتاب كتاب الله وراء

ظهورهمe كأنهم لا يعلمون[

[101] RELAXARANT/negavita 
ALIQUIb eorumc quibusd — 
eicientese 

Et accessit ad eos Propheta a 
Deo, veniens attestans ei quod 
habebant derelinquerunt eum 
quidam illorum quibus datus 
est Liber, scilicet Liber Dei, post 
dorsum suum, ac si nescirent.

73  Q. 2: 99-101, nel ms Vat. Ebr. 357, c. 53r; nella traduzione di Marco di Toledo, cf. 
Petrus Pons 2016, 21. 

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

123

La concordanza tra la versione dell’anonimo è quella di Marco di 
Toledo non è perfetta, ma le discrepanze si spiegano ipotizzando 
che l’anonimo usasse una versione in volgare (castigliano?) della 
traduzione di Marco. In particolare, la scelta di relaxarant invece 
di derelinquerunt si spiega con un fenomeno di retrotraduzione: se 
scriveva in castigliano, il volgarizzatore aveva probabilmente scelto 
relajar per tradurre derelinquerunt, e algos per tradurre quidam 
illorum.

L’anonimo che utilizzava questa versione volgare del Corano per 
le sue proposte di traduzione latina nel ms Vat. Ebr. 357 avrebbe 
dunque retrotradotto in latino le forme che, nella traduzione volgare, 
erano rimaste vicine al lessico latino, ottenendo così senza difficoltà 
un testo vicino a quello di Marco di Toledo. In altri casi, invece, 
partendo da lemmi della versione volgare più distanti dalle forme 
latine, avrebbe elaborato soluzioni diverse (es. Marco di Toledo, 
relinquere > traduzione ‘romanizzata’ relajar (se in castigliano) > 
retrotraduzione in latino, relaxare).

È difficile formulare ipotesi precise sui rapporti tra il lavoro di 
Mitridate e l’attività di questo traduttore/glossatore anonimo (il cui 
intervento è, lo ripetiamo, quantitativamente insignificante se si 
considera l’intero Corano contenuto nel ms Vat. Ebr. 357). Siamo 
sicuri che Flavio Mitridate scrisse le sue proposte di traduzione 
dopo quelle della mano anonima (e che dunque poté leggerle). Una 
breve disamina mostra tuttavia ch’egli non seguì queste annotazioni, 
scegliendo per gli stessi passaggi delle soluzioni spesso differenti. 
Ciò non esclude totalmente che Mitridate avesse comunque a 
disposizione questo volgarizzamento della traduzione di Marco di 
Toledo; tuttavia, rimane possibile che i due strati testuali individuati 
(le annotazioni anonime e quelle di Mitridate) corrispondano a 
due interventi sul manoscritto compiuti da due uomini che non 
ebbero contatti diretti. Siccome Mitridate sembra essersi ispirato 
puntualmente a una versione molto vicina alla traduzione di Marco 
di Toledo, non possiamo escludere un uso diretto di questa traduzione 
in una lingua romanza iberica non sopravvissuta, specie tenendo 
conto del fatto che i legami tra la Sicilia e la Penisola iberica erano 
fitti, sia a livello delle élites politiche e intellettuali cristiane, sia a 
livello delle comunità ebraiche. Se la menzione in romantio indica, 
come sembra probabile, un’origine o degli habitus iberici da parte 
del glossatore anonimo, questo rinforza i legami del manoscritto con 
la Spagna (vedremo che tenui tracce di tali legami si ritrovano in un 
altro strato testuale del codice).

Checché ne sia, l’emergenza sotto forma di palinsesto di questa 
traduzione perduta, combinata alle strane somiglianze di certe 
traduzioni di Mitridate con la versione di Marco di Toledo, e a 
quanto sappiamo sulle sue difficoltà iniziali, rafforza la probabilità 
che Mitridate, come il suo anonimo predecessore, abbia lavorato 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

124

﻿alla stesura della traduzione aiutandosi con strumenti che potevano 
essere molto più vari di quello che si sospetterebbe. Questo non 
impedisce che abbia potuto fare anche prova di una notevole 
originalità, aiutandosi con diverse traduzioni preesistenti, forse non 
tutte latine, e tentando di appoggiarsi su di loro e sulla sua propria 
cultura linguistica per creare una versione nuova. È almeno quello 
che si può intuire a questo stadio dell’inchiesta.

4	 Dietro ai commenti esegetici, un’altra traduzione…

Rimane infine da capire quale sia la natura esatta dei numerosi 
commenti esegetici scritti da Flavio Mitridate nei margini del Corano 
del ms Vat. Ebr. 357. Non si procederà qui a una presentazione 
dettagliata di queste centinaia di note ricchissime, di cui una 
percentuale significativa è trascritta in diverse pubblicazioni in corso 
di stampa. Tra queste, il libro collettivo diretto da Ulisse Cecini, 
Christian Readings of Muslim Exegetical Sources in Intercultural 
Perspective,74 presenta una varietà di dossier di epoca medievale 
e moderna che mostra a che punto la difficoltà di rintracciare le 
fonti esatte delle citazioni di esegesi musulmana in opere cristiane 
scritte prima del 1700 sia la regola, non l’eccezione. Nel nostro caso, 
questa difficoltà non mette probabilmente in questione la dipendenza 
delle fonti usate da Mitridate da una raccolta musulmana originale, 
anche se si può supporre un certo margine di adattamento. In certe 
glosse, Mitridate sembra infatti passare senza soluzione di continuità 
dalla presentazione di commenti esegetici ‘standard’ a una critica 
personale, spesso polemica, che sfocia in casi estremi in considerazioni 
metateoriche sulla natura di tale esegesi. Nella maggior parte di 
questi commenti, che portano sulla storia di Maometto (battaglie, 
famiglia, tappe della rivelazione…), la cosmologia musulmana 
(inferno, paradiso, organizzazione del mondo, dei cieli e della terra, 
natura dei jinn-s, giudizio divino), la storia di profeti musulmani e 
abramitici (Noe/Nūh, Mose/Mūsā, Salomone/Sulayman), leggende 
comuni al cristianesimo e all’islam (storia dei sette dormienti...),75 
l’intervento apparente di Flavio Mitridate sembra ridotto.

Se lo studio delle fonti musulmane immediate o mediate di queste 
note potrà gettare qualche luce sulla loro origine (specialmente se 
si riesce a provare un uso intensivo di raccolte di tafsīr usate con 
predilezione nella Penisola iberica), un’analisi traduttologica del testo 
consente già di affinare la nostra percezione di questo materiale e 

74  Cecini (in corso di stampa 1).
75  Sul contenuto delle più importanti di queste numerose note, cf. Grévin (in corso 
di stampa 1, 2).

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

125

delle sue vie di trasmissione. Lo studio della lingua usata da Flavio 
Mitridate porta infatti una piccola raccolta di dati che offrono 
qualche suggerimento. Come ci si aspetterebbe, il suo latino assume 
in questo lavoro una veste talvolta scolastica, talvolta italianizzante, 
spesso trascurata, molto lontana dalle pretese umanistiche delle sue 
prefazioni o del sermone De passione Domini del 1481, e talvolta 
leggermente sicilianizzata, come nella nota a Q. 9: 2 sui giorni della 
tregua: 

XX dies de mensi hagie et totus Muharram Safarum et Rabih primus 
et X dies de Rabih secundo. In his quatuor mensibus sicut in alio 
tempore anteriori pactum custudiendum (sic) est primit(iv)um 
atque fides servanda.76

Più intrigante si rivela la presenza di qualche iberismo lessicale, come 
l’uso del termine murcielagus per descrivere un animale (dovrebbe 
essere un pipistrello, anche se nelle tradizioni islamiche abituali è 
piuttosto un felino) che esce dalla proboscide dell’elefante nell’arca 
di Noè per sbarazzarla dai roditori che vi si sono moltiplicati (storia 
mutuata dal sotto-genere delle isrā’īliyyāt, leggende aneddotiche 
adottate dall’islam ma riconosciute come derivanti da un fondo 
giudeo-cristiano, o concernenti gli antichi Ebrei):

Id est ex omni specie masculum et feminam, tam ex bestiis quam 
ex volatilibus et serpentum et ferarum, et ista omnia conquesta 
fuerunt Noe ex racione stercorum. Tunc inspiravit Deus Noe ut 
tangeret manumcaudam elefantis, quo facto exierunt duo porci 
inde et comederunt stercora aliorum animalium. Iterum conquesta 
sunt animalia Noe de mure, et inspiravit Deus leoni, et posuit 
in mente eius ut starnutiret. Quo facto exierunt per nares eius 
duo murcielagi et comedebant mures nocuos. Iterum conquesta 
sunt animalia de leone, quoniam terrebat eos, et Deus misit super 
leonem febrem. Hanc glosam ponunt Qeteda et Mugehid et alii.77

Si noterà del resto nella stessa glossa come questo latino sembri 
talvolta rispecchiare interessanti invenzioni lessicali romanze, come 
la manuscauda [elefantis], termine non banale usato per rendere 
l’arabo classico khurṭum (proboscide). Nella stessa zona del testo, 
sempre a proposito dell’arca di Noè, va rilevato anche l’uso di centina 
per sentina (la sentina della nave), senza che si possa avere la certezza 
che tale grafia (non documentata, salvo errore, in italiano medievale), 
sia un iberismo grafico… Questi indizi sono probabilmente troppo 

76  Ms Vat. Ebr. 357, c. 77v. 
77  Ms Vat. Ebr. 357, c. 85v.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

126

﻿deboli per indicare, da soli, un’origine iberica delle note esaminate, 
specie se ci si ricorda che Mitridate viaggiò in Spagna nel 147478 e 
visse la prima parte della vita in una Sicilia in cui i prestiti tra lingue 
romanze iberiche e siciliano erano potenzialmente correnti, sia nella 
società cristiana sia nelle comunità ebraiche, rafforzate peraltro 
negli anni 1390-1410 da un’immigrazione proveniente proprio dalla 
Penisola iberica.

Un punto di partenza per una riflessione più articolata è invece 
fornito dal ricco materiale onomastico contenuto in queste note, che 
menzionano non soltanto i nomi di diversi trasmettitori/raccoglitori 
di tradizioni esegetiche (come fanno spesso le raccolte di tafsīr: è 
la catena dei trasmettitori, detta isnād, che consente di verificare 
l’affidabilità di una tradizione esegetica), ma anche di numerosi 
personaggi, compagni o avversari di Maometto, attori della storia 
dell’inizio dell’islam nella tradizione musulmana. Ora, le modalità di 
trascrizione di questa ricca onomastica contengono una serie d’indizi 
che permette di precisare la natura di queste traduzioni. Anche se 
questo punto sarà precisato in una pubblicazione ulteriore, possiamo 
già da ora presentare qualche elemento.

Dapprima, si può notare la forte discrepanza tra la fluidità 
apparente di queste narrazioni, che presentano vicende talvolta 
intricatissime, e la generale degradazione dei nomi propri, non di 
raro alterati al limite della riconoscibilità. Qualche esempio (sia di 
trasmettitore menzionato come parte della catena di trasmissione 
della tradizione, o isnād, sia di personaggio presente in un racconto 
esegetico) darà un’idea di questa grande distanza:

Q. 26: 189 Xalb, il profeta Shu‘ayb79

Q. 53: 15 Abu Abbas filius Sumcalif, probabilmente ‘Abd allāh b. 
‘Abbās b. ‘Abd al-Muṭṭalib80

Q. 15: 97 Alasi filius Ocil (? Oeil?) el Celimi, al-ʿĀṣī b. Wāʾil as-Sahmī81

Q. 15: 97 Ali Cohed filius Abdidagath, al-Aswad b. ‘Abd Yaġūṯ82

Q. 43: 31 Ora filius Mashud AlzaCasi, ‘Urwa b. Mas‘ūd al-Ṯaqīfī83

Q. 9: 75, 77 Tegleda, Ṯa‘laba b. Hātib al-Anṣārī84 
Q. 62: 11 Defaa il Kalbi, Dihya b. Khalifa al-Kalbī85

78  Starrabba 1878, 19.
79  c. 114r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 26: 189. 
80  c. 52r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 53: 14. 
81  c. 92r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 15: 97.
82  c. 92r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 15: 97. 
83  c. 137r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 43: 31. 
84  c. 79r, margine inferiore, nome citato in due glosse a Q. 9: 75: 77. 
85  c. 146r, margine sinistro, nome citato in una glossa a Q. 62: 11.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

127

Ora, un esame di queste deformazioni (reso spesso difficile dalla 
scrittura corsiva di Mitridate) suggerisce che non dipendono da 
errori di trascrizione o di lettura di un testo arabo scritto in alfabeto 
arabo, ma piuttosto da errori di lettura commessi su un testo già 
scritto in caratteri latini. La confusione s/f (AlzaCasi/al-Ṯaqīfī) non si 
spiega bene partendo dal ductus arabo di sīn e fā, mentre si giustifica 
benissimo partendo dalla grafia latina; analogamente, la confusione 
d/b (Tegleda/Ṯa‘laba) si spiega meglio partendo dalla grafia latina, ed 
è anche il caso della confusione f/h (Defaa/Dihya)… Allo stesso modo, 
la trascrizione Xalb per Shu‘ayb non si spiega facilmente, se non 
come risultato di un errore meccanico che deformò una trascrizione 
precedente (già lontana) Xahb, confondendo h e l (una confusione 
facile partendo dall’alfabeto latino, molto meno dall’arabo). Infine, 
la confusione h/li rende ragione, a partire dalla scrittura latina, della 
resa aberrante Celimi per Sahmī.

In altre parole, un’analisi ravvicinata dei problemi di trascrizione 
di questi nomi propri sembra confermare che Flavio Mitridate non 
tradusse direttamente queste note esegetiche dall’arabo, ma le 
trovò in un testo già tradotto, in latino o in una lingua romanza. Una 
scoperta effettuata da Delio Vania Proverbio, nel corso dell’analisi di 
una delle note che hanno già trovato una fonte musulmana chiara (la 
nota cosmologica sul pesce Nūn che sostiene la terra, Q: 68 1, derivata 
dal tafsīr andaluso recentemente pubblicato di Makkī) suggerisce 
che questo antigrafo fosse scritto in latino piuttosto che in volgare 
romanzo, perché una confusione apparente nella narrazione si spiega 
meglio a partire dalla confusione delle parole tempore e vapore, una 
confusione paleograficamente difficile in castigliano, in catalano o in 
italiano (tiempo/vapor, tempo/vapore…) e invece plausibile in latino 
(tēpore/vapore).86 Rimane dunque probabile che Mitridate non abbia 
tradotto questo ricco materiale esegetico musulmano direttamente 
dall’arabo, e che forse non l’abbia neanche tradotto: potrebbe averlo 
soltanto copiato/adattato da un antigrafo latino, trovato in una 
biblioteca siciliana, italiana, o nella Penisola iberica.

Qualche indizio ulteriore, infatti, suggerisce che questo antigrafo 
giungesse dalla Spagna. Oltre ai già visti possibili iberismi lessicali 
o grafici concernenti i nomi comuni, diverse abitudini di trascrizione 
dei nomi propri sembrano corrispondere meglio agli usi della Penisola 
iberica che a una logica propriamente italiana. È ad esempio il caso 
della resa grafica di s sorda con z o c (=ç) in nomi come Abū Sufiyān 
(Abi Zofien, commento a Q 111: 1,87 Abecufienses, Q 33 9).88 Se la 
grafia è molto instabile, con la moltiplicazione di soluzioni alternative 

86  Proverbio 2025.
87  Ms Vat. Ebr. 357, c. 156r, margine superiore.
88  Ms Vat. Ebr. 357, c. 121r, margine inferiore.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

128

﻿(tra cui alcune più conformi a logiche siciliane…), la frequenza 
delle trascrizioni della kāf araba (k) con il gruppo qu sembra anche 
conforme ad abitudini iberiche (Q 36 27-28: Antaq[ui?]a per Antiochia/
Anṭākiya;89 9 10 Tebuque per Tabūk…).90 Un’analisi sistematica di 
queste scelte grafiche confermerà probabilmente che l’antigrafo fu 
copiato in un contesto iberico, o comunque frequentato da gente di 
cultura iberica. I rari casi di esiti grafici più italianizzanti sarebbero 
allora dovuti all’intervento superficiale, non sistematico, di Flavio 
Mitridate. Qualche esempio di più facile interpretazione sottolinea 
comunque l’origine iberica di queste note esegetiche. È in particolare 
il caso della resa di Ḥabīb al-Najjār (Ḥabīb ‘il falegname’), nome 
del testimone antiocheno dell’ortodossia (in prospettiva islamica), 
che l’esegesi vuole contemporaneo di Gesù/Isā, e a cui farebbe 
allusione Q: 36 18-20 secondo i commenti esegetici musulmani. 
Flavio Mitridate trascrive questo nome come Fabibus carpentarius,91 
con un’equivalenza ḥ = f non documentata nelle abitudini grafiche 
italiane ma molto caratteristica del trattamento spagnolo della ḥa 
araba in prima posizione (cf. i toponimi del tipo Castielfabib, con 
stessa derivazione dallo stesso ḥabīb). Sia il nome sia il soprannome 
di questo personaggio rinviano d’altronde a un universo linguistico 
iberico: carpentarius, termine molto specifico in latino e attestato 
in sensi ugualmente specifici in italiano medievale, assume invece 
in castigliano (carpintero) come in francese (charpentier) il senso 
generico di ‘falegname’ (arabo najjār), sopranome dello Ḥabīb 
antiocheno della tradizione musulmana, trascritto qui con una 
grafia e una scelta di resa arabo-latina (arabo-romanza latinizzata…) 
squisitamente iberica…

5	 Conclusione

L’impronta lasciata da un ipotesto probabilmente già scritto in 
latino, ma con tracce di iberismi culturali sia a livello della resa dei 
nomi propri sia, in maniera più discreta, di certi nomi comuni, ci 
riconduce dunque ancora una volta alla Penisola iberica, possibile 
luogo di confezione sia della traduzione in romantio del Corano latino 
di Marco di Toledo, evocata (e probabilmente usata) da un glossatore 
anonimo del ms Vat. Ebr. 357, sia dell’antologia latina di testi 
esegetici musulmani che Flavio Mitridate usò per la stesura delle 
sue note esegetiche marginali. Questo spiegherebbe perché, nella 

89  Ms Vat. Ebr. 357, c. 125r, margine sinistro, populus Antaquie (scritto con 
abbreviazione dopo la q).
90  Ms Vat. Ebr. 357, c. 78v, margine destro
91  Ms Vat. Ebr. 357, c. 125r, margine destro.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

129

lunga ricerca concernente le fonti musulmane di questi commenti, 
gli indizi si orientino sempre di più in direzione iberica.92 Questa 
progressiva ‘ispanizzazione’ di un dossier che, dalle ricerche iniziali 
di Angelo Michele Piemontese,93 sembrava attestare la forza di una 
cultura ebraica siciliana arabofona, capace di servire da ponte tra 
islam e cristianesimo, potrebbe condurre a rivalutare i legami dello 
stesso Mitridate con la Penisola iberica.

A questo stadio della ricerca, una riconsiderazione del ruolo 
di Flavio Mitridate ‘traduttore dall’arabo’, appare doverosa. Se 
non tradusse dall’arabo le note esegetiche estratte dal tafsīr che 
formano la parte più spettacolare di questo dossier (poiché offrono 
al lettore cristiano una ricca raccolta di dati sull’islam ancora quasi 
inaccessibile nella maggior parte dell’Europa a questa altezza 
cronologica), ma si accontentò di adattare una traduzione (latina?) 
preesistente, se le sue traduzioni frammentarie del Corano nello 
stesso manoscritto furono eseguite con la rete di protezione offerta 
dalla consultazione di almeno una, più probabilmente due o tre 
traduzioni (latine e forse romanze) preesistenti, se la sola traduzione 
coranica che sembra aver prodotto in maniera più autonoma, quella 
del ms Urb. Lat. 1384, risulta un groviglio di errori, ciò conduce 
a sospettare che la traduzione del trattato astro-talismanico 
del ms Urb. Lat. 1384 fu ugualmente un ‘prestito’ dissimulato, 
cioè un semplice adattamento di una traduzione preesistente. La 
figura di Flavio Mitridate trasmettitore di saperi sull’islam rimane 
pressappoco intatta, ma la sua competenza di traduttore dall’arabo 
va seriamente ridimensionata. Ciò non significa che non poté servirsi 
di una reale cultura linguistica araba per intraprendere questi lavori: 
senza le competenze legate alla prassi di diverse forme di giudeo-
arabo, infatti, non sarebbe stato in grado di navigare tra i diversi 
testi a sua disposizione, ed è probabile che il denso lavoro sul Corano 
negli anni Ottanta del Quattrocento gli consentì di migliorare le sue 
conoscenze in vista di progetti che la sua scomparsa interruppe nel 
1489. Tuttavia, il suo contributo nell’ambito degli studi arabi appare 
più quello di un abile compilatore, capace di creare una serie di 
false prospettive: dall’impostura della traduzione ‘araba’ del trattato 
sulla sizigia di Ibn al-Aḥdab alla grandiosa visione del Corano 
quadrilingue, debolmente rispecchiata da qualche schizzo in ebraico 
o in aramaico sul ms Vat. Ebr. 357, al di là dell’imponente massa 
delle traduzioni latine effettivamente riportate sul manoscritto. 
Dal punto di vista di una storia più ‘letteraria’, l’immagine di un 
Flavio Mitridate poliedrico e genialoide impostore, precursore 
effettivo dell’abate Vella, ne esce rinforzata: l’uomo, più che mai, 

92  Cf. a questo proposito Grévin (in corso di stampa 1, 2) e Proverbio 2025.
93  Cf. in particolare Piemontese 1995, 1996, 2008. 



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

130

﻿appare come un creatore di trompe-l’œil. Da una prospettiva meno 
romantica e più scientifica, questa complessa triangolazione tra una 
cultura di partenza siciliana, in parte giudeo-araba, lo sfruttamento 
di diversi testi in parte di origine iberica, e l’organizzazione di un 
sapere coerente sull’islam, orientato verso un pubblico cristiano 
centro- e nord-italiano, suggerisce come dobbiamo tenere conto di 
fattori di grande complessità per ripercorrere le vie di diffusione 
delle conoscenze sull’islam nel Mediterraneo giudeo-cristiano del 
Quattrocento. In particolare, le ‘traduzioni-palinsesti’ che appaiono 
nell’ombra del dossier coranico del ms Vat. Ebr. 357 fanno supporre 
che al tempo circolassero, tra Penisola iberica e Italia, strumenti di 
lavoro e raccolte poi andati dispersi, e di cui possiamo ricostruire 
parzialmente l’aspetto grazie a questo straordinario dossier. Il 
«Corano di Flavio Mitridate», come fu descritto da Angelo Michele 
Piemontese nel 1996, appariva già come il risultato di un processo 
di sedimentazione testuale abnorme, dal mistero della prima copia 
in caratteri ebraici alle note poliglotte delle diverse mani anonime, 
all’enorme lavoro preparatorio effettuato da Mitridate per offrire una 
nuova traduzione latina (rimasta incompiuta) e un’interpretazione 
del testo fondata sull’esegesi coranica. Con la comparsa, dietro 
questi strati già così intricati, di uno sconosciuto volgarizzamento 
(castigliano?) della traduzione coranica latina di Marco di Toledo, e 
di una sconosciuta traduzione (latina?) del tafsīr di origine iberica, 
preesistenti al lavoro di Mitridate, questo manoscritto prestigioso 
si ritrova al centro di una costellazione ancora più complessa di 
traduzioni, la cui traiettoria rimane ancora da precisare.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

131

Bibliografia

Andreatta, M. (a cura di) (2009). Gersonide: Commento al Cantico dei Cantici nella 
traduzione ebraico-latina di Flavio Mitridate. Edizione e commento del ms Vat. Lat. 
4273 (cc. 5r-54r). Firenze: Olschki.

Bobzin, H. (2008a). «Guglielmo Raimondo Moncada e la sua traduzione della sura 21 
(‘dei profeti’)». Perani 2008, 173-84.

Bobzin, H. (2008b). Der Koran im Zeitalter der Reformation. Beirut: Ergon Verlag 
Würzburg.

Bresc, H. (2001). Arabes de langue, juifs de religion. L’évolution du judaïsme sicilien dans 
l’environnement latin XIIe-XVe siècles. Paris: Bouchene.

Bresc, H. (2010). «De l’abbé Vella à l’histoire romantique: Sicile de synthèse et 
Islam imaginaire». Grévin, B. (éd.), Maghreb-Italie. Des passeurs médiévaux à 
l’orientalisme moderne. Rome: École française de Rome, 235-63.

Burgaretta, D. (2017). «The Maltese and Sicilian Component in the Arabic Glosses of the 
Italian Version of Maqrē Dardeqē». G. Mandalà, I. Pérez Martín (eds.), Multilingual 
and Multigraphic Documents and Manuscripts of East and West. Piscataway: Gorgias 
Press, 233-92.

Burman, Th. (2007). Reading the Qur’ān in Latin Christendom, 1140-1560. Philadelphia: 
University of Pennsylvania Press.

Busi, G. (ed.) (2004). The Great Parchment. Flavius Mithridates’ Latin Translation, the 
Hebrew Text and an English Version. Edited by G. Busi with S.M. Bondoni and S. 
Campanini. Torino: Nino Aragno Editore.

Campanini, S. (ed.) (2005). The Book of Bahir. Flavius Mithridates’ Latin Translation, the 
Hebrew Text, and an English Version. Torino: Nino Aragno, 2005.

Campanini, S. (2008). «Guglielmo Raimondo Moncada (alias Flavio Mitridate) 
traduttore di opere cabbalistiche». Perani 2008, 49-88.

Campanini, S. (ed.) (2019). Four short Kabbalistic Treatises. Castiglione delle Stiviere: 
Fondazione Palazzo Bondoni Pastorio.

Campanini, S. (in corso di stampa). «Arabic Traces in Mithridates’ Hebrew-Latin 
Translations». Grévin, Mandalà in corso di stampa.

Cecini, U. (2012). Alcoranus latinus. Eine sprachliche und kulturwissenschaftliche 
Analyse der Koranübersetzungen von Robert von Ketton und Marcus von Toledo. 
Berlin: Lit.

Cecini, U. (ed.) (in corso di stampa 1). Christians and Tafsīr. Interreligious Readings 
of Muslim Exegetical Sources from the Middle Ages to Early-Modern Times. Berlin, 
Boston: De Gruyter, in corso di stampa.

Cecini, U. (in corso di stampa 2). «Originality vs. Dependence on Previous Translations 
in the Interlinear Glosses of Flavius Mithridates’ Qur’an». Grévin, Mandalà in corso 
di stampa.

Cevolotto, A. (2001). s.v. «Giustiniani, Agostino». Dizionario Biografico degli Italiani, 
vol. 57, Roma: Istituto dell’Enciclopedia Italiana Treccani, 67-83.

Corazzol, G. (ed.) (2008). Menaḥem Recanati. Commentary on the Daily Prayers. Flavius 
Mithridates’ Latin Translation, the Hebrew Text, and an English version. Torino: Nino 
Aragno Editore.

Goldstein, B.; Chabás, J. (2006). «Isaac Ibn al-Ḥadib and Flavius Mithridates: The 
Diffusion of an Iberian Astronomical Tradition in the Late Middle Ages». Journal 
of the History of Astronomy, 37, 147-72.

Grévin, B. (2010). «Le ‘Coran de Mithridate’ (ms Vat. Ebr. 357) à la croisée des savoirs 
arabes dans l’Italie du XVe siècle». Al-Qanṭara. Revista de estudios árabes, 31, 
513-48.



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

132

﻿Grévin, B. (2012). Flavius Mithridate au travail sur le Coran. Perani 2012, 27-46.
Grévin, B. (2016). «Les traductions médiévales du Coran: une question de cumulativité 

(XIIe-début XVIe siècle)». Revue des Sciences Religieuses, 90, 471-89.
Grévin, B. (2017). «Editing an Illuminated Arabic-Latin Masterwork of the Fifteenth 

Century. Manuscript Vat. Urb. Lat. 1384 as a Philological Challenge». Mandalà, G., 
Pérez-Martín, I. (eds), Multilingual and Multigraphic Documents and Manuscripts of 
East and West, Piscataway: Gorgias Press, 286-306.

Grévin, B. (2020). «Late Medieval Translations of the Qur’an (1450-1520): Discontinuity 
or Cumulativeness?». Medieval Encounters, 26, 487-9.

Grévin, B. (in corso di stampa 1). «Culture judéo-arabe et exégèse judéo-chrétienne: 
les deux vies du ‘Coran de Flavius Mithridate’ (MS Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)». 
Revue des Études Juives.

Grévin, B. (in corso di stampa 2). «Latin Translation of Muslim Exegesis Contained 
in the Margins of the Manuscript Vat. Ebr. 357 (fol. 51r-156r, So Called ‘Qur’an of 
Flavius Mithridates’, Italy, 1480s). Content, Preliminary Analysis and Questions». 
Cecini in corso di stampa 1.

Grévin, B. (in corso di stampa 3). «Multilingualism and Multigraphism in a Judaeo-
Christian Context. Playing with Alphabets and Languages in the ‘Qur’ān of Flavius 
Mithridates’ (MS Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r)». Starczewska, K. (ed.), Multilingual 
Islamic Manuscripts in Eastern and Western Europe: Their Languages, Scripts and 
Messages. Berlin, Boston: De Gruyter.

Grévin, B.; Mandalà, G. (2013). «Le rôle des communautés juives siciliennes dans la 
transmission des savoirs arabes en Italie, XIIIe-XIVe siècles». Fuess, A.; Heyberger, 
B. (éds), La frontière méditerranéenne du XVe au XVIIe siècle. Échanges, circulations 
et affrontements. Turnhout: Brepols, 287-306.

Grévin, B.; Mandalà, G. (eds) (in corso di stampa). At the Crossroads of Three Worlds. 
‘Flavius Mithridates’ Qur’an’ (ms Vat. Ebr. 357, fol. 51r-156r) and the Study of Islam 
in 15th Century Italy.

Grévin, B.; Starczewka, K. (in corso di stampa). «Reading Qur’an and Tafsīr from a Hebrew 
Perspective? Remarks on Flavius Mithridates’ Translations and Commentaries in 
Manuscripts Urb. Lat. 1384 and Vat. Ebr. 357». Cecini in corso di stampa 1.

Jurgan, S.; Campanini, S. (eds) (2012). The Gate of Heaven. Flavius Mithridates’ Latin 
Translation, the Hebrew Text, and an English Version. With a text on Pico by Giulio 
Busi. Torino: Nino Aragno Editore. 

Lippincott, K.; Pingree, D. (1987). «Ibn al-Ḥātim on the Talismans of the Lunar 
Mansions». Journal of the Warburg and Courtauld Institutes, 50, 57-81.

Mandalà, G. (2011). «Un codice arabo in caratteri ebraici dalla Trapani degli Abbate 
(Vat. Ebr. 358)». Sefarad, 71(1), 7-24. 

Martínez Gázquez, J. (2003). «El prólogo de Juan de Segobia al Corán (Qur’ān) trilingüe 
(1456)». Mittellateinisches Jahrbuch, 38, 389-410. 

Martínez Gázquez, J.; González Muñoz, F. (eds) (2022). Alchoran sive lex Saracenorum. 
Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas.

Martini, A. (2010). Yosef Giqaṭilla, Book on Punctuation. Torino: Nino Aragno Editore. 
Murano, G. (2022). La biblioteca arabo-ebraica di Giovanni Pico della Mirandola. Città 

del Vaticano: Biblioteca Apostolica Vaticana.
Oliveras, M. (2009). «El De imaginibus caelestibus de Ibn al-Ḥātim». Al-Qanṭara. Revista 

de estudios árabes, 30, 171-220. 
Olszowy-Schlanger, J. (in corso di stampa). «‘The Qur’an of Mithridates’: Codicology and 

Palaeography of its Hebrew Scripts». Grévin, Mandalà, in corso di stampa. 
Paudice, A. (2008). «On Three Extant Sources of the Qur’an Transcribed in Hebrew». 

European Journal of Jewish Studies, 2, 213-57.

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano



TranScript e-ISSN  2785-5708
4, 2025, 95-134

Benoît  Grévin
Progetti, prestiti, palinsesti: stratigrafia di una traduzione quattrocentesca del Corano

133

Paudice, A. (2012). «A Hidden World: Hebrew Translations and Transcriptions 
of the Qur’ān». Glei F.R. (Hrsg.), Frühe Koranübersetzungen. Europäische und 
Außereuropäische Fallstudien. Trier: Wissenchatflicher Verlag, 137-58.

Perani, M. (ed.) (2008). Guglielmo Raimondo Moncada alias Flavio Mitridate. Un ebreo 
converso siciliano = Atti del Convegno Internazionale (Caltabelotta, Agrigento, 23-
24 ottobre 2002). Palermo: Officina di Studi medievali.

Perani, M.; Corazzol, G. (eds) (2012). Flavio Mitridate mediatore fra culture nel contesto 
dell’ebraismo siciliano del XV secolo = Atti del convegno internazionale di studi 
(Caltabellotta, 30 giugno – 1 luglio 2008). Palermo: Officina di studi medievali. 

Petrus Pons, N. (ed.) (2016). Alchoranus Latinus quem transtulit Marcus canonicus 
Toletanus. Madrid: Consejo Superior de Investigaciones Científicas.

Piemontese, A.M. (1995). «Trinacria arabistica e umanistica». Pellitteri, A., Montaina, G. 
(a cura di), Azhàr. Studi arabo-islamici in memoria di Umberto Rizzitano (1913-1980). 
Palermo: Annali della facoltà di lettere e filosofia dell’università di Palermo, 177-86.

Piemontese, A.M. (1995). «Trinacria arabistica e umanistica». Pellitteri, A., Montaina, G. 
(a cura di), Azhàr. Studi arabo-islamici in memoria di Umberto Rizzitano (1913-1980). 
Palermo: Annali della facoltà di lettere e filosofia dell’università di Palermo, 177-86.

Piemontese, A.M. (1996). «Il Corano latino di Ficino e i corani arabi di Pico e Monchates». 
Rinascimento, 36, 227-73.

Piemontese, A.M. (2008). «Guglielmo Raimondo Moncada alla Corte di Urbino». Perani 
2008, 151-72.

Proverbio, D.V. (2001). «Manoscritti scientifici giudeo-arabi (praeter lexica) nella 
serie dei codici vaticani ebraici». Miscellanea Bibliothecae Apostolicae Vaticanae, 
8, 351-4.

Proverbio, D.V. (2025). «At the Confluence of Eurasian Cosmological Mythologies: The 
Islamic Dual Myth of the Fish and the Cosmic Ox». Vatican Library Review, 4, 1-35.

Roth, U. (2014). «Juan de Segovia’s Translation of the Qur’ān». Al-Qanṭara, 35, 555-78. 
Roth, U.; Glei, R.F. (2009). «Die Spuren der lateinischen Koranübersetzung des Juan de 

Segovia. Alte Probleme und ein neuer Fund». Neulateinisches Jahrbuch, 11, 109-54. 
Scandaliato, A. (2006). «Nuovi dati su Šemu’el ben Nissim alias Guglielmo Raimondo 

Moncada seu Flavio Mitridate». Scandaliato, A. (a cura di), Judaica minora sicula. 
Indagini sugli ebrei di Sicilia nel Medioevo e quattro studi in collaborazione con Maria 
Gerardi. Firenze: Giuntina, 433-517.

Scotto, D. (2022). Juan de Segovia e il Corano: convertire i musulmani nell’Europa del 
Quattrocento. Loveno di Menaggio: Villa Vigoni.

Szpiech, R. (2011). «Citas árabes en caracteres hebreos en el Pugio Fidei del dominico 
Ramón Martí: entre la autenticidad y la autoridad». Al-Qanṭara, 32, 71-107.

Starrabba, R. (1878). «Guglielmo Raimondo Moncada ebreo convertito siciliano del 
secolo XV». Archivio storico siciliano. Nuova Serie, 3, 15-91.

Stein Kokin, D. (2014). «Isaac ha-Kohen’s Letter to Marco Lippomano: Jewish-Christian 
Exchange and Arabic Learning in Renaissance Italy». The Jewish Quarterly Review, 
104, 192-233.

Tottoli, R. (2024). «The Qur’an of Guglielmo Raimondo Moncada: The Arabic Versions 
of Suras 21 and 22 in BAV MS Urb. Lat. 1384». Stella, F.; Tottoli R. (eds), The Qur’an 
in Rome. Manuscripts, Translations, and the Study of Islam in Early Modern. Berlin, 
Boston: De Gruyter, 57-78.

Wiegers, G. (1994). Islamic Literature in Spanish & Aljamiado Yça de Segovia (fl. 1450), 
His Antecedents & Successors. Leiden, New York, Köln: Brill.

Wirszubski C. (ed.) (1963). Flavius Mithridates. Sermo de passione Domini. Jerusalem: 
The Israel Academy of Sciences and Humanities.






