e-ISSN 2385-2720

Venezia Arti
Nuova Serie 7 — Vol. 34 — Dicembre 2025

Magiciens de la terre come evento soglia
della global art history?
Ipotesi e prospettive di ricerca a partire

dalla ricezione della mostra

Michela Gulia

Universita degli Studi di Palermo, Italia

Abstract Theexhibition Magiciens de la terre, promoted by the Centre Georges Pompidou in 1989, remains a subject of controversy.
In 2013, Hans Belting described it as an ‘intermezzo’ or ‘rite de passage’ between world art and global art, highlighting its nature
by comparing it to Primitivism in 20th Century Art. However, Belting’s viewpoint has faced criticism from authors such as Christian
Kravagna and Monica Juneja. They argue for a different timeline regarding the processes of globalization in art and seek to
systematize the historical and artistic research conducted over the past two decades on global and transcultural modernisms.

Keywords Magiciens de la terre. Global Art. Global Art History. Global Modernisms. Contemporary Art.

Sommario 1.Introduzione. - 2. Aventicinque anni di distanza: Magiciens de la terre come ‘intermezzo’. - 3. Dalla prospettiva dei
global modernisms.

1 Introduzione

Era il 1989 quando veniva inaugurata al Centre
Georges Pompidou e negli spazi della Grande
Halle de la Villette Magiciens de la terre, «prima
esposizione mondiale d’arte contemporanea»
secondo la definizione del suo curatore e allora
direttore del centro, Jean-Hubert Martin.* Con la

sua selezione di cento artisti ‘contemporanei’, ossia
viventi, di cui cinquanta occidentali e cinquanta
provenienti dal resto del mondo, la mostra si e
imposta da subito nel dibattito internazionale,
dando origine a una letteratura descritta da
Annie Cohen-Solal come «vertiginosa»? che,

1 «Lapremiére exposition mondiale d’art contemporain». Jean-Hubert Martin utilizzo questa definizione come titolo di un testo
redatto nel 1989, e incluso nella cartella stampa della mostra. Si veda Centre Georges Pompidou, 1989.

2 Cohen-Solal 2014, 236. Si riporta la citazione integrale: «La littérature générée par 'exposition est vertigineuse, tant par son
volume que par la virulence de certaines interventions. Pourtant, I’absence de traduction en langue anglaise du catalogue - qui,
par ailleurs, resta introuvable - et le petit nombre de visiteurs en 1989 [...] produisirent encore un autre phénomene, car Magiciens
de la terre fit partie de ces manifestations dont on parlait tellement, mais que 1'on connaissait tres peu». Il testo di Cohen-Solal,
intitolato Une histoire de cartes, d’atlas et de planispheres, € stato redatto per il catalogo della mostra documentaria Magiciens de
la terre. Retour sur une exposition légendaire, promossa dal Centre Pompidou nel 2014 e curata dal direttore della Bibliotheque
Kandinsky, Didier Schulmann, in occasione dei venticinque anni dalla sua inaugurazione. In questo testo, Cohen-Solal sottolinea
come l'eredita della mostra di Martin vada rintracciata proprio nel dibattito critico che essa ha generato, e nel suo farsi «catalyseur
pour des projets et de recherche a venir».

@ Peer review

Edbaioni Submitted  2025-08-30

o Foaaari Accepted  2025-10-06
Published ~ 2025-12-17
Open access

Check for
updates

©2025 Gulia | @@ 4.0

Citation Gulia, M. (2025). «Magiciens de la terre come evento soglia della global art history? Ipotesi e prospettive di
ricerca a partire dalla ricezione della mostra». Venezia Arti, 34, 87-96.

DOI 10.30687/VA/2385-2720/2025/007 87


https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/VA/2385-2720/2025/01/007&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17

Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

nell’analizzarne gli elementi di continuita e rottura
rispetto ai precedenti modelli di rappresentazione
e messa in scena dell’altro, ne ha fatto un caso
esemplare, seppure controverso, nel dibattito
sulla global art history.

Questo articolo propone una revisione critica
della ricezione di Magiciens de la terre e si
focalizza sul carattere di soglia che Hans Belting
ha attribuito alla mostra, descrivendola come
‘intermezzo’ o ‘rite de passage’ dal modernismo
e la world art all’arte contemporanea e la
global art.®* Questo saggio analizza anche la
critica mossa a questa lettura da autori come
Christian Kravagna e Monica Juneja, promotori
di una diversa interpretazione dei processi di
globalizzazione dell’arte, che mette a sistema
le ricerche condotte negli ultimi vent’anni sui
modernisminon occidentali. Queste letture, a loro
volta, possono essere interpretate come esito dei
differenti indirizzi di ricerca confluiti nel discorso
sulla global art history negli ultimi due decenni.

In sintesi, si potrebbe dire che la storia dell’arte
interessata al processo di globalizzazione e stata,
da un lato, una storia impegnata a tracciare i
contorni del nuovo fenomeno globale dell’arte
contemporanea, non da ultimo passando
attraverso le ricerche in atto nel campo della
storia delle esposizioni,* e ponendo l'accento sul
problematico rapporto tra arte, identita culturale,
multiculturalismo e narrazione postcoloniale.
E, dall’altro, una storia che, parafrasando
Kobena Mercer, ha assunto come oggetto di
indagine le formazioni globali del modernismo
in epoca coloniale.® Una storia, in altre parole,
che muovendo da una prospettiva ‘decentrata’ e
assumendo l'evento della globalizzazione come
crisi del quadro epistemologico e storiografico,
ha riaperto le ricerche sul modernismo per
produrre una visione differente dell’arte del XX
secolo. Studi come quelli di Sieglinde Lemke,
Primitivist Modernism. Black Culture and the
Origins of Transatlantic Modernism (1998);
Geeta Kapur, When Was Modernism. Essays on

Contemporary Cultural Practices in India (2000);
Elizabeth Harney, In Senghor’s Shadow. Art,
Politics, and the Avant-Garde in Senegal, 1960-
1995 (2004); o, ancora, le antologie curate da
Mercer, tra cui Cosmopolitan Modernisms (2005)
e Discrepant Abstraction (2006), hanno fatto da
apripista a quelle ricerche storiografiche che oggi
confluiscono nel discorso sui modernismi globali
e transculturali.

Occorre tuttavia evidenziare come la questione
dei modernismi non occidentali, pur avendo
acquisito rilevanza storiografica solo negli ultimi
due decenni, fosse stata gia sollevata da Rasheed
Araeen nel suo articolo su Magiciens de la terre,
dal titolo «Our Bauhaus Others’ Mudhouse» e
pubblicato nel 1989 come introduzione del numero
speciale che Third Text dedico all’'esposizione del
Beaubourg. Qui, infatti, l'artista e cofondatore
della rivista scriveva:

The central concern remains the same old-
fashioned debate about the relationship
between modernism and the traditions of
others. It is not perhaps generally known that
the ‘other’ has already entered into the citadel
of modernism and has challenged it on its own
ground. The question is no longer only what the
‘other’ is but also how the ‘other’ has subverted
the very assumptions on which ‘otherness’ is
constructed by dominant culture. The lack of
knowledge of, or a reluctance to recognise,
what has actually occurred, historically and
epistemologically, has led to the perpetuation of
the very same assumptions which the exhibition
claims to question.®

Nel prendere a oggetto della sua disamina
la ricezione allora corrente della mostra, e
riferendosi alla scelta di Martin di escludere
dalla sua selezione opere influenzate dal canone
modernista,” Araeen poneva un problema che in
quel decennio era divenuto oggetto di dibattito
all'interno del contesto britannico, animato

3 Belting 2013, 182.

4 Bydler 2004; Filipovic, Van Hal, @vstebg 2010; Pinto 2012; Green, Gardner 2016.

5 Mercer [2010] 2016, 248-61. Il titolo del saggio di Mercer & Art History After Globalization: Formations of the Colonial Modern.
Si riporta l'incipit del testo: «The phrasing of the term ‘colonial modern’ is quite promising for it suggests a fresh approach to
understanding the interrelationship between modernism and colonialism. In an attempt to tease out what the implications might
be for art history, my focus in this contribution is to reflect upon the three cognate terms at the heart of the debate - ‘modernism’,
‘modernity’, and ‘modernization’ - in light of what has become known, in the sociology of culture, as the multiple modernities thesis.
Drawing on examples from the Annotating Art’s Histories texts that I recently completed as series editor, my aim is to suggest
what cross-cultural studies in art history might look like when we carry out archival research ‘after’ globalization».

6 Araeen 1989, 3.

7 Centre Georges Pompidou, 1989. Siriporta la citazione integrale al documento in cui Jean-Hubert Martin motiva tale esclusione:
«Les ceuvres qui correspondent trop directement a des catégories esthétiques ou artistiques déja trés connotées et théorisées
chez nous. Méme si ces ceuvres ont été créées en-dehors de tout contact avec l'art occidental, leur adéquation a ces catégories
reconnues les ferait passer pour des pastiches ou des ceuvres fortement influencées. Il nous a paru plus sage de les écarter, car
le malentendu les condamnerait et les explications ne leur seraient d’aucun secours». Sul concetto di ‘influenza’ come «the key
epistemic tool, implicitly or explicitly, in the asymmetrical valuations of cultural exchanges», si veda Mitter 2008, 531-48.

88
Venezia Arti e-ISSN 2385-2720

n.s.7,34,2025,87-96



Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

non solo dalla presenza di una scena artistica,
quella dei black artists, impegnata a reclamare
la propria visibilita;® ma, anche, da un contesto
teorico, quello dei postcolonial e cultural studies,
in cui spiccavano le voci gia autorevoli di Homi
Bhabha, Stuart Hall e Paul Gilroy. Entro questo
scenario, radicalmente differente da quello
francese,® Araeen osservava la mostra e la sua
ricezione, descrivendo entrambe come ancora
radicate entro un costrutto storico ed epistemico,
quello del modernismo, che continuava a essere
«monopolizzato dalla cultura occidentale».*®
Di conseguenza, un tempo ‘primitivo’, adesso
‘contemporaneo’, l'altro restava comunque ‘non
moderno’.

Inoltre, nello stesso 1989, a distanza di pochi
mesi dall’esposizione del Beaubourg, Araeen
inaugurava, negli spazi della Hayward Gallery
di Londra, la mostra The Other Story: Afro-
Asian Artists in Postwar Britain, la cui prima
sezione, intitolata In the Citadel of Modernism,
presentava artisti britannici della diaspora
africana, caraibica e asiatica, il cui contributo
al modernismo costituiva ancora, scrive Jean
Fisher, «an untenable challenge to a Eurocentric
universalist system of values».** E a partire da

questa premessa che il confronto tra le due mostre
del 1989 si rivela significativo: The Other Story,
infatti, aveva reso visibile il carattere eurocentrico
del modernismo, come prodotto dell’esclusione dal
‘canone’ di quegli artisti che, pur essendo moderni,
non erano bianchi od occidentali.'? Inoltre, aveva
evidenziato come il termine ‘contemporaneo’,
utilizzato per indicare gli artisti non occidentali,
non fosse agganciato a una prospettiva storico-
artistica. L'eco di questo dibattito ha attraversato
le ricerche e le proposte storiografiche che, negli
ultimi due decenni, hanno tentato di descrivere il
processo di globalizzazione dell’arte e, con essa,
della storia dell’arte, iniziando dalla scelta degli
eventi e delle date necessari a periodizzarlo. Le
ricognizioni nate in risposta a questo contesto
muovono da direttrici storiografiche in larga
parte definibili come divergenti tra loro: una che
individua la globalizzazione come un fenomeno
nuovo, ‘contemporaneo’, ossia radicalmente altro
dal ‘moderno’ e, con esso, dal modernismo; e l'altra
che osserva la globalizzazione come un fenomeno
dalla lunga durata, includendo nel suo ciclo quei
modernismi non occidentali, sorti come effetto
dello stesso processo di espansione coloniale.

2 A venticinque anni di distanza: Magiciens de la terre come ‘intermezzo’

Nel 2013, Hans Belting definiva Magiciens de la
terre come un ‘intermezzo’ o ‘rite de passage’ dal
modernismo e la world art all’arte contemporanea
e la global art,*® per segnalare, attraverso il
riferimento alla mostra, la crisi di una storia
dell’arte concepita e sviluppata per il modello
europeo. Belting non era interessato a tracciare
un profilo della global art come fenomeno
storico caratterizzato da qualita specifiche. Né

il suo intento era quello di scrivere una storia
dell’'arte non occidentale da una prospettiva
postcoloniale.** Piuttosto, il suo interesse era
incentrato sul discorso della global art history,
ossia su una riflessione inerente il metodo e la
scrittura di una storia globale dell’arte.*® In
questa prospettiva, la definizione di Magiciens
de la terre come «intermezzo», ossia come evento
in grado di indicare una discontinuita rispetto al

8 Sirimanda a Doy 2000; Chambers 2014. Nel panorama editoriale italiano, si segnala il contributo di Lusini 2013, 43-65.

9 Come ha sottolineato Jean-Marc Poinsot nel saggio «Review of the Paradigms and Interpretative Machine, or, The Critical
Development of ‘Magiciens de la terre’», pubblicato nel volume Making Art Global (Part 2). ‘Magiciens de la terre’ 1989, Jean-Hubert
Martin non aveva concepito Magiciens de la terre nei termini di un progetto postcoloniale, né questo sarebbe stato possibile nel
contesto francese di quegli anni. La Francia del 1989, scrive Poinsot, applicava infatti una sorta di oblio selettivo nei confronti
del proprio passato. Figure come quelle di Frantz Fanon e Aimé Césaire avevano una presenza limitata nel dibattito pubblico e,
sebbene il processo di decolonizzazione fosse in corso da decenni, occorrera aspettare ancora alcuni anni prima della comparsa
di studi sul rapporto tra le collezioni etnografiche e le politiche coloniali. Si veda Poinsot 2013, 106-7.

10 Araeen 1989, 6.

11 Fisher 2009.

12 Belting 2009, 12. Il concetto di ‘doppia esclusione’ & stato formulato da Hans Belting nel saggio «Contemporary Art as Global
Art. A Critical Estimate», raccolto nell’antologia The Global Art World: Audiences, Markets, and Museums. Qui lo storico dell’arte
tedesco scrive: «The definition of modern art was based on a double exclusion. First, the paradigm was reserved for Western art
whose confines were to remain clean and protected. ‘Making art’ was tantamount to ‘making modern art’. Artists unwilling or
unable to follow this axiom, did not fall under the category of art at all. But even those who were modern in their art but lived
outside the West, were not admitted to the ranks of official art history».

13 Belting 2013, 182.

14 Nel corso di un’intervista con Ladislav Kesner, Belting dichiaro che il discorso postcoloniale non era una soluzione. Si veda
Kesner 2015, 395.

15 Su Belting come interprete della global art history, si veda Mancini 2017, 359-73.

89
Venezia Arti e-ISSN 2385-2720

n.s.7,34,2025,87-96



Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

passato, si inseriva in una ricognizione di lungo
corso avviata dallo storico con la pubblicazione
di La fine della storia dell’arte o la liberta dell’arte
(1983); proseguita nella sua revisione, Art
History after Modernism (1995), in particolare
nel saggio Global Art and Minorities: a New
Geography of Art History; e infine approdata
nei saggi «Contemporary Art as Global Art. A
Critical Estimat»e (2009), e «From World Art
to Global Art. View on a New Panorama» (2013)
quest’ultimi elaborati nell'ambito delle attivita
dello ZKM - Center for Art and Media di Karlsruhe,
e del progetto GAM (Global Art and Museum), co-
fondato da Belting assieme ad Andrea Buddensieg
e Peter Weibel.

Questi testi, tra loro connessi, rispondevano
alla necessita di evidenziare le criticita di una
disciplina che per farsi globale, ossia per includere
nel proprio orizzonte altre culture, doveva
procedere a una revisione del suo statuto e dei
suoi metodi. In questo percorso teorico, i saggi del
1983 e del 1995 introducevano due questioni che
costituiranno le fondamenta della riflessione di
Belting sulla global art history, e che sono utili per
comprendere la sua definizione di Magiciens de la
terre come ‘intermezzo’. La prima: la discontinuita
delle pratiche artistiche del contemporaneo
rispetto a quelle del moderno. La seconda: la
discontinuita della global art rispetto alla world
art. Nel primo saggio, La fine della storia dell’arte o
la liberta dell’arte, Belting evidenziava come l'idea
di una storia dell’arte lineare e progressiva fosse
un modello storiografico che ormai presentava
tutti i suoi limiti di fronte alla produzione
artistica contemporanea. In questa prospettiva,
nota Luca Marchetti, lo storico suggeriva tre
interpretazioni alternative del termine ‘fine”: fine
dell’arte, ossia fine della sua funzione all’interno
della societa; fine della storia dell’arte, ossia fine
del movimento storico interno all’arte; oppure
fine della storiografia, ossia constatazione dei
limiti dei modelli storiografici a disposizione.*¢
Nell'indicare quest’ultima opzione come quella
da lui accolta, Belting non solo evidenziava la
sopraggiunta inoperativita di quei modelli, ma
constatava anche come il loro declino prefigurasse
la fine di un’idea ‘universale’ di arte che rendeva

visibile la natura eurocentrica di questo stesso
concetto.

Tale questione sara l'oggetto centrale del
saggio del 1995, Global Art and Minorities: a
New Geography of Art History, in cui l'autore
introduceva il discorso sulla global art, partendo
proprio dall’assunto che la storia dell’arte fosse
un costrutto storico prodotto da e per la cultura
europea. Non si trattava, in altre parole, di una
narrazione a carattere generale e neutrale,
come avrebbe voluto far credere la retorica
dell’'universalismo; piuttosto, la storia dell’arte
doveva essere pensata come una funzione interna
dell’'Occidente, un ‘archivio culturale’ fondato
su una certa selezione di opere che, disposte
in una progressione lineare, nel complesso ne
determinavail significato. Nuovi elementi potevano
essere inseriti all’interno di questa struttura, solo
a condizione che fossero divenuti compatibili con il
suo ordine; ma, in ogni caso, 'archivio non poteva
essere esteso ad libitum, pena la perdita del suo
primo contenuto. Lo storico scriveva infatti: «The
mechanism of constant extension does not by itself
guarantee the continuity of cultural memory».*

E in questo discorso che Belting apriva la
questione della world art, termine utilizzato
a inizio Novecento per indicare l'arte non
occidentale collezionata nei musei etnografici,
dove era presentata come il prodotto di societa
e tradizioni statiche, arretrate o ‘primitive’.*® Gli
effetti di questa impostazione del termine world
art non avrebbero pero tardato a manifestarsi nel
dibattito storico-artistico, a causa dell’interesse
che essa aveva suscitato negli artisti delle
avanguardie. Fu allora che la world art divenne
oggetto di un processo insieme di inclusione ed
esclusione, descritto da Belting nel saggio del
2009, «Contemporary Art as Global Art. A Critical
Estimate», e in quello del 2013, «From World Art
to Global Art. View on a New Panorama».

Da una parte, infatti, la world art venne esclusa
dal canone modernista: «Ethnic craftsmen were
thought of as living in a time outside history,
much as the colonies were removed by Hegel out
of history that for him was a Western prerogative»,
scriveva Belting.!® Mentre, dall’altra, I'anello di
congiunzione tra la world art e la modern art

16 Marchetti 2021, 110-23.
17 Belting [1995] 2003, 65.

18 Belting in seguito ritornera sulla questione della world art. La pubblicazione di volumi come quelli di David Summers,
Real Spaces. World Art Histories and the Rise of Western Modernism (2003), John Onians, Atlas of World Art (2004), e Kitty
Zjjlmans e Wilfried van Damme, World Art Studies: Exploring Concepts and Approaches (2008), rendeva infatti necessario, dalla
sua prospettiva, distinguere tra le differenti tradizioni dei termini world art e global art, spesso riferiti come sinonimi. Si veda

Belting 2009, 5-7; 2013, 178-80.

19 Belting 2009, 13. Johannes Fabian ha coniato il termine di ‘allocronismo’ per riferirsi a quell’atteggiamento di messa a distanza
attraverso il tempo, che passa per la «negazione di coevita», ossia per il rifiuto di considerare i membri di altre culture come
appartenenti al presente, attribuendo loro una temporalita altra, tendenzialmente arretrata e primitiva. Fabian individuava questo
comportamento come effetto di quelle strategie discorsive etnografiche che configurano una cronopolitica e una disuguaglianza

20
Venezia Arti e-ISSN 2385-2720

n.s.7,34,2025,87-96



Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

veniva individuato nel concetto di ‘primitivismo’
coniato dallo storico dell’arte statunitense
Robert Goldwater nel suo Primitivism in Modern
Painting.?® Attraverso tale concetto,?* la world
art si trasformava in un’idea ‘complementare’ a
quella di modernismo,?? destinata sia a motivare,
per mezzo di una lettura formalista, il ricorso degli
artisti delle avanguardie all’arte non occidentale,
sia a fornire una prova dell'universalita del
modernismo, che in seguito avrebbe trovato
spazio in una concezione di museo orientata
da modelli come quello di André Malraux e il
suo Musée imaginaire. L'ultima apparizione di
questo concetto, scrive Belting, avrebbe avuto
luogo al MoMA con la retrospettiva curata da
William Rubin e Kirk Varnedoe, Primitivism in
the 20 Century Art. Affinity of the Tribal and the
Modern (1984), in un contesto artistico ormai del
tutto mutato, in cui l'arte aveva perduto la sua
precedente fisionomia, esteso la sua definizione,
e integrato altri media, manufatti e processi.
In questa nuova situazione, in cui era la stessa
pratica degli artisti contemporanei a non rendere
pill possibili distinzioni come quella tra high
art e artefatto etnografico, il primitivismo si
trasformava in un concetto anacronistico.

The MoMA exhibition of 1984 had still been a
colonial project, although it took place in the
postcolonial era. Jean-Hubert Martin was ready
to go beyond this divided world by proclaiming
division as a practice had to be abolished.??

La scelta di presentare la mostra del Centre
Pompidou come scena inaugurale del nuovo
processo di globalizzazione dell’arte si inserisce,
dunque, in un quadro interpretativo radicato
nella lettura del ‘contemporaneo’ come crisi
dell’arte moderna e inoperabilita delle sue master
narratives; e in una visione di Magiciens de la
terre come evento di cesura tra la world art e la
global art, caratterizzato dalla contemporaneita
tanto degli artisti occidentali quanto di quelli

non occidentali. «Global art emerged, like a
phoenix from the ashes, from modern art at the
end of twentieth century and opposed modernity’s
cherished ideals of progress and hegemony»,2*
scriveva Belting, sottolineando come I’'espansione
globale dell’arte contemporanea avrebbe
costituito una sfida alla continuita del punto di
vista eurocentrico e a quello che defini, assieme
ad Andrea Buddensieg, «the western privilege
of history».?® Tuttavia, come ha evidenziato
Lucy Steeds nel volume Making Art Global (Part
2). ‘Magiciens de la terre’ 1989, I'esposizione di
Martin, annunciata come precorritrice della nuova
epoca del contemporaneo globale, non produsse
una trasformazione delle politiche espositive del
Beaubourg; né il museo aveva programmato, in
coincidenza con la mostra, l'acquisizione delle
opere commissionate agli artisti non occidentali
e, quindi, la loro inclusione nelle sue collezioni
di arte contemporanea. Il risultato fu che una
larga parte di esse conflui, attraverso donazioni
e prestiti permanenti, nelle collezioni di altri
musei, tra cui il Musée national des Arts d’Afrique
et d’Océanie di Parigi, di cui Martin sarebbe
divenuto direttore nel 1994. Quest’ultimo, sorto
dalle ceneri del Musée Permanent des Colonies,
divenuto successivamente il Musée de la France
d’Outre-Mer, era stato infine trasformato da André
Malraux nel 1960, quando la Francia perse le sue
colonie, nel Musée des Arts africains et océaniens,
per trasformarsi ancora nel 1991 nel Musée des
Arts d’Afrique et d’Océanie (MAAO).2¢ Scrive
Steeds, riferendosi nello specifico al lavoro di
Cyprien Tokoudagba: «In this way work celebrated
for its status as global contemporary art by the
curators of ‘Magiciens’ in 1989 was set back within
a timeless and geographically marginalised frame,
with the lead curator temporarily accompanying
them as ambassador».?”

La questione sollevata dall’autrice interroga la
periodizzazione del ‘contemporaneo’ promossa da
Belting, cosi come il ruolo, attribuito alla mostra, di
‘momento-soglia’ nella storia delle esposizioni del

temporale che opera ben oltre I'antropologia. Si veda Fabian, 1983.

20 Goldwater 1938.

21 Il concetto di primitivismo e elaborato da Goldwater in relazione al rapporto tra arte moderna e primitiva. La definizione che
fornisce inquadra il primitivismo come un'attitudine artistica, variamente articolata tra ‘romantico’, ‘emozionale’, ‘intellettuale’
e ‘inconscio’, piuttosto che come una semplice appropriazione formale. Si veda Goldwater [1938] 1986, 250-1. Al contrario, Belting
sostiene che il fenomeno del primitivismo va letto nei termini di un’appropriazione esclusivamente formale. Si veda Belting [2005]

2009, 94-5.

22 Belting 2009, 3.

23 Belting 2013, 181.

24 Belting 2009, 2.

25 Belting, Buddensieg 2013, 28.

26 Siveda Féau 1999, 923-38; Conklin 2024, 65-71.
27 Steeds 2013, 87.

91
Venezia Arti e-ISSN 2385-2720

n.s.7,34,2025,87-96



Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

XX secolo.?® Le criticita evidenziate nell'impianto
concettuale e storiografico di Magiciens de la
terre, e alle quali lo stesso Martin si riferi nel
corso di un’intervista con Belting, sostenendo che
il suo progetto era stato promosso in un contesto
storico-artistico in cui il primitivismo «non era
ancora morto»??, impongono una riflessione che
non puo limitarsi al dato offerto dalla storia delle

3 Dalla prospettiva dei global modernisms

Nel 1993, in un articolo pubblicato sulla rivista
Third Text e intitolato «The Marco Polo Syndrome.
Some Problems around Art and Eurocentrism»,
Gerardo Mosquera, gia co-curatore nel 1989
della terza edizione della Bienal de la Habana,
riflettendo sui cambiamenti prodotti dall’ingresso
degli artisti non occidentali nella scena espositiva
internazionale, sottolineava la necessita di
prestare attenzione al discorso sull’anti-
eurocentrismo prodotto in Occidente in quegli
ultimi anni. Il rischio infatti, scriveva l'autore, era
che nonostante le buone intenzioni e I'indiscutibile
valore di questa auto-critica, 1'Occidente finisse
con il fornire al ‘Terzo Mondo”® una filosofia
contemporanea del dialogo tra culture, che
avrebbe perpetuato quelle forme di distorsione gia
prodotte in passato a causa dell'imporsi di un'unica
prospettiva d’analisi. Occorreva invece, secondo
Mosquera, costruire una cultura contemporanea
animata da una pluralita di prospettive che
tenesse conto, pero, dei problemi sorti nel contesto
della ‘globalizzazione occidentale’ e in particolare
di quel nuovo esotismo, descritto come vettore
di eurocentrismo passivo o di seconda mano,
che condizionava la produzione culturale delle
periferie a causa dell’'incessante richiesta di arte
etnica proveniente dai centri del sistema. Non era
quindi sufficiente, come accaduto con Magiciens
de la terre, decentrare il panorama espositivo
includendo artisti non occidentali e con essi le
loro tradizioni culturali, piuttosto che la loro
produzione artistica contemporanea. Il problema
ora non riguardava solo la loro visibilita e andava
quindi affrontato da altre prospettive: da una
parte occorreva che gli artisti non occidentali si
sottraessero alle richieste di autenticita avanzate

esposizioni. In questa prospettiva, Magiciens de
la terre si presenta, ancora oggi, come prodotto
complesso di quella crisi, di metodo ed epistemica,
rilevata da Belting, che ha attraversato il discorso
della storia dell’arte ‘alla fine della storia dell’arte’,
ma non alla fine della modernita come progetto
politico di emancipazione.

dai centri del sistema dell’arte;3* ma, dall’altra,
era anche necessario che la cultura occidentale
divenisse finalmente oggetto di un processo
di revisione necessariamente plurale, e agito
dall’altro. Scriveva Mosquera: «Intercultural
involvement consists not only of accepting the
Other, it also implies that the Other does the same
with me, problematising my self-awareness».??
La posta in gioco in questo processo era alta,
dal momento che a dover essere de-costruito
era innanzitutto il mito occidentale del valore
universale dell’arte. E per farlo, concludeva
Mosquera, bisognava passare necessariamente
attraverso «una prospettiva metodologica
pluralistica», in grado di cogliere il carattere
ibrido dei processi artistici, sociali e culturali.®?
Venti anni dopo, in un contesto storico-artistico
mutato nelle premesse e negli obiettivi, Christian
Kravagna introduceva il suo articolo «Toward
a Postcolonial Art History of Contact» (2013),
pubblicato sulla rivista Texte zur Kunst, notando
come molti dei discorsi prodotti a partire dal global
turn sembrassero ancora arenati nella vecchia
contrapposizione tra storia dell’arte occidentale
e storie delle arti extraeuropee. Autori come Hans
Belting e Peter Weibel, concentrati sulla tesi di
una riorganizzazione globale del sistema dell’arte
che, dalla loro prospettiva, avrebbe avuto inizio
nel 1989, continuavano a indicare in Magiciens
de la terre il momento di nascita della global
art, cancellando cosl le ambizioni e i traguardi
raggiunti in decenni dai movimenti anticoloniali e
dalle modernita e i modernismi non occidentali. Da
questa prospettiva, il carattere di soglia attribuito
a Magiciens de la terre da Belting non faceva altro
che rafforzare una prospettiva post-eurocentrica

28 La definizione di Magiciens de la terre come ‘momento-soglia’ nella storia delle esposizioni del XX secolo e stata utilizzata da
Alain Seban, gia presidente del Centre Georges Pompidou, nella sua prefazione al catalogo Magiciens de la terre. Retour sur une

exposition légendaire. Siveda Seban 2014, 5.
29 Martin 2013, 209.

30 Iltermine ‘Terzo Mondo’, per quanto oggi appaia desueto, & quello utilizzato da Gerardo Mosquera nel suo testo e, come tale,

viene adottato in questo articolo.

31 Sul problema dell’arte etnica si era gia espresso Rasheed Araeen. Si veda Araeen 1987, 6-35.

32 Mosquera 1993, 41.
33 Mosquera 1993, 40.

92
Venezia Arti e-ISSN 2385-2720

n.s.7,34,2025,87-96



Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

destinata ad alimentare, scriveva Kravagna, una
‘retorica del globale’, piuttosto che contribuire a
una storiografia dei processi di globalizzazione
dell’arte, gia riscontrabili nel corso del primo
Novecento, nelle relazioni di scambio e di
interdipendenza tra modernita e modernismi
di differenti regioni del mondo. Era necessario,
quindi, mettere mano a una storiografia non
pill orientata dalla sola necessita di superare
posizioni eurocentriche, ma in grado di cogliere
il carattere gia decentrato, globale e plurale del
moderno, esito del processo coloniale. Al contrario,
assumere Magiciens de la terre come evento
soglia del discorso sulla global art implicava una
ripetizione di quelle stesse rimozioni operate
dal suo curatore nella selezione degli artisti non
occidentali e, con esse, di tutte quelle esperienze
artistiche, politiche e culturali che pure avevano
avuto, tra i loro crocevia, capitali europee come
Parigi, durante le fasi storiche del colonialismo e
della decolonizzazione.3*

Successivamente Kravagna, nel suo
Transmodern. An Art History of Contact, 1920-
60, volume pubblicato nel 2022, insiste sul
carattere ancora eurocentrico di Magiciens
de la terre e, citando quanto scritto da Geeta
Kapur nel suo saggio Curating in Heterogeneous
Worlds,?® evidenzia come il paradigma curatoriale
della mostra avesse prodotto proprio quella
dicotomia tra artisti ‘indigeni’ non occidentali e
‘avanguardisti’ occidentali cui faceva riferimento
Mosquera nel suo articolo del 1993. «Magiciens de
la terre represented the Eurocentric point of view
of a team of white curators - a postmodern version
of anthropological and primitivist legacy of colonial
modernism»,3¢ scrive Kravagna, chiedendo, in
conclusione del suo discorso, quali esiti avrebbe
potuto produrre, su una ri-articolazione post-
eurocentrica della storia dell’arte, la scelta non di
Magiciens de la terre ma di The Other Story come
evento soglia della global art history.

A sua volta Monica Juneja, nell'introdurre
il suo volume Can Art History Be Made Global?

Meditations From The Periphery, pubblicato nel
2023, nota come l'interpretazione dei processi
di globalizzazione dell’arte promossa da Hans
Belting continuasse a informare il dibattito
sulla periodizzazione della global art, ovvero il
suo esordio nel 1989. Tuttavia, scrive Juneja, la
popolarita di questa definizione sottovalutava
non solo il suo presentismo, ma anche le sue
premesse eurocentriche. L'arte non occidentale,
infatti, dipendeva dall’intervento dei curatori
occidentali per il suo riconoscimento e, a sua
volta, questa dipendenza aveva portato a produrre
un tipo di arte che potesse essere considerata
‘globale’. Da questa prospettiva, la ‘globalita’
doveva necessariamente essere pensata come un
attributo prodotto e fatto circolare da una rete
di attori tra loro interconnessi, che contribuivano
a rafforzare, citando Gerardo Mosquera, quella
divisione gerarchica, caratteristica del sistema
dell’arte, tra «culture che curano» e «culture che
sono curate».?” L'analisi di Magiciens de la terre si
rendeva, dunque, ancora indispensabile, proprio
perché continuava a essere pensata come la prima
mostra globale di arte contemporanea. Analizzarla
dalla prospettiva attuale significava comprendere
se essa fosse stata in grado di generare un nuovo
spazio discorsivo e nuove geografie culturali;
oppure, al contrario, se avesse stabilito nuovi
confini in sostituzione di quelli precedenti. In
ogni caso, Magiciens resta centrale all'interno
del dibattito storico-artistico perché essa agisce,
con le parole di Geeta Kapur, nei termini di una
«produzione provocativa»: mettendo, cioe, alla
prova i modelli tradizionali della storia occidentale
dell’arte; ma, anche, sollevando questioni inerenti
lo sviluppo storico delle pratiche artistiche non
occidentali, entro un contesto discorsivo a
carattere postcoloniale:®®

The Magiciens’ agenda admitted the
modernizing process in the rest of the world,
but within an anthropological paradigm of
tradition-and-change that ultimately disavowed

34 A queste esperienze, lo stesso Centre Pompidou ha recentemente dedicato una mostra Paris Noir. Circulations artistiques et

luttes anticoloniales, 1950-2000 (19 marzo-30 giugno 2025), curata da Alicia Knock. Questa esposizione va inquadrata come esito
delle politiche museali adottate dal Beaubourg in risposta al global turn, tra cui milimito a indicare I'avvio, nel 2010, del programma
«Recherche et Mondialisation», sotto la direzione scientifica di Catherine Grenier, finalizzato a promuovere «le développement
d’une collection rendant compte de tous les aspects de la scéne artistique mondiale, et participe au ‘grand chantier’ de réécriture
de I'histoire de 'art du XX et du XXI siécle» (Grenier 2013, 9). Tra le prime iniziative di questo programma troviamo l'esposizione
Modernités plurielles de 1905 a 1970 (23 ottobre 2013-26 gennaio 2015), riallestimento delle collezioni ‘moderne’ del museo. E la
pubblicazione del volume Art et mondialisation. Anthologie de textes de 1950 a nos jours (2013), che raccoglie saggi di autori centrali
dei postcolonial e cultural studies, alternandoli, in ordine cronologico, a quelli di artisti, critici e storici dell’arte.

35 Kapur 2013, 178. Si riporta la citazione per intero: «My own criticism is focused on the way this curatorial paradigm for
contemporary art set up a binary of the indigenous and the avant-garde; mapped it over swathes of the globe in geographical
terms; then weighed the balance of potentialities between individual agency (of northern artists) and timeless consanguinity (of
artists from the south)».

36 Kravagna 2022, 55.
37 Mosquera 1994, 133.
38 Kapur 2013, 178-91.

93
Venezia Arti e-ISSN 2385-2720

n.s.7,34,2025,87-96



Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

the plurality of modernism. It obfuscated the
actual anticolonial/postcolonial discourse of
democracy, civil and political rights, that gives
cultural transformations an edge. Nor was the
terrain anywhere mapped by people’s living
struggles, as Jean Fisher and Guy Brett pointed
out, even a conceptual recognition of which
would have led to other choices than what the
trope of Magiciens provided.*®

A distanza di venticinque anni dal 1989, mentre
Kapur tornava a interrogare il dibattito storico-
artistico generato dalla mostra da una prospettiva
analoga a quella di Rasheed Araeen in «Our
Bauhaus Others’ Mudhouse», il Centre Pompidou
promuoveva l’esposizione documentaria Magiciens
de la terre. Retour sur une exposition légendaire,
curata da Didier Schulmann, direttore della
Bibliothéque Kandinsky. Nel testo redatto per il
catalogo di questa mostra, Jean-Hubert Martin
sosteneva che Magiciens de la terre era stata
concepita come un «sujet de plaisir», ma che si era
trasformata in un oggetto di scontro ideologico,
a causa di approcci interpretativi estranei al suo
impianto concettuale e mutuati dal dibattito sul
postmoderno, la critica postcoloniale e i cultural
studies.*® A distanza di oltre due decenni dalla
mostra, e a quasi quaranta da oggi, tornare
sullidea di un «sujet de plaisir», inteso come
dimensione del piacere estetico, fa emergere
I'ambiguita e le contraddizioni di un’operazione la
cui problematicita non era percepibile dal curatore
e dal suo team, ma che ha aperto, in ambito storico-
artistico, ben altre questioni che quella estetica.
Nello stesso 2014 il museo proponeva un
riallestimento delle sue collezioni di arte moderna
con la mostra Modernités plurielles de 1905 a 1970,
curata da Catherine Grenier, dal 2010 direttrice
del programma “Recherche et mondialisation”,
promosso dal Centre Pompidou in risposta al global
turn. Nel suo testo in catalogo Grenier scriveva:

«Modernités plurielles» est une présentation
des collections du Centre Pompidou fondée
sur une relecture critique de I'histoire de l'art
du xx° siécle. Cette exposition-manifeste, fruit
de recherches menées par une large équipe
de conservateurs et de jeunes chercheurs
universitaires, est une premiere proposition
de renouvellement du discours conventionnel
sur l'art moderne. Elle rompt avec de longues
années de consensus autour d'un récit unifié,
linéaire et progressiste, proposé avec de
légeres variantes nationales par 'ensemble des
musées occidentaux. Ce consensus, aujourd’hui
en crise, demande a étre actualisé et rétabli
sur de nouvelles bases. Deux phénomenes
conjoints nous y engagent: la relecture critique
de la modernité occidentale et le contexte de la
mondialisation. La remise en cause des discours
dominants et des hiérarchies établies, comme la
conscience de I'inadaptation du schéma existant
pour la prise en compte d'une histoire de 'art
mondiale, sont des injonctions pressantes. Cette
proposition en forme d’exposition y répond, et
pose les prémisses d’une révision historique.*

In questo passaggio, cosi come nel resto del testo,
non troviamo alcun riferimento a Magiciens de la
terre. Al contrario, Grenier cita Rasheed Araeen e
The Other Story, per sottolineare il punto di origine
o la soglia di un discorso, a partire dal quale aveva
avuto inizio la revisione del modernismo e, con
esso, del costrutto occidentale del ‘canone’.** In
un radicale rovesciamento di prospettiva, il museo
accoglieva quindi l'eredita di The Other Story, e
ripartiva dal 1989 assumendo questa data non
come punto di avvio ma come punto di transizione
dentro un processo, quello della globalizzazione
dell'arte, osservato ora non piu solo dalla
prospettiva del ‘contemporaneo’, come accaduto
con Magiciens de la terre, ma retrocedendo in
direzione del ‘moderno’.

39 Kapur 2013, 178.

40 Martin 2014, 376. Siriporta la citazione integrale: «On a tout dit sur Magiciens de la terre. L'exposition est devenue un objet
d’étude qui m’échappe, un objet d’affrontements idéologiques, alors qu’elle était un sujet de plaisir! Magiciens de la terre résultait
d’une investigation et d'une curiosité au spectre si large que je me suis refusé a livrer les clés d’interprétation avec l'exposition.
Je n’ai cessé de dire qu'il fallait la voir et que le visiteur serait confronté a son propre savoir, a son jugement et a son envie de
découverte. Magiciens de la terre a été analysée au filtre de doctrines relevant du politique, du marxisme, du postmodernisme,
du racisme, du postcolonialisme, des cultural studies, or I'exposition ne relevait d’aucune de ces doctrines. Le mot mondialisation

n’existait pas».
41 Grenier 2013, 15.
42 Grenier 2013, 17.

94
Venezia Arti e-ISSN 2385-2720

n.s.7,34,2025,87-96



Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

Bibliografia

Araeen, R. (1987). «<From Primitivism to Ethnic Art». Third Text,
1(1), 6-25.

Araeen, R. (1989). «Our Bauhaus Others’ Mudhouse». Third
Text, 3(6), 3-17.

Araeen, R. (1989). The Other Story: Afro-Asian Artists in Post War
Britain = Catalogo della mostra (Londra, 29 novembre 1989-
4 febbraio 1990). London.

Belting, H. [1983] (1990). La fine della storia dell’arte, o La
liberta dell’arte. Torino.

Belting, H. [1995] (2003). Art History after Modernism. Chicago;
London.

Belting, H. [2005] (2009). «immagine, medium, corpo: un nuovo
approccio all’iconologia». Pinotti, A.; Somaini, A. (a cura di),
Teorie dell'immagine. Il dibattito contemporaneo. Milano.

Belting, H. (2009). «Contemporary Art as a Global Art. A Critical
Estimate». Belting, H. et. al. (eds), The Global Art World:
Audiences, Markets, Museums. Ostfildern, 38-73.

Belting, H. (2013). «<From World Art to Global Art: View on
a New Panorama». Belting, H. et al. (eds), The Global
Contemporary and the Rise of New Art Worlds = Catalogo
della mostra (Karlsruhe, 17 settembre 2011-5 febbraio
2012). Cambridge, Mass.; London, 178-86.

Chambers, E. (2014). Black Artists in British Art. A History Since
the 1950s. London.

Centre Pompidou, (1989), Les étapes d’un project (Cartella
Stampa), https://www.centrepompidou.fr/media/
document/07/50/0750c1fe93c4a20e012db953cf8ce546/
normal.pdf.

Cohen-Solal, A.; Martin, J.H. (2014). Magiciens de la terre.
Retour sur une exposition légendaire = Catalogo della
mostra (Parigi, 27 marzo-8 settembre 2014). Paris.

Conklin, A. (2024). «Le musée permanent des Colonies et
le musée d’Ethnographie du Trocadéro. Une vocation
coloniale partagée dans les années 1930?». Homme &
Migrations, 3(1346-1347), 65-71.

Doy, G. (2000). Black Visual Culture: Modernity and
Postmodernity. London.

Fisher, J. (2009). «The Other Story and the Past
Imperfect». Tate Papers, 12. https://www.tate.org.uk
/research/tate-papers/12/the-other-story-and-
the-past-imperfect.

Fabian, J.[1983] (2021), Il tempo e gli altri: come 'antropologia
costruisce il proprio oggetto. Milano.

Féau, E. (1999). «L’art africain au musée des Arts d’Afrique
et d’Océanie: collections et perspectives pour le musée
du quai Branly». Cahiers d’études africaines, 39(155-156),
923-38.

Grenier, C. (2013). Modernités plurielles de 1905 a 1970 =
Catalogo della mostra (Parigi, 23 ottobre 2013- 26 gennaio
2015). Paris.

Harney, E. (2004). In Senghor’s Shadow. Art, Politics, and the
Avant-Garde in Senegal. London.

Kravagna, C. (2013). «Toward a Postcolonial Art History of
Contact». Texte Zur Kunst, 91, 110-31.

Kravagna, C. (2022). Transmodern. An Art History of Contact,
1920-60. Manchester.

Juneja, M. (2011). «Global Art History and the Burden of
Representation». Belting, H. et al. (eds), Global Studies:
Mapping Contemporary Art and Culture. Ostfildern, 274-97.

Juneja, M. (2023). Can Art History Be Made Global? Meditations
from the Periphery. Berlin.

Kapur, G. (2000). When Was Modernism. Essays on Contemporary
Cultural Practice. New Delhi.

Kapur, G. (2013). «Curating in Heterogenous Worlds».
Dumbadze, A.; Hudson, S. (eds), Contemporary Art. 1989 to
the Present. Chichester, 178-91.

Lemke, S. (1998). Primitivism Modernism. Black Culture and the
Origins of Transatlantic Modernism. New York.

Lusini, V. (2013). Destinazione mondo. Forme e politiche
dell’alterita nell’arte contemporanea. Verona.

Mancini, G. (2017). «Tra storia dell’arte e antropologia delle
immagini. Hans Belting, interprete della Global Art
History». Annali di Storia dell’Arte, 1,359-73.

Marchetti, L. (2021). «La storia dell’arte dopo la fine della storia
dell’arte». Rivista di estetica, 77,110-23.

Martin, J.H. (1989). Magiciens de la terre = Catalogo della
mostra (Parigi, 18 maggio-14 agosto 1989). Paris.

Mercer, K. (ed.) (2005). Cosmopolitan Modernisms. London.

Mercer, K. (2016). Travel & See. Black Diaspora Art Practices
Since 1980s. Durham.

Mitter, P. (2008). «Decentering Modernism: Art History and
Avant-Garde Art from the Periphery». The Art Bulletin,
15(4), 531-48.

Mosquera, G. (1993). «The Marco Polo Syndrome. Some
Problems around Art and Eurocentrism». Third Text, 21(3),
35-41.

Mosquera, G, (1994). «<Some Problems in Transcultural
Curating». Fisher, J. (ed.) Global Visions: Towards a New
Internationalism in the Visual Arts. London, 133-9.

Orlando, S. (éd.) (2013). Art et mondialisation. Anthologie de
textes de 1950 a nos jours. Paris.

Pinto, R. (2012). Nuove geogradfie artistiche. Le mostre al tempo
della globalizzazione. Milano.

Steeds, L. et al. (eds) (2013). Making Art Global (Part 2.)
‘Magiciens de la terre’ 1989. London.

95
Venezia Arti e-ISSN 2385-2720

n.s.7,34,2025,87-96


https://www.centrepompidou.fr/media/document/07/50/0750c1fe93c4a20e012db953cf8ce546/normal.pdf
https://www.centrepompidou.fr/media/document/07/50/0750c1fe93c4a20e012db953cf8ce546/normal.pdf
https://www.centrepompidou.fr/media/document/07/50/0750c1fe93c4a20e012db953cf8ce546/normal.pdf
https://www.tate.org.uk/research/tate-papers/12/the-other-story-and-the-past-imperfect
https://www.tate.org.uk/research/tate-papers/12/the-other-story-and-the-past-imperfect
https://www.tate.org.uk/research/tate-papers/12/the-other-story-and-the-past-imperfect




