
﻿

e-ISSN  2385-2720

Venezia Arti
Nuova Serie 7 — Vol. 34 — Dicembre 2025

Peer review
Submitted	  2025-08-30
Accepted	  2025-10-06
Published	 2025-12-17

Open access

© 2025 Gulia | cb  4.0

Citation  Gulia, M. (2025). «Magiciens de la terre come evento soglia della global art history? Ipotesi e prospettive di 
ricerca a partire dalla ricezione della mostra». Venezia Arti, 34, 87-96.

87DOI  10.30687/VA/2385-2720/2025/007

Edizioni
Ca’Foscari
Edizioni
Ca’Foscari

Magiciens de la terre come evento soglia  
della global art history? 
Ipotesi e prospettive di ricerca a partire  
dalla ricezione della mostra
Michela Gulia
Università degli Studi di Palermo, Italia

Abstract  The exhibition Magiciens de la terre, promoted by the Centre Georges Pompidou in 1989, remains a subject of controversy. 
In 2013, Hans Belting described it as an ‘intermezzo’ or ‘rite de passage’ between world art and global art, highlighting its nature 
by comparing it to Primitivism in 20th Century Art. However, Belting’s viewpoint has faced criticism from authors such as Christian 
Kravagna and Monica Juneja. They argue for a different timeline regarding the processes of globalization in art and seek to 
systematize the historical and artistic research conducted over the past two decades on global and transcultural modernisms.

Keywords  Magiciens de la terre. Global Art. Global Art History. Global Modernisms. Contemporary Art.

Sommario  1. Introduzione. – 2. A venticinque anni di distanza: Magiciens de la terre come ‘intermezzo’. – 3. Dalla prospettiva dei 
global modernisms.

1	  Introduzione

1  «La première exposition mondiale d’art contemporain». Jean-Hubert Martin utilizzò questa definizione come titolo di un testo 
redatto nel 1989, e incluso nella cartella stampa della mostra. Si veda Centre Georges Pompidou, 1989.
2  Cohen-Solal 2014, 236. Si riporta la citazione integrale: «La littérature générée par l’exposition est vertigineuse, tant par son 
volume que par la virulence de certaines interventions. Pourtant, l’absence de traduction en langue anglaise du catalogue – qui, 
par ailleurs, resta introuvable – et le petit nombre de visiteurs en 1989 […] produisirent encore un autre phénomène, car Magiciens 
de la terre fit partie de ces manifestations dont on parlait tellement, mais que l’on connaissait très peu». Il testo di Cohen-Solal, 
intitolato Une histoire de cartes, d’atlas et de planisphères, è stato redatto per il catalogo della mostra documentaria Magiciens de 
la terre. Retour sur une exposition légendaire, promossa dal Centre Pompidou nel 2014 e curata dal direttore della Bibliothèque 
Kandinsky, Didier Schulmann, in occasione dei venticinque anni dalla sua inaugurazione. In questo testo, Cohen-Solal sottolinea 
come l’eredità della mostra di Martin vada rintracciata proprio nel dibattito critico che essa ha generato, e nel suo farsi «catalyseur 
pour des projets et de recherche à venir».

Era il 1989 quando veniva inaugurata al Centre 
Georges Pompidou e negli spazi della Grande 
Halle de la Villette Magiciens de la terre, «prima 
esposizione mondiale d’arte contemporanea» 
secondo la definizione del suo curatore e allora 
direttore del centro, Jean-Hubert Martin.1 Con la 

sua selezione di cento artisti ‘contemporanei’, ossia 
viventi, di cui cinquanta occidentali e cinquanta 
provenienti dal resto del mondo, la mostra si è 
imposta da subito nel dibattito internazionale, 
dando origine a una letteratura descritta da 
Annie Cohen-Solal come «vertiginosa»2 che, 

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/VA/2385-2720/2025/01/007&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17


Venezia Arti e-ISSN  2385-2720
n.s. 7, 34, 2025, 87-96

88

Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

nell’analizzarne gli elementi di continuità e rottura 
rispetto ai precedenti modelli di rappresentazione 
e messa in scena dell’altro, ne ha fatto un caso 
esemplare, seppure controverso, nel dibattito 
sulla global art history. 

Questo articolo propone una revisione critica 
della ricezione di Magiciens de la terre e si 
focalizza sul carattere di soglia che Hans Belting 
ha attribuito alla mostra, descrivendola come 
‘intermezzo’ o ‘rite de passage’ dal modernismo 
e la world art all’arte contemporanea e la 
global art.3 Questo saggio analizza anche la 
critica mossa a questa lettura da autori come 
Christian Kravagna e Monica Juneja, promotori 
di una diversa interpretazione dei processi di 
globalizzazione dell’arte, che mette a sistema 
le ricerche condotte negli ultimi vent’anni sui 
modernismi non occidentali. Queste letture, a loro 
volta, possono essere interpretate come esito dei 
differenti indirizzi di ricerca confluiti nel discorso 
sulla global art history negli ultimi due decenni. 

In sintesi, si potrebbe dire che la storia dell’arte 
interessata al processo di globalizzazione è stata, 
da un lato, una storia impegnata a tracciare i 
contorni del nuovo fenomeno globale dell’arte 
contemporanea, non da ultimo passando 
attraverso le ricerche in atto nel campo della 
storia delle esposizioni,4 e ponendo l’accento sul 
problematico rapporto tra arte, identità culturale, 
multiculturalismo e narrazione postcoloniale. 
E, dall’altro, una storia che, parafrasando 
Kobena Mercer, ha assunto come oggetto di 
indagine le formazioni globali del modernismo 
in epoca coloniale.5 Una storia, in altre parole, 
che muovendo da una prospettiva ‘decentrata’ e 
assumendo l’evento della globalizzazione come 
crisi del quadro epistemologico e storiografico, 
ha riaperto le ricerche sul modernismo per 
produrre una visione differente dell’arte del XX 
secolo. Studi come quelli di Sieglinde Lemke, 
Primitivist Modernism. Black Culture and the 
Origins of Transatlantic Modernism (1998); 
Geeta Kapur, When Was Modernism. Essays on 

3  Belting 2013, 182.
4  Bydler 2004; Filipovic, Van Hal, Øvstebø 2010; Pinto 2012; Green, Gardner 2016. 
5  Mercer [2010] 2016, 248-61. Il titolo del saggio di Mercer è Art History After Globalization: Formations of the Colonial Modern. 
Si riporta l’incipit del testo: «The phrasing of the term ‘colonial modern’ is quite promising for it suggests a fresh approach to 
understanding the interrelationship between modernism and colonialism. In an attempt to tease out what the implications might 
be for art history, my focus in this contribution is to reflect upon the three cognate terms at the heart of the debate – ‘modernism’, 
‘modernity’, and ‘modernization’ – in light of what has become known, in the sociology of culture, as the multiple modernities thesis. 
Drawing on examples from the Annotating Art’s Histories texts that I recently completed as series editor, my aim is to suggest 
what cross-cultural studies in art history might look like when we carry out archival research ‘after’ globalization». 
6  Araeen 1989, 3.
7  Centre Georges Pompidou, 1989. Si riporta la citazione integrale al documento in cui Jean-Hubert Martin motiva tale esclusione: 
«Les œuvres qui correspondent trop directement à des catégories esthétiques ou artistiques déjà très connotées et théorisées 
chez nous. Même si ces œuvres ont été créées en-dehors de tout contact avec l’art occidental, leur adéquation à ces catégories 
reconnues les ferait passer pour des pastiches ou des œuvres fortement influencées. Il nous a paru plus sage de les écarter, car 
le malentendu les condamnerait et les explications ne leur seraient d’aucun secours». Sul concetto di ‘influenza’ come «the key 
epistemic tool, implicitly or explicitly, in the asymmetrical valuations of cultural exchanges», si veda Mitter 2008, 531-48.

Contemporary Cultural Practices in India (2000); 
Elizabeth Harney, In Senghor’s Shadow. Art, 
Politics, and the Avant-Garde in Senegal, 1960-
1995 (2004); o, ancora, le antologie curate da 
Mercer, tra cui Cosmopolitan Modernisms (2005) 
e Discrepant Abstraction (2006), hanno fatto da 
apripista a quelle ricerche storiografiche che oggi 
confluiscono nel discorso sui modernismi globali 
e transculturali.

Occorre tuttavia evidenziare come la questione 
dei modernismi non occidentali, pur avendo 
acquisito rilevanza storiografica solo negli ultimi 
due decenni, fosse stata già sollevata da Rasheed 
Araeen nel suo articolo su Magiciens de la terre, 
dal titolo «Our Bauhaus Others’ Mudhouse» e 
pubblicato nel 1989 come introduzione del numero 
speciale che Third Text dedicò all’esposizione del 
Beaubourg. Qui, infatti, l’artista e cofondatore 
della rivista scriveva: 

The central concern remains the same old-
fashioned debate about the relationship 
between modernism and the traditions of 
others. It is not perhaps generally known that 
the ‘other’ has already entered into the citadel 
of modernism and has challenged it on its own 
ground. The question is no longer only what the 
‘other’ is but also how the ‘other’ has subverted 
the very assumptions on which ‘otherness’ is 
constructed by dominant culture. The lack of 
knowledge of, or a reluctance to recognise, 
what has actually occurred, historically and 
epistemologically, has led to the perpetuation of 
the very same assumptions which the exhibition 
claims to question.6

Nel prendere a oggetto della sua disamina 
la ricezione allora corrente della mostra, e 
riferendosi alla scelta di Martin di escludere 
dalla sua selezione opere influenzate dal canone 
modernista,7 Araeen poneva un problema che in 
quel decennio era divenuto oggetto di dibattito 
all’interno del contesto britannico, animato 



Venezia Arti e-ISSN  2385-2720
n.s. 7, 34, 2025, 87-96

Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

89

non solo dalla presenza di una scena artistica, 
quella dei black artists, impegnata a reclamare 
la propria visibilità;8 ma, anche, da un contesto 
teorico, quello dei postcolonial e cultural studies, 
in cui spiccavano le voci già autorevoli di Homi 
Bhabha, Stuart Hall e Paul Gilroy. Entro questo 
scenario, radicalmente differente da quello 
francese,9 Araeen osservava la mostra e la sua 
ricezione, descrivendo entrambe come ancora 
radicate entro un costrutto storico ed epistemico, 
quello del modernismo, che continuava a essere 
«monopolizzato dalla cultura occidentale».10 
Di conseguenza, un tempo ‘primitivo’, adesso 
‘contemporaneo’, l’altro restava comunque ‘non 
moderno’.

Inoltre, nello stesso 1989, a distanza di pochi 
mesi dall’esposizione del Beaubourg, Araeen 
inaugurava, negli spazi della Hayward Gallery 
di Londra, la mostra The Other Story: Afro-
Asian Artists in Postwar Britain, la cui prima 
sezione, intitolata In the Citadel of Modernism, 
presentava artisti britannici della diaspora 
africana, caraibica e asiatica, il cui contributo 
al modernismo costituiva ancora, scrive Jean 
Fisher, «an untenable challenge to a Eurocentric 
universalist system of values».11 È a partire da 

8  Si rimanda a Doy 2000; Chambers 2014. Nel panorama editoriale italiano, si segnala il contributo di Lusini 2013, 43-65.
9  Come ha sottolineato Jean-Marc Poinsot nel saggio «Review of the Paradigms and Interpretative Machine, or, The Critical 
Development of ‘Magiciens de la terre’», pubblicato nel volume Making Art Global (Part 2). ‘Magiciens de la terre’ 1989, Jean-Hubert 
Martin non aveva concepito Magiciens de la terre nei termini di un progetto postcoloniale, né questo sarebbe stato possibile nel 
contesto francese di quegli anni. La Francia del 1989, scrive Poinsot, applicava infatti una sorta di oblio selettivo nei confronti 
del proprio passato. Figure come quelle di Frantz Fanon e Aimé Césaire avevano una presenza limitata nel dibattito pubblico e, 
sebbene il processo di decolonizzazione fosse in corso da decenni, occorrerà aspettare ancora alcuni anni prima della comparsa 
di studi sul rapporto tra le collezioni etnografiche e le politiche coloniali. Si veda Poinsot 2013, 106-7. 
10  Araeen 1989, 6.
11  Fisher 2009.
12  Belting 2009, 12. Il concetto di ‘doppia esclusione’ è stato formulato da Hans Belting nel saggio «Contemporary Art as Global 
Art. A Critical Estimate», raccolto nell’antologia The Global Art World: Audiences, Markets, and Museums. Qui lo storico dell’arte 
tedesco scrive: «The definition of modern art was based on a double exclusion. First, the paradigm was reserved for Western art 
whose confines were to remain clean and protected. ‘Making art’ was tantamount to ‘making modern art’. Artists unwilling or 
unable to follow this axiom, did not fall under the category of art at all. But even those who were modern in their art but lived 
outside the West, were not admitted to the ranks of official art history».
13  Belting 2013, 182.
14  Nel corso di un’intervista con Ladislav Kesner, Belting dichiarò che il discorso postcoloniale non era una soluzione. Si veda 
Kesner 2015, 395. 
15  Su Belting come interprete della global art history, si veda Mancini 2017, 359-73.

questa premessa che il confronto tra le due mostre 
del 1989 si rivela significativo: The Other Story, 
infatti, aveva reso visibile il carattere eurocentrico 
del modernismo, come prodotto dell’esclusione dal 
‘canone’ di quegli artisti che, pur essendo moderni, 
non erano bianchi od occidentali.12 Inoltre, aveva 
evidenziato come il termine ‘contemporaneo’, 
utilizzato per indicare gli artisti non occidentali, 
non fosse agganciato a una prospettiva storico-
artistica. L’eco di questo dibattito ha attraversato 
le ricerche e le proposte storiografiche che, negli 
ultimi due decenni, hanno tentato di descrivere il 
processo di globalizzazione dell’arte e, con essa, 
della storia dell’arte, iniziando dalla scelta degli 
eventi e delle date necessari a periodizzarlo. Le 
ricognizioni nate in risposta a questo contesto 
muovono da direttrici storiografiche in larga 
parte definibili come divergenti tra loro: una che 
individua la globalizzazione come un fenomeno 
nuovo, ‘contemporaneo’, ossia radicalmente altro 
dal ‘moderno’ e, con esso, dal modernismo; e l’altra 
che osserva la globalizzazione come un fenomeno 
dalla lunga durata, includendo nel suo ciclo quei 
modernismi non occidentali, sorti come effetto 
dello stesso processo di espansione coloniale.

2	 A venticinque anni di distanza: Magiciens de la terre come ‘intermezzo’

Nel 2013, Hans Belting definiva Magiciens de la 
terre come un ‘intermezzo’ o ‘rite de passage’ dal 
modernismo e la world art all’arte contemporanea 
e la global art,13 per segnalare, attraverso il 
riferimento alla mostra, la crisi di una storia 
dell’arte concepita e sviluppata per il modello 
europeo. Belting non era interessato a tracciare 
un profilo della global art come fenomeno 
storico caratterizzato da qualità specifiche. Né 

il suo intento era quello di scrivere una storia 
dell’arte non occidentale da una prospettiva 
postcoloniale.14 Piuttosto, il suo interesse era 
incentrato sul discorso della global art history, 
ossia su una riflessione inerente il metodo e la 
scrittura di una storia globale dell’arte.15 In 
questa prospettiva, la definizione di Magiciens 
de la terre come «intermezzo», ossia come evento 
in grado di indicare una discontinuità rispetto al 



Venezia Arti e-ISSN  2385-2720
n.s. 7, 34, 2025, 87-96

90

Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

passato, si inseriva in una ricognizione di lungo 
corso avviata dallo storico con la pubblicazione 
di La fine della storia dell’arte o la libertà dell’arte 
(1983); proseguita nella sua revisione, Art 
History after Modernism (1995), in particolare 
nel saggio Global Art and Minorities: a New 
Geography of Art History; e infine approdata 
nei saggi «Contemporary Art as Global Art. A 
Critical Estimat»e (2009), e «From World Art 
to Global Art. View on a New Panorama» (2013) 
quest’ultimi elaborati nell’ambito delle attività 
dello ZKM – Center for Art and Media di Karlsruhe, 
e del progetto GAM (Global Art and Museum), co-
fondato da Belting assieme ad Andrea Buddensieg 
e Peter Weibel. 

Questi testi, tra loro connessi, rispondevano 
alla necessità di evidenziare le criticità di una 
disciplina che per farsi globale, ossia per includere 
nel proprio orizzonte altre culture, doveva 
procedere a una revisione del suo statuto e dei 
suoi metodi. In questo percorso teorico, i saggi del 
1983 e del 1995 introducevano due questioni che 
costituiranno le fondamenta della riflessione di 
Belting sulla global art history, e che sono utili per 
comprendere la sua definizione di Magiciens de la 
terre come ‘intermezzo’. La prima: la discontinuità 
delle pratiche artistiche del contemporaneo 
rispetto a quelle del moderno. La seconda: la 
discontinuità della global art rispetto alla world 
art. Nel primo saggio, La fine della storia dell’arte o 
la libertà dell’arte, Belting evidenziava come l’idea 
di una storia dell’arte lineare e progressiva fosse 
un modello storiografico che ormai presentava 
tutti i suoi limiti di fronte alla produzione 
artistica contemporanea. In questa prospettiva, 
nota Luca Marchetti, lo storico suggeriva tre 
interpretazioni alternative del termine ‘fine’: fine 
dell’arte, ossia fine della sua funzione all’interno 
della società; fine della storia dell’arte, ossia fine 
del movimento storico interno all’arte; oppure 
fine della storiografia, ossia constatazione dei 
limiti dei modelli storiografici a disposizione.16 
Nell’indicare quest’ultima opzione come quella 
da lui accolta, Belting non solo evidenziava la 
sopraggiunta inoperatività di quei modelli, ma 
constatava anche come il loro declino prefigurasse 
la fine di un’idea ‘universale’ di arte che rendeva 

16  Marchetti 2021, 110-23. 
17  Belting [1995] 2003, 65.
18  Belting in seguito ritornerà sulla questione della world art. La pubblicazione di volumi come quelli di David Summers, 
Real Spaces. World Art Histories and the Rise of Western Modernism (2003), John Onians, Atlas of World Art (2004), e Kitty 
Zjjlmans e Wilfried van Damme, World Art Studies: Exploring Concepts and Approaches (2008), rendeva infatti necessario, dalla 
sua prospettiva, distinguere tra le differenti tradizioni dei termini world art e global art, spesso riferiti come sinonimi. Si veda 
Belting 2009, 5-7; 2013, 178-80. 
19  Belting 2009, 13. Johannes Fabian ha coniato il termine di ‘allocronismo’ per riferirsi a quell’atteggiamento di messa a distanza 
attraverso il tempo, che passa per la «negazione di coevità», ossia per il rifiuto di considerare i membri di altre culture come 
appartenenti al presente, attribuendo loro una temporalità altra, tendenzialmente arretrata e primitiva. Fabian individuava questo 
comportamento come effetto di quelle strategie discorsive etnografiche che configurano una cronopolitica e una disuguaglianza 

visibile la natura eurocentrica di questo stesso 
concetto. 

Tale questione sarà l’oggetto centrale del 
saggio del 1995, Global Art and Minorities: a 
New Geography of Art History, in cui l’autore 
introduceva il discorso sulla global art, partendo 
proprio dall’assunto che la storia dell’arte fosse 
un costrutto storico prodotto da e per la cultura 
europea. Non si trattava, in altre parole, di una 
narrazione a carattere generale e neutrale, 
come avrebbe voluto far credere la retorica 
dell’universalismo; piuttosto, la storia dell’arte 
doveva essere pensata come una funzione interna 
dell’Occidente, un ‘archivio culturale’ fondato 
su una certa selezione di opere che, disposte 
in una progressione lineare, nel complesso ne 
determinava il significato. Nuovi elementi potevano 
essere inseriti all’interno di questa struttura, solo 
a condizione che fossero divenuti compatibili con il 
suo ordine; ma, in ogni caso, l’archivio non poteva 
essere esteso ad libitum, pena la perdita del suo 
primo contenuto. Lo storico scriveva infatti: «The 
mechanism of constant extension does not by itself 
guarantee the continuity of cultural memory».17 

È in questo discorso che Belting apriva la 
questione della world art, termine utilizzato 
a inizio Novecento per indicare l’arte non 
occidentale collezionata nei musei etnografici, 
dove era presentata come il prodotto di società 
e tradizioni statiche, arretrate o ‘primitive’.18 Gli 
effetti di questa impostazione del termine world 
art non avrebbero però tardato a manifestarsi nel 
dibattito storico-artistico, a causa dell’interesse 
che essa aveva suscitato negli artisti delle 
avanguardie. Fu allora che la world art divenne 
oggetto di un processo insieme di inclusione ed 
esclusione, descritto da Belting nel saggio del 
2009, «Contemporary Art as Global Art. A Critical 
Estimate», e in quello del 2013, «From World Art 
to Global Art. View on a New Panorama». 

Da una parte, infatti, la world art venne esclusa 
dal canone modernista: «Ethnic craftsmen were 
thought of as living in a time outside history, 
much as the colonies were removed by Hegel out 
of history that for him was a Western prerogative», 
scriveva Belting.19 Mentre, dall’altra, l’anello di 
congiunzione tra la world art e la modern art 



Venezia Arti e-ISSN  2385-2720
n.s. 7, 34, 2025, 87-96

Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

91

veniva individuato nel concetto di ‘primitivismo’ 
coniato dallo storico dell’arte statunitense 
Robert Goldwater nel suo Primitivism in Modern 
Painting.20 Attraverso tale concetto,21 la world 
art si trasformava in un’idea ‘complementare’ a 
quella di modernismo,22 destinata sia a motivare, 
per mezzo di una lettura formalista, il ricorso degli 
artisti delle avanguardie all’arte non occidentale, 
sia a fornire una prova dell’universalità del 
modernismo, che in seguito avrebbe trovato 
spazio in una concezione di museo orientata 
da modelli come quello di André Malraux e il 
suo Musée imaginaire. L’ultima apparizione di 
questo concetto, scrive Belting, avrebbe avuto 
luogo al MoMA con la retrospettiva curata da 
William Rubin e Kirk Varnedoe, Primitivism in 
the 20th Century Art. Affinity of the Tribal and the 
Modern (1984), in un contesto artistico ormai del 
tutto mutato, in cui l’arte aveva perduto la sua 
precedente fisionomia, esteso la sua definizione, 
e integrato altri media, manufatti e processi. 
In questa nuova situazione, in cui era la stessa 
pratica degli artisti contemporanei a non rendere 
più possibili distinzioni come quella tra high 
art e artefatto etnografico, il primitivismo si 
trasformava in un concetto anacronistico.

The MoMA exhibition of 1984 had still been a 
colonial project, although it took place in the 
postcolonial era. Jean-Hubert Martin was ready 
to go beyond this divided world by proclaiming 
division as a practice had to be abolished.23

La scelta di presentare la mostra del Centre 
Pompidou come scena inaugurale del nuovo 
processo di globalizzazione dell’arte si inserisce, 
dunque, in un quadro interpretativo radicato 
nella lettura del ‘contemporaneo’ come crisi 
dell’arte moderna e inoperabilità delle sue master 
narratives; e in una visione di Magiciens de la 
terre come evento di cesura tra la world art e la 
global art, caratterizzato dalla contemporaneità 
tanto degli artisti occidentali quanto di quelli 

temporale che opera ben oltre l’antropologia. Si veda Fabian, 1983.
20  Goldwater 1938. 
21  Il concetto di primitivismo è elaborato da Goldwater in relazione al rapporto tra arte moderna e primitiva. La definizione che 
fornisce inquadra il primitivismo come un'attitudine artistica, variamente articolata tra ‘romantico’, ‘emozionale’, ‘intellettuale’ 
e ‘inconscio’, piuttosto che come una semplice appropriazione formale. Si veda Goldwater [1938] 1986, 250-1. Al contrario, Belting 
sostiene che il fenomeno del primitivismo va letto nei termini di un’appropriazione esclusivamente formale. Si veda Belting [2005] 
2009, 94-5.
22  Belting 2009, 3.
23  Belting 2013, 181.
24  Belting 2009, 2.
25  Belting, Buddensieg 2013, 28.
26  Si veda Féau 1999, 923-38; Conklin 2024, 65-71. 
27  Steeds 2013, 87.

non occidentali. «Global art emerged, like a 
phoenix from the ashes, from modern art at the 
end of twentieth century and opposed modernity’s 
cherished ideals of progress and hegemony»,24 
scriveva Belting, sottolineando come l’espansione 
globale dell’arte contemporanea avrebbe 
costituito una sfida alla continuità del punto di 
vista eurocentrico e a quello che definì, assieme 
ad Andrea Buddensieg, «the western privilege 
of history».25 Tuttavia, come ha evidenziato 
Lucy Steeds nel volume Making Art Global (Part 
2). ‘Magiciens de la terre’ 1989, l’esposizione di 
Martin, annunciata come precorritrice della nuova 
epoca del contemporaneo globale, non produsse 
una trasformazione delle politiche espositive del 
Beaubourg; né il museo aveva programmato, in 
coincidenza con la mostra, l’acquisizione delle 
opere commissionate agli artisti non occidentali 
e, quindi, la loro inclusione nelle sue collezioni 
di arte contemporanea. Il risultato fu che una 
larga parte di esse confluì, attraverso donazioni 
e prestiti permanenti, nelle collezioni di altri 
musei, tra cui il Musée national des Arts d’Afrique 
et d’Océanie di Parigi, di cui Martin sarebbe 
divenuto direttore nel 1994. Quest’ultimo, sorto 
dalle ceneri del Musée Permanent des Colonies, 
divenuto successivamente il Musée de la France 
d’Outre-Mer, era stato infine trasformato da André 
Malraux nel 1960, quando la Francia perse le sue 
colonie, nel Musée des Arts africains et océaniens, 
per trasformarsi ancora nel 1991 nel Musée des 
Arts d’Afrique et d’Océanie (MAAO).26 Scrive 
Steeds, riferendosi nello specifico al lavoro di 
Cyprien Tokoudagba: «In this way work celebrated 
for its status as global contemporary art by the 
curators of ‘Magiciens’ in 1989 was set back within 
a timeless and geographically marginalised frame, 
with the lead curator temporarily accompanying 
them as ambassador».27 

La questione sollevata dall’autrice interroga la 
periodizzazione del ‘contemporaneo’ promossa da 
Belting, così come il ruolo, attribuito alla mostra, di 
‘momento-soglia’ nella storia delle esposizioni del 



Venezia Arti e-ISSN  2385-2720
n.s. 7, 34, 2025, 87-96

92

Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

XX secolo.28 Le criticità evidenziate nell’impianto 
concettuale e storiografico di Magiciens de la 
terre, e alle quali lo stesso Martin si riferì nel 
corso di un’intervista con Belting, sostenendo che 
il suo progetto era stato promosso in un contesto 
storico-artistico in cui il primitivismo «non era 
ancora morto»29, impongono una riflessione che 
non può limitarsi al dato offerto dalla storia delle 

28  La definizione di Magiciens de la terre come ‘momento-soglia’ nella storia delle esposizioni del XX secolo è stata utilizzata da 
Alain Seban, già presidente del Centre Georges Pompidou, nella sua prefazione al catalogo Magiciens de la terre. Retour sur une 
exposition légendaire. Si veda Seban 2014, 5. 
29  Martin 2013, 209.
30  Il termine ‘Terzo Mondo’, per quanto oggi appaia desueto, è quello utilizzato da Gerardo Mosquera nel suo testo e, come tale, 
viene adottato in questo articolo.
31  Sul problema dell’arte etnica si era già espresso Rasheed Araeen. Si veda Araeen 1987, 6-35. 
32  Mosquera 1993, 41.
33  Mosquera 1993, 40. 

esposizioni. In questa prospettiva, Magiciens de 
la terre si presenta, ancora oggi, come prodotto 
complesso di quella crisi, di metodo ed epistemica, 
rilevata da Belting, che ha attraversato il discorso 
della storia dell’arte ‘alla fine della storia dell’arte’, 
ma non alla fine della modernità come progetto 
politico di emancipazione. 

3	 Dalla prospettiva dei global modernisms

Nel 1993, in un articolo pubblicato sulla rivista 
Third Text e intitolato «The Marco Polo Syndrome. 
Some Problems around Art and Eurocentrism», 
Gerardo Mosquera, già co-curatore nel 1989 
della terza edizione della Bienal de la Habana, 
riflettendo sui cambiamenti prodotti dall’ingresso 
degli artisti non occidentali nella scena espositiva 
internazionale, sottolineava la necessità di 
prestare attenzione al discorso sull’anti-
eurocentrismo prodotto in Occidente in quegli 
ultimi anni. Il rischio infatti, scriveva l’autore, era 
che nonostante le buone intenzioni e l’indiscutibile 
valore di questa auto-critica, l’Occidente finisse 
con il fornire al ‘Terzo Mondo’30 una filosofia 
contemporanea del dialogo tra culture, che 
avrebbe perpetuato quelle forme di distorsione già 
prodotte in passato a causa dell’imporsi di un’unica 
prospettiva d’analisi. Occorreva invece, secondo 
Mosquera, costruire una cultura contemporanea 
animata da una pluralità di prospettive che 
tenesse conto, però, dei problemi sorti nel contesto 
della ‘globalizzazione occidentale’ e in particolare 
di quel nuovo esotismo, descritto come vettore 
di eurocentrismo passivo o di seconda mano, 
che condizionava la produzione culturale delle 
periferie a causa dell’incessante richiesta di arte 
etnica proveniente dai centri del sistema. Non era 
quindi sufficiente, come accaduto con Magiciens 
de la terre, decentrare il panorama espositivo 
includendo artisti non occidentali e con essi le 
loro tradizioni culturali, piuttosto che la loro 
produzione artistica contemporanea. Il problema 
ora non riguardava solo la loro visibilità e andava 
quindi affrontato da altre prospettive: da una 
parte occorreva che gli artisti non occidentali si 
sottraessero alle richieste di autenticità avanzate 

dai centri del sistema dell’arte;31 ma, dall’altra, 
era anche necessario che la cultura occidentale 
divenisse finalmente oggetto di un processo 
di revisione necessariamente plurale, e agito 
dall’altro. Scriveva Mosquera: «Intercultural 
involvement consists not only of accepting the 
Other, it also implies that the Other does the same 
with me, problematising my self-awareness».32 
La posta in gioco in questo processo era alta, 
dal momento che a dover essere de-costruito 
era innanzitutto il mito occidentale del valore 
universale dell’arte. E per farlo, concludeva 
Mosquera, bisognava passare necessariamente 
attraverso «una prospettiva metodologica 
pluralistica», in grado di cogliere il carattere 
ibrido dei processi artistici, sociali e culturali.33

Venti anni dopo, in un contesto storico-artistico 
mutato nelle premesse e negli obiettivi, Christian 
Kravagna introduceva il suo articolo «Toward 
a Postcolonial Art History of Contact» (2013), 
pubblicato sulla rivista Texte zur Kunst, notando 
come molti dei discorsi prodotti a partire dal global 
turn sembrassero ancora arenati nella vecchia 
contrapposizione tra storia dell’arte occidentale 
e storie delle arti extraeuropee. Autori come Hans 
Belting e Peter Weibel, concentrati sulla tesi di 
una riorganizzazione globale del sistema dell’arte 
che, dalla loro prospettiva, avrebbe avuto inizio 
nel 1989, continuavano a indicare in Magiciens 
de la terre il momento di nascita della global 
art, cancellando così le ambizioni e i traguardi 
raggiunti in decenni dai movimenti anticoloniali e 
dalle modernità e i modernismi non occidentali. Da 
questa prospettiva, il carattere di soglia attribuito 
a Magiciens de la terre da Belting non faceva altro 
che rafforzare una prospettiva post-eurocentrica 



Venezia Arti e-ISSN  2385-2720
n.s. 7, 34, 2025, 87-96

Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

93

destinata ad alimentare, scriveva Kravagna, una 
‘retorica del globale’, piuttosto che contribuire a 
una storiografia dei processi di globalizzazione 
dell’arte, già riscontrabili nel corso del primo 
Novecento, nelle relazioni di scambio e di 
interdipendenza tra modernità e modernismi 
di differenti regioni del mondo. Era necessario, 
quindi, mettere mano a una storiografia non 
più orientata dalla sola necessità di superare 
posizioni eurocentriche, ma in grado di cogliere 
il carattere già decentrato, globale e plurale del 
moderno, esito del processo coloniale. Al contrario, 
assumere Magiciens de la terre come evento 
soglia del discorso sulla global art implicava una 
ripetizione di quelle stesse rimozioni operate 
dal suo curatore nella selezione degli artisti non 
occidentali e, con esse, di tutte quelle esperienze 
artistiche, politiche e culturali che pure avevano 
avuto, tra i loro crocevia, capitali europee come 
Parigi, durante le fasi storiche del colonialismo e 
della decolonizzazione.34

Successivamente Kravagna, nel suo 
Transmodern. An Art History of Contact, 1920-
60, volume pubblicato nel 2022, insiste sul 
carattere ancora eurocentrico di Magiciens 
de la terre e, citando quanto scritto da Geeta 
Kapur nel suo saggio Curating in Heterogeneous 
Worlds,35 evidenzia come il paradigma curatoriale 
della mostra avesse prodotto proprio quella 
dicotomia tra artisti ‘indigeni’ non occidentali e 
‘avanguardisti’ occidentali cui faceva riferimento 
Mosquera nel suo articolo del 1993. «Magiciens de 
la terre represented the Eurocentric point of view 
of a team of white curators – a postmodern version 
of anthropological and primitivist legacy of colonial 
modernism»,36 scrive Kravagna, chiedendo, in 
conclusione del suo discorso, quali esiti avrebbe 
potuto produrre, su una ri-articolazione post-
eurocentrica della storia dell’arte, la scelta non di 
Magiciens de la terre ma di The Other Story come 
evento soglia della global art history.

A sua volta Monica Juneja, nell’introdurre 
il suo volume Can Art History Be Made Global? 

34  A queste esperienze, lo stesso Centre Pompidou ha recentemente dedicato una mostra Paris Noir. Circulations artistiques et 
luttes anticoloniales, 1950-2000 (19 marzo-30 giugno 2025), curata da Alicia Knock. Questa esposizione va inquadrata come esito 
delle politiche museali adottate dal Beaubourg in risposta al global turn, tra cui mi limito a indicare l’avvio, nel 2010, del programma 
«Recherche et Mondialisation», sotto la direzione scientifica di Catherine Grenier, finalizzato a promuovere «le développement 
d’une collection rendant compte de tous les aspects de la scène artistique mondiale, et participe au ‘grand chantier’ de réécriture 
de l’histoire de l’art du XX et du XXI siècle» (Grenier 2013, 9). Tra le prime iniziative di questo programma troviamo l’esposizione 
Modernités plurielles de 1905 à 1970 (23 ottobre 2013-26 gennaio 2015), riallestimento delle collezioni ‘moderne’ del museo. E la 
pubblicazione del volume Art et mondialisation. Anthologie de textes de 1950 à nos jours (2013), che raccoglie saggi di autori centrali 
dei postcolonial e cultural studies, alternandoli, in ordine cronologico, a quelli di artisti, critici e storici dell’arte. 
35  Kapur 2013, 178. Si riporta la citazione per intero: «My own criticism is focused on the way this curatorial paradigm for 
contemporary art set up a binary of the indigenous and the avant-garde; mapped it over swathes of the globe in geographical 
terms; then weighed the balance of potentialities between individual agency (of northern artists) and timeless consanguinity (of 
artists from the south)».
36  Kravagna 2022, 55.
37  Mosquera 1994, 133.
38  Kapur 2013, 178-91.

Meditations From The Periphery, pubblicato nel 
2023, nota come l’interpretazione dei processi 
di globalizzazione dell’arte promossa da Hans 
Belting continuasse a informare il dibattito 
sulla periodizzazione della global art, ovvero il 
suo esordio nel 1989. Tuttavia, scrive Juneja, la 
popolarità di questa definizione sottovalutava 
non solo il suo presentismo, ma anche le sue 
premesse eurocentriche. L’arte non occidentale, 
infatti, dipendeva dall’intervento dei curatori 
occidentali per il suo riconoscimento e, a sua 
volta, questa dipendenza aveva portato a produrre 
un tipo di arte che potesse essere considerata 
‘globale’. Da questa prospettiva, la ‘globalità’ 
doveva necessariamente essere pensata come un 
attributo prodotto e fatto circolare da una rete 
di attori tra loro interconnessi, che contribuivano 
a rafforzare, citando Gerardo Mosquera, quella 
divisione gerarchica, caratteristica del sistema 
dell’arte, tra «culture che curano» e «culture che 
sono curate».37 L’analisi di Magiciens de la terre si 
rendeva, dunque, ancora indispensabile, proprio 
perché continuava a essere pensata come la prima 
mostra globale di arte contemporanea. Analizzarla 
dalla prospettiva attuale significava comprendere 
se essa fosse stata in grado di generare un nuovo 
spazio discorsivo e nuove geografie culturali; 
oppure, al contrario, se avesse stabilito nuovi 
confini in sostituzione di quelli precedenti. In 
ogni caso, Magiciens resta centrale all’interno 
del dibattito storico-artistico perché essa agisce, 
con le parole di Geeta Kapur, nei termini di una 
«produzione provocativa»: mettendo, cioè, alla 
prova i modelli tradizionali della storia occidentale 
dell’arte; ma, anche, sollevando questioni inerenti 
lo sviluppo storico delle pratiche artistiche non 
occidentali, entro un contesto discorsivo a 
carattere postcoloniale:38 

The Magiciens’ agenda admitted the 
modernizing process in the rest of the world, 
but within an anthropological paradigm of 
tradition-and-change that ultimately disavowed 



Venezia Arti e-ISSN  2385-2720
n.s. 7, 34, 2025, 87-96

94

Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

the plurality of modernism. It obfuscated the 
actual anticolonial/postcolonial discourse of 
democracy, civil and political rights, that gives 
cultural transformations an edge. Nor was the 
terrain anywhere mapped by people’s living 
struggles, as Jean Fisher and Guy Brett pointed 
out, even a conceptual recognition of which 
would have led to other choices than what the 
trope of Magiciens provided.39

A distanza di venticinque anni dal 1989, mentre 
Kapur tornava a interrogare il dibattito storico-
artistico generato dalla mostra da una prospettiva 
analoga a quella di Rasheed Araeen in «Our 
Bauhaus Others’ Mudhouse», il Centre Pompidou 
promuoveva l’esposizione documentaria Magiciens 
de la terre. Retour sur une exposition légendaire, 
curata da Didier Schulmann, direttore della 
Bibliothèque Kandinsky. Nel testo redatto per il 
catalogo di questa mostra, Jean-Hubert Martin 
sosteneva che Magiciens de la terre era stata 
concepita come un «sujet de plaisir», ma che si era 
trasformata in un oggetto di scontro ideologico, 
a causa di approcci interpretativi estranei al suo 
impianto concettuale e mutuati dal dibattito sul 
postmoderno, la critica postcoloniale e i cultural 
studies.40 A distanza di oltre due decenni dalla 
mostra, e a quasi quaranta da oggi, tornare 
sull’idea di un «sujet de plaisir», inteso come 
dimensione del piacere estetico, fa emergere 
l’ambiguità e le contraddizioni di un’operazione la 
cui problematicità non era percepibile dal curatore 
e dal suo team, ma che ha aperto, in ambito storico-
artistico, ben altre questioni che quella estetica. 

Nello stesso 2014 il museo proponeva un 
riallestimento delle sue collezioni di arte moderna 
con la mostra Modernités plurielles de 1905 à 1970, 
curata da Catherine Grenier, dal 2010 direttrice 
del programma “Recherche et mondialisation”, 
promosso dal Centre Pompidou in risposta al global 
turn. Nel suo testo in catalogo Grenier scriveva:

39  Kapur 2013, 178.
40  Martin 2014, 376. Si riporta la citazione integrale: «On a tout dit sur Magiciens de la terre. L’exposition est devenue un objet 
d’étude qui m’échappe, un objet d’affrontements idéologiques, alors qu’elle était un sujet de plaisir! Magiciens de la terre résultait 
d’une investigation et d’une curiosité au spectre si large que je me suis refusé à livrer les clés d’interprétation avec l’exposition. 
Je n’ai cessé de dire qu’il fallait la voir et que le visiteur serait confronté à son propre savoir, à son jugement et à son envie de 
découverte. Magiciens de la terre a été analysée au filtre de doctrines relevant du politique, du marxisme, du postmodernisme, 
du racisme, du postcolonialisme, des cultural studies, or l’exposition ne relevait d’aucune de ces doctrines. Le mot mondialisation 
n’existait pas». 
41  Grenier 2013, 15.
42  Grenier 2013, 17. 

«Modernités plurielles» est une présentation 
des collections du Centre Pompidou fondée 
sur une relecture critique de l’histoire de l’art 
du xxᵉ siècle. Cette exposition-manifeste, fruit 
de recherches menées par une large équipe 
de conservateurs et de jeunes chercheurs 
universitaires, est une première proposition 
de renouvellement du discours conventionnel 
sur l’art moderne. Elle rompt avec de longues 
années de consensus autour d’un récit unifié, 
linéaire et progressiste, proposé avec de 
légères variantes nationales par l’ensemble des 
musées occidentaux. Ce consensus, aujourd’hui 
en crise, demande à être actualisé et rétabli 
sur de nouvelles bases. Deux phénomènes 
conjoints nous y engagent: la relecture critique 
de la modernité occidentale et le contexte de la 
mondialisation. La remise en cause des discours 
dominants et des hiérarchies établies, comme la 
conscience de l’inadaptation du schéma existant 
pour la prise en compte d’une histoire de l’art 
mondiale, sont des injonctions pressantes. Cette 
proposition en forme d’exposition y répond, et 
pose les prémisses d’une révision historique.41

In questo passaggio, così come nel resto del testo, 
non troviamo alcun riferimento a Magiciens de la 
terre. Al contrario, Grenier cita Rasheed Araeen e 
The Other Story, per sottolineare il punto di origine 
o la soglia di un discorso, a partire dal quale aveva 
avuto inizio la revisione del modernismo e, con 
esso, del costrutto occidentale del ‘canone’.42 In 
un radicale rovesciamento di prospettiva, il museo 
accoglieva quindi l’eredità di The Other Story, e 
ripartiva dal 1989 assumendo questa data non 
come punto di avvio ma come punto di transizione 
dentro un processo, quello della globalizzazione 
dell’arte, osservato ora non più solo dalla 
prospettiva del ‘contemporaneo’, come accaduto 
con Magiciens de la terre, ma retrocedendo in 
direzione del ‘moderno’. 



Venezia Arti e-ISSN  2385-2720
n.s. 7, 34, 2025, 87-96

Michela Gulia
Magiciens de la terre come evento soglia della global art history?

95

Bibliografia

Araeen, R. (1987). «From Primitivism to Ethnic Art». Third Text, 
1(1), 6-25.

Araeen, R. (1989). «Our Bauhaus Others’ Mudhouse». Third 
Text, 3(6), 3-17. 

Araeen, R. (1989). The Other Story: Afro-Asian Artists in Post War 
Britain = Catalogo della mostra (Londra, 29 novembre 1989-
4 febbraio 1990). London.

Belting, H. [1983] (1990). La fine della storia dell’arte, o La 
libertà dell’arte. Torino.

Belting, H. [1995] (2003). Art History after Modernism. Chicago; 
London.

Belting, H. [2005] (2009). «Immagine, medium, corpo: un nuovo 
approccio all’iconologia». Pinotti, A.; Somaini, A. (a cura di), 
Teorie dell’immagine. Il dibattito contemporaneo. Milano. 

Belting, H. (2009). «Contemporary Art as a Global Art. A Critical 
Estimate». Belting, H. et. al. (eds), The Global Art World: 
Audiences, Markets, Museums. Ostfildern, 38-73.

Belting, H. (2013). «From World Art to Global Art: View on 
a New Panorama». Belting, H. et al. (eds), The Global 
Contemporary and the Rise of New Art Worlds = Catalogo 
della mostra (Karlsruhe, 17 settembre 2011-5 febbraio 
2012). Cambridge, Mass.; London, 178-86. 

Chambers, E. (2014). Black Artists in British Art. A History Since 
the 1950s. London.

Centre Pompidou, (1989), Les étapes d’un project (Cartella 
Stampa), https://www.centrepompidou.fr/media/
document/07/50/0750c1fe93c4a20e012db953cf8ce546/
normal.pdf.

Cohen-Solal, A.; Martin, J.H. (2014). Magiciens de la terre. 
Retour sur une exposition légendaire = Catalogo della 
mostra (Parigi, 27 marzo-8 settembre 2014). Paris.

Conklin, A. (2024). «Le musée permanent des Colonies et 
le musée d’Ethnographie du Trocadéro. Une vocation 
coloniale partagée dans les années 1930?». Homme & 
Migrations, 3(1346-1347), 65-71.

Doy, G. (2000). Black Visual Culture: Modernity and 
Postmodernity. London. 

Fisher, J. (2009). «The Other Story and the Past 
Imperfect». Tate Papers, 12. https://www.tate.org.uk 
/research/tate-papers/12/the-other-story-and- 
the-past-imperfect.

Fabian, J. [1983] (2021), Il tempo e gli altri: come l’antropologia 
costruisce il proprio oggetto. Milano. 

Féau, E. (1999). «L’art africain au musée des Arts d’Afrique 
et d’Océanie: collections et perspectives pour le musée 
du quai Branly». Cahiers d’études africaines, 39(155-156), 
923-38. 

Grenier, C. (2013). Modernités plurielles de 1905 à 1970 = 
Catalogo della mostra (Parigi, 23 ottobre 2013- 26 gennaio 
2015). Paris. 

Harney, E. (2004). In Senghor’s Shadow. Art, Politics, and the 
Avant-Garde in Senegal. London. 

Kravagna, C. (2013). «Toward a Postcolonial Art History of 
Contact». Texte Zur Kunst, 91, 110-31.

Kravagna, C. (2022). Transmodern. An Art History of Contact, 
1920-60. Manchester.

Juneja, M. (2011). «Global Art History and the Burden of 
Representation». Belting, H. et al. (eds), Global Studies: 
Mapping Contemporary Art and Culture. Ostfildern, 274-97.

Juneja, M. (2023). Can Art History Be Made Global? Meditations 
from the Periphery. Berlin.

Kapur, G. (2000). When Was Modernism. Essays on Contemporary 
Cultural Practice. New Delhi. 

Kapur, G. (2013). «Curating in Heterogenous Worlds». 
Dumbadze, A.; Hudson, S. (eds), Contemporary Art. 1989 to 
the Present. Chichester, 178-91.

Lemke, S. (1998). Primitivism Modernism. Black Culture and the 
Origins of Transatlantic Modernism. New York. 

Lusini, V. (2013). Destinazione mondo. Forme e politiche 
dell’alterità nell’arte contemporanea. Verona. 

Mancini, G. (2017). «Tra storia dell’arte e antropologia delle 
immagini. Hans Belting, interprete della Global Art 
History». Annali di Storia dell’Arte, 1, 359-73.

Marchetti, L. (2021). «La storia dell’arte dopo la fine della storia 
dell’arte». Rivista di estetica, 77, 110-23.

Martin, J.H. (1989). Magiciens de la terre = Catalogo della 
mostra (Parigi, 18 maggio-14 agosto 1989). Paris.

Mercer, K. (ed.) (2005). Cosmopolitan Modernisms. London.
Mercer, K. (2016). Travel & See. Black Diaspora Art Practices 

Since 1980s. Durham.
Mitter, P. (2008). «Decentering Modernism: Art History and 

Avant-Garde Art from the Periphery». The Art Bulletin, 
15(4), 531-48.

Mosquera, G. (1993). «The Marco Polo Syndrome. Some 
Problems around Art and Eurocentrism». Third Text, 21(3), 
35-41.

Mosquera, G, (1994). «Some Problems in Transcultural 
Curating». Fisher, J. (ed.) Global Visions: Towards a New 
Internationalism in the Visual Arts. London, 133-9. 

Orlando, S. (éd.) (2013). Art et mondialisation. Anthologie de 
textes de 1950 à nos jours. Paris.

Pinto, R. (2012). Nuove geografie artistiche. Le mostre al tempo 
della globalizzazione. Milano.

Steeds, L. et al. (eds) (2013). Making Art Global (Part 2.) 
‘Magiciens de la terre’ 1989. London.

https://www.centrepompidou.fr/media/document/07/50/0750c1fe93c4a20e012db953cf8ce546/normal.pdf
https://www.centrepompidou.fr/media/document/07/50/0750c1fe93c4a20e012db953cf8ce546/normal.pdf
https://www.centrepompidou.fr/media/document/07/50/0750c1fe93c4a20e012db953cf8ce546/normal.pdf
https://www.tate.org.uk/research/tate-papers/12/the-other-story-and-the-past-imperfect
https://www.tate.org.uk/research/tate-papers/12/the-other-story-and-the-past-imperfect
https://www.tate.org.uk/research/tate-papers/12/the-other-story-and-the-past-imperfect



