
Antichistica 45 | Archeologia 11
e-ISSN 2610-9344  |  ISSN 2610-8828
ISBN [ebook] 978-88-6969-965-8  |  ISBN [print] 978-88-6969-966-5

Open access 163
Submitted 2025-08-06  |  Published 2025-12-18
© 2025 Possenti  |  cb 4.0 
DOI  10.30687/978-88-6969-965-8/008

Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica
Atti della giornata di studi (Oderzo, 24 maggio 2024)
a cura di Marta Mascardi, Margherita Tirelli, Maria Cristina Vallicelli

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Da Eppone a Magno: i vescovi 
della diocesi di Oderzo tra mito, 
racconti, documenti e dati 
archeologici
Elisa Possenti
Università di Trento, Italia

﻿ Abstract  This article analyses the evidence relating to the bishops of Oderzo 
mentioned in written sources who are believed to have resided in the ancient Roman 
city: Epone, Marciano, Floriano, Tiziano and Magno. Most of the evidence dates from 
long after the bishops’ lives and presents considerable problems of interpretation. 
Archaeological evidence is very scarce and extremely incomplete. However, the overall 
picture suggests the importance and prestige of the ancient bishopric of Opitergium, 
whose legacy was taken up, with different methods and objectives, first by Cittanova 
and then by Ceneda.

Keywords  Early Middle Ages. Episcopal sees. Oderzo. Ceneda. Cittanova.

Sommario  1 Introduzione. – 2 Eppon/Eppone (?). – 3 Marcianus/Marciano. – 
4 Florianus/Floriano e Titianus/Tiziano. – 5 Magnus/Magno.

 In ricordo di Giuseppe Cuscito
(12 aprile 1940-16 dicembre 2024)

1	 Introduzione

Le notizie relative ai vescovi di Oderzo comprese tra la fine 
del IV e il VII secolo d.C. sono come ben noto, estremamente 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-965-8/008&domain=pdf&date_stamp=2026-01-07


Antichistica 45 | 11 164
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿problematiche e praticamente prive di riscontri archeologici.1 Per 
quanto caratterizzate da incertezze se non addirittura da elementi 
leggendari, nel presente contributo si è tuttavia cercato di offrirne 
una visione d’insieme complessiva, organizzata cronologicamente e 
che tenga conto, quando opportuno, del quadro storico coevo della 
Venetia e delle testimonianze materiali relative alle fasi altomedievali 
di Oderzo. Ne è risultata una sintesi sostanzialmente compilativa2 
che più che risposte ha generato dubbi ma che si spera potrà in un 
prossimo futuro essere utile nel caso in cui emergessero, come spesso 
auspicato, nuovi dati archeologici capaci di illuminare un capitolo 
della storia opitergina per ora quasi del tutto oscuro. Un auspicio che, 
come si argomenterà nelle pagine che seguono, è fortemente indotto 
dal sospetto che quanto riportato dalle fonti scritte possa rielaborare 
e celare elementi in parte autentici.

2	 Eppon/Eppone (?)

Il primo supposto nome della lista dei vescovi opitergini, così come 
proposto nel Settecento da Coleti in Italia sacra3 e quindi nel 1925 da 
Kehr e nel 1927 da Lanzoni,4 è Eppon (Epone o Eppone), un personaggio 
che compare per la prima volta nelle fonti scritte nell’opera Andreae 
Danduli ducis Venetiarum Chronica per extensum descripta aa. 46-
1280 d.C., risalente alla prima metà del XIV secolo.5 In quella sede, 
dando per buona la fondazione della città di Venezia il 25 marzo 
421, l’autore, Doge tra il 1343 e il 1354, scrisse che la chiesa di San 
Giacomo di Rialto, oggi nota anche come San Giacometto, sarebbe 
stata eretta poco dopo quella data come ex voto per un disastroso 

1  Sconosciuta è l’ubicazione dei luoghi di culto cristiani più antichi per i quali si 
possono solo fare delle ipotesi (sotto l’attuale Duomo? In corrispondenza di San Pietro 
‘rotto’ demolito alla metà del XIX secolo?) e di cui altrettanto sconosciuta è la loro 
effettiva cronologia e aspetto materiale (Possenti 2015, 65-6; 2023, 98-9, con bibliografia 
precedente). Solo con molti dubbi potrebbe avere una provenienza opitergina una 
lastra marmorea inquadrabile nel VI secolo oggi conservata all’interno della chiesa 
di Stabiuzzo di Ormelle (Possenti 2015, 66-7, fig. 3). L’epigrafe paleocristiana di età 
costantiniana, oggi murata all’interno del Duomo di Oderzo, proviene invece con 
certezza dalle catacombe di San Callisto a Roma dove fu scoperta nel 1693 e da cui 
poi arrivò a Oderzo nel 1699 come dono della nobildonna Maria Ottoboni ai Cappuccini 
di Oderzo (Bellis 1963, 79-84; Forlati Tamaro 1976, 98, che riporta come data della 
donazione il 1696). 
2  Oltre alla bibliografia specifica via via indicata si vedano anche Tomasi 1998, 13-
17 e Cuscito 2015, 17-21. 
3  Coleti 1722, 10, 152.
4  Kehr 1925, 77; Lanzoni 1927, 902.
5  Per l’edizione critica dell’opera di Andrea Dandolo ci si è avvalsi in questa sede di 
Pastorello 1938-58 e Berto 2003c.

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 165
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

incendio e consacrata dai vescovi Severiano di Padova, Ambrogio 
di Altino, Giocondo di Treviso ed Eppone di Oderzo (Perfectoque 
voto, ecclesia consecrata est per Severianum episcopum paduanum, 
Ambroxium episcopum altinatem, Iocundum episcopum tarvisinum, 
et Epponem episcopum opiterginum; Felixque presbiter vir catholicus 
pro sacramentis ecclesiasticis exibendis in ea deputatus est).6 Ben 
noto a tutti è come la data di una fondazione di Venezia nel 421, 
ricorrente nei documenti a partire dall’ultimo quarto del XII secolo, 
sia inverosimile7 e probabilmente questa quaterna di vescovi non 
consacrò mai la chiesa rivoaltina (attestata per la prima volta nel 
1152 ma generalmente ritenuta risalente all’XI-XII secolo)8 anche 
se ancora nel XVI e XVII secolo questa fondazione leggendaria fu 
ricordata in due epigrafi oggi murate ai lati dell’altar maggiore di San 
Giacometto.9 Ritornando al testo del Dandolo ciò che più interessa 
in relazione a Oderzo non è tuttavia la supposta fondazione della 
chiesa veneziana – probabilmente inventata di sana pianta – quanto 
piuttosto l’associazione dei quattro prelati di cui almeno due, 
Severiano e Ambrogio, potrebbero essere effettivamente esistiti. 
Secondo la ricostruzione di Maria Pia Billanovich, Severiano sarebbe 
stato infatti un vescovo-abate territoriale attivo a Padova alla fine del 
IV o al massimo agli inizi del V secolo.10 Per quanto riguarda invece 
Ambrogio di Altino, un vescovo Ambrosius compare nel Chronicon 

6  Pastorello 1938-58, 53-4; Berto 2003c, 368-9.
7  Sulle origini di Venezia esiste una bibliografia sconfinata; in questa sede ci si 
limita a citare, in quanto specificamente dedicato alla pretesa fondazione del 421, 
documentata nelle cronache a partire dall’ultimo quarto del secolo XII (Annales veneti 
della Biblioteca civica di Metz) Lazzarini 1969, poi ripreso da tutti gli autori di epoca 
successiva. La sintesi più recente e completa sulla questione, affrontata da un punto di 
vista sia storico sia archeologico, è in Gasparri, Gelichi 2024.
8  Sulle vicende storico-architettoniche dell’edificio di XI-XII secolo e la sua 
relazione con la circostante area del mercato di Rialto, Agazzi 2023 e Collins 2023. Un 
saggio effettuato all’interno dell’edificio nel gennaio 1937 sembrerebbe aver inoltre 
documentato una pavimentazione a cocciopesto situata a 1,60 m al di sotto di quella 
attuale (Marzemin 1937, 270-1 che l’attribuisce ad una chiesa degli inizi del VII secolo), 
la cui effettiva cronologia è tuttavia per ora del tutto imprecisabile. 
9  Mazzariol 2016, 67-70. Il primo testo, in cui Ambrogio di Altino è diventato Ilario, 
risale al 1531-32 e fu commissionato dal pievano Natale Regia dopo i lavori di restauro 
successivi ad un disastroso incendio che aveva devastato l’area nel 1514; il secondo 
al pievano Girolamo Dall’Acqua che, in concomitanza con lavori di restauro da lui 
promossi, fece riscrivere nel 1600 il testo dell’epigrafe più antica per mantenerne 
memoria del contenuto. Per la sostituzione di Ambrogio con Ilario, v. infra. 
10  Billanovich 2006, 158-61, sulla base dell’analisi dello stile e del contenuto delle 
epistole cosiddette «di Cromazio» e dello «pseudo-Cromazio». L’esistenza di un vescovo 
Severiano, in questo caso dichiaratamente ripresa dalla Cronaca di Andrea Dandolo, è 
riproposta anche in Italia Sacra (Coleti 1722, 426) e da Lanzoni 1927, 916. 



Antichistica 45 | 11 166
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿Altinate, un’opera anonima redatta e rielaborata tra XI e XIII secolo,11 
al secondo posto dopo Eliodoro, primo vescovo di Altino vissuto sullo 
scorcio del IV secolo.12 Si potrebbe giustamente obiettare, come già 
aveva rilevato il Lanzoni, che nel Chronicon Altinate (più vecchio 
della cronaca del Dandolo di almeno duecento anni) il nome fosse 
stato attinto proprio dalla leggenda della fondazione di San Giacomo,13 
ma si deve anche ricordare che un Ambrogio, vescovo di Altino, è 
menzionato anche nella Vita di San Liberale (attuale patrono di 
Treviso ma secondo la tradizione nativo di Altino), forse composta 
nel secolo X e conservata in un manoscritto della fine del XIV oltre 
che in diversi compendi, alcuni dei quali anteriori al manoscritto 
stesso.14 Quindi per lo meno a partire dal X-XI secolo vi era una 
tradizione o nel peggiore dei casi una leggenda che ricordava un 
Ambrogio successore di Eliodoro. Di conseguenza, seppure con 
estrema cautela, c’è un certo margine, per quanto debolissimo, 
per non escludere che dei quattro vescovi citati in relazione alla 
consacrazione, certamente inventata, di San Giacomo di Rialto, due 
(Vitaliano e Ambrogio) siano effettivamente esistiti, fatto che porta di 
conseguenza a chiedersi se anche gli altri due (Giocondo15 e Eppone) 
fossero personaggi reali o no.

Una questione a cui è difficile rispondere e che è ulteriormente 
complicata dal confronto tra la Cronaca di Andrea Dandolo (redatta 
entro la metà del XIV secolo) e un’altra Cronaca, a lungo ritenuta 
anonima ma scritta da Jacopo Dondi forse tra il 1328 e il 1339 e di poco 
più antica rispetto a quella del Dandolo che probabilmente ne fece uso 
per la stesura della sua opera.16 In relazione alla consacrazione di San 
Giacomo i due testi infatti divergono leggermente, fatto che ha spinto 
gli studiosi che se sono occupati ad ipotizzare l’esistenza di una terza 
fonte, più antica di quella del Dondi, nota tuttavia solo al Dandolo.17 

11  Cessi 1933, 51; Berto 2003b, 192-3. Secondo Cessi (1933, XXVI), la cui posizione è 
condivisa da un nutrito numero di altri studiosi, la cronologia della seconda edizione (la 
sola dove compare la lista dei vescovi altinati) sarebbe collocabile attorno alla metà o 
poco dopo la metà del XII secolo, più precisamente tra 1145 e 1180 (per una sintesi delle 
varie proposte di attribuzione cronologica dell’opera, Marin 2013, 91-6). 
12  Paschini 1946; più di recente con una prospettiva eminentemente archeologica 
Possenti 2008.
13  Lanzoni 1927, 910.
14  Daniele 1966a. 
15  Su Giocondo di Treviso, in questa sede non ci si sofferma. Il nome è ricordato in 
Italia Sacra (Coleti 1722, 490) e in Lanzoni 1927, 403 sempre ed esclusivamente sulla 
base della consacrazione di San Giacomo di Rialto. Fedalto 1994, 24-6 non ne esclude 
una reale esistenza ma è tuttavia estremamente cauto in proposito. 
16  Lazzarini 1969, 101-6 e 114.
17  Lazzarini 1969, 106. Tale ipotesi è condivisa anche da Marzemin 1937, 269.

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 167
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

Circoscrivendo l’attenzione al vescovo opitergino, menzionato in 
ambedue i casi, nel testo più antico la formula utilizzata è infatti 

consecrata est ecclesia sancti Jacobi de Rivoalto per episcopum 
pataviensem Severianum de Daulis, presentibus episcopis Ylario 
altinensi, Jocundo tervisiensis et episcopo opitergiensi sub dyocesi 
posita pataviensis episcopi. In qua ordinavit Felicem presbiterum 
et duos clericos. 

Una versione, quella del Dondi, in cui oltre a spiccare l’assenza del 
nome del presule di Oderzo indicato solo come episcopo opitergiensi, 
degni di nota sono il ruolo preminente esercitato dal vescovo di 
Padova e la presenza di un vescovo di Altino di nome Ilario e non 
Ambrogio. Dal canto suo nella Cronaca del Dandolo è specificato 
che Felice, il presbitero a cui sarebbe stata affidata San Giacomo, 
era un vir catholicus. 

Procedendo per ordine la prima osservazione è senz’altro 
relativa alla presenza/assenza nei due testi di Eppon/Eppone, un 
nome che come aveva già avuto modo di notare il Lanzoni manca 
nell’onomastica latina e di cui sono state anche accettate le varianti 
Epon/Epodius/Epedius.18 La spiegazione più convincente appare 
ancora oggi quella formulata da Ester Pastorello nella sua edizione 
critica della Cronaca del Dandolo ma già anticipata dal Marzemin 
nel 1937, ovvero che il Dandolo nei testi più antichi da lui consultati 
(la terza fonte cui sopra si è fatto riferimento) avesse trovato 
l’abbreviazione epo da lui sciolta come Epone, ma in realtà riferibile 
all’espressione episcopo opitergiensi (o qualcosa di simile) riportata 
invece dal Dondi.19 Dal momento che nel Dandolo compare Epponem 
episcopum opiterginum, si può inoltre immaginare che il doge avesse 
unificato nella sua cronaca quanto riportato nella terza fonte a noi 
sconosciuta (epo) e nel Dondi (episcopo opitergiensi), creando di fatto 
un doppione semantico. Non avendo a disposizione le fonti utilizzate 
dal doge storiografo naturalmente queste sono solo ipotesi e resta 
irrisolta la questione della mancata indicazione del nome di persona 
del presule opitergino che a questo punto appare tuttavia quasi 
certa. La Pastorello e il Marzemin, ritenevano che l’assenza fosse 
riconducibile al fatto che il vescovo (a loro avviso Tiziano, vissuto 
tuttavia nel VII secolo, v. infra) era stato nominato ma non ancora 
consacrato, un’ipotesi che obiettivamente è difficile valutare. Il dato 
che comunque appare rilevante è un altro: sia nel Dandolo, sia nel 
Dondi e molto probabilmente almeno in una terza opera più antica 

18  Lanzoni 1927, 902, con riferimento a De Vit 1859-87. Coleti (1722, 152) riporta la 
versione Epodium (sic). Cf. anche Billanovich 2006, 158 nota 43.
19  Pastorello 1938-58, 54, nota 30; Marzemin 1937, 269-70.



Antichistica 45 | 11 168
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿a noi sconosciuta erano associati i vescovi di Padova, Altino, Treviso 
e Oderzo.

Una seconda questione riguarda la sostituzione di Ambrogio di 
Altino con Ilario. Si tratta ovviamente di due tradizioni diverse, la 
prima recepita dal Dandolo (e ben prima indirettamente riflessa 
nell’elenco dei vescovi di Altino del Chronicon Altinate dove Ilario non 
compare),20 la seconda dal Dondi e, molto tempo dopo, nelle due sopra 
citate epigrafi murate ai lati dell’altare di San Giacomo di Rialto. È 
possibile che il Dandolo avesse preferito la versione con Ambrogio 
perché riportata in un testo più antico (la cosiddetta ‘terza fonte’) 
ritenuta più autorevole rispetto alla cronaca del Dondi. In ogni caso 
la compresenza di tradizioni e leggende in parte sovrapponibili (ad 
esempio la Vita di san Liberale, v. supra) fu probabilmente all’origine 
del fatto che sia in Italia sacra sia nel Lanzoni Ambrogio e Ilario 
si trovano in successione, rispettivamente al secondo e terzo posto 
dopo Eliodoro.21 

A queste considerazioni si collega l’osservazione che nelle due 
cronache quattrocentesche il ruolo e la posizione del vescovo di 
Padova sono un po’ diversi. Nel testo del Dandolo l’importanza dei 
quattro presuli è esclusivamente deducibile dall’ordine di elencazione 
(prima Padova e a seguire Altino, Treviso e Oderzo). Nella cronaca 
del Dondi invece la figura di Severiano spicca su tutte le altre sia 
come attore primario della consacrazione, sia grazie alla specifica 
dell’appartenenza alla nobile famiglia de Daulis, aspetti coerenti con 
un testo (quello del Dondi) in cui, citando alla lettera il Lazzarini, 
probabilmente si auspicava che «le città a lui care, di Padova e 
Venezia, fossero insieme congiunte siccome madre a figliola».22 Tale 
impostazione è totalmente assente nel testo del Dandolo in cui, per 
quanto con Padova capofila, i quattro episcopati sono praticamente 
sullo stesso piano e celatamente riflettono una diversa volontà di 
narrare i fatti, probabilmente più antica. 

Questa antichità, per quanto sfuggente e sottotraccia, potrebbe 
celarsi, come del resto avevano intuito sia Marzemin che la Pastorello23 

20  Cessi 1933, 51; Berto 2003b, 192-3. 
21  Coleti 1722, 10; Lanzoni 1927, 910.
22  Lazzarini 1969, 107. Nel medesimo contributo Lazzarini inoltre indagò come nel 
corso della seconda metà del Quattrocento, quando Padova era ormai compiutamente 
assoggettata a Venezia, il testo del Dondi fu sfruttato per la produzione di documenti 
falsi che mettevano in evidenza il ruolo di Padova nella nascita di Venezia. 
23  Marzemin 1937, 269; Pastorello 1953-58, 54 nota 30. Ambedue gli autori, tuttavia, 
propongono che il vescovo opitergino non nominato fosse Tiziano e che i fatti deducibili 
dalla leggenda della fondazione di San Giacomo siano collocabili agli inizi del VII secolo 
(per Marzemin addirittura concomitanti ad un concilio tenutosi a Rialto nel 609), quindi 
coevi allo scisma dei tre Capitoli (v. infra), proposta in merito alla quale si nutrono 
fortissime perplessità.

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 169
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

nella qualifica di vir catholicus attribuita nella Cronaca del Dandolo 
a Felice, primo presbitero di San Giacomo. La dichiarata cattolicità, 
da intendersi come ortodossia, implica di per sé un ambiente 
scismatico contrapposto a cui i quattro presuli evidentemente non 
appartenevano e nel novero dei quali significativa appare l’assenza 
del vescovo di Aquileia. Come noto, Aquileia, la cui sfera di influenza 
era inizialmente limitata all’area friulana oltre che alla Dalmazia 
e all’Illirico, solo durante la prima metà del V secolo arrivò infatti 
a controllare tutta la Venetia soppiantando il ruolo di Milano a cui 
fino ad allora avevano fatto riferimento le sedi episcopali da Trento e 
Verona fino a Concordia compresa. Inoltre, stando a quanto ipotizzato 
dalla Billanovich, in quel torno di tempo più antico la chiesa padovana, 
per quanto dipendente da quella milanese, aveva avuto un ruolo di 
primo piano e di riferimento per la Venetia centrale.24

L’insieme complessivo di questi elementi induce pertanto a 
ipotizzare che la leggenda della fondazione di San Giacomo, per quanto 
inventata e utilizzata per tutti altri scopi connessi all’elaborazione del 
mito delle origini di Venezia, possa rivelare, in controluce, l’esistenza 
di una tradizione molto più antica e anteriore all’istituzione della 
circoscrizione metropolitica aquileiese; una tradizione, volendosi 
spingere oltre, in un qualche modo forse sopravvissuta fino al 
XIV secolo e in quanto tale considerata autorevole e nobilitante 
dal Dandolo nel momento in cui si volle letteralmente inventare la 
fondazione di San Giacomo a Rialto. Quindi, ritornando a Eppone, o 
forse più correttamente all’anonimo vescovo opitergino menzionato 
nella cronaca del Dandolo, in una certa misura restano ancora valide 
le parole di Lanzoni: «Ma il nome di questo vescovo opitergino 
potrebbe derivare da buona fonte».25 

Da qui deriva un’ultima serie di considerazioni relativa all’effettiva 
possibilità che Oderzo potesse essere stata sede episcopale già alla 
fine del IV secolo o agli inizi del V secolo (comunque dopo il 381, 
visto che un vescovo opitergino non compare tra i partecipanti al 
concilio di Aquileia di quell’anno).26 Un elemento a favore potrebbe 
essere l’importante ruolo militare che la città aveva assunto in età 
tardoantica, in merito alla quale disponiamo di numerosi indizi: 
innanzi tutto la prefettura di Sarmatae Gentiles citata dalla Notitia 
Dignitatum27 la sede del cui prefetto è stata recentemente ipotizzata 
in corrispondenza della domus da cui provengono gli eccezionali 

24  Lizzi 1989; Billanovich 1991; 2000 e 2006 per la fase di IV secolo. 
25  Lanzoni 1927, 902.
26  Cuscito 1982.
27  Da ultimo sulla questione delle prefetture dei Sarmati, con discussione anche del 
caso di Oderzo, Roberto 2022, 27-8.



Antichistica 45 | 11 170
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿Mosaici della Caccia oggi esposti nel Museo Archeologico di Oderzo;28 
in seconda battuta il rinvenimento di numerosi militaria e quantitativi 
notevoli di merci di importazione probabilmente veicolati dall’annona 
militare.29 Una situazione che trova interessanti analogie con 
Concordia Sagittaria, città a sua volta di dimensioni modeste e poco 
lontana da Opitergium, divenuta un importante caposaldo militare 
e sede episcopale entro la fine del IV secolo.30 Un esempio in parte 
simile è d’altro canto costituito da Trento la quale oltretutto si trovava 
all’estremità di un percorso viario importante di età tardoantica noto 
proprio come Opitergium-Tridentum.31 Volendo essere più cauti si 
intravede tuttavia una seconda possibilità, più verosimile alla luce 
delle conoscenze attuali e al silenzio delle fonti scritte. Stando ai 
dati disponibili la figura di un vescovo opitergino così antico, citato 
in un contesto ormai pienamente medievale, potrebbe infatti molto 
più semplicemente esprimere la reminiscenza, rielaborata e stravolta 
nei secoli successivi con finalità lontanissime dall’ambiente cristiano 
primitivo, di una comunità non necessariamente organizzata in un 
episcopato la cui esistenza, all’indomani dell’editto di Teodosio, 
era tuttavia coerente in un centro urbano fortemente vincolato 
alle direttive imperiali e forse – accettando le suggestioni della 
Billanovich – gravitante su Padova. Una situazione simile, seppure 
a scala maggiore e con esplicite testimonianze archeologiche, è 
documentata a Vicenza, a sua volta ubicata, come Oderzo lungo la 
Postumia. In quest’ultimo caso, infatti, nonostante il rinvenimento 
di importanti edifici di culto cristiano eretti entro la fine del IV 
(basilica cimiteriale extraurbana) o nel corso del V secolo (chiesa 
urbana) cui fanno pendant i resti di un’imponente domus attribuita 
ad un funzionario pubblico di età tardoantica, l’istituzione della 
cattedra episcopale non sembrerebbe collocarsi prima della fine del 
VI secolo.32 Ritornando a quanto sappiamo di Oderzo, si può infine 
ricordare la situazione di Treviso, a sua volta citata nella leggenda 
della fondazione di San Giacomo di Rialto. Il primo vescovo certo 
(Felice) non compare prima della metà del VI secolo e il centro urbano 

28  Possenti 2021, 318-20, ipotesi condivisa da Roberto 2022, 27.
29  Possenti 2021, 315-17 (con bibliografia precedente).
30  Su Concordia, in generale, si rimanda a Croce Da Villa, Di Filippo Balestrazzi 
2001; per l’istituzione della sede episcopale, Sannazaro 1989; Billanovich 2006, 153-
6; Cuscito 2013, 29-31. 
31  Sulla città in età tardoantica da ultimi Cavada 2019 e 2024; Bassi 2019; 
sull’istituzione della sede episcopale Rogger 2000.
32  Lusuardi Siena 1989a, 205-7 (che tuttavia è incline a non escludere un’istituzione 
della sede episcopale vicentina in età precedente); Napione 2009, 234, 239-44, 248-55.

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 171
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

non ha finora restituito edifici di culto riconducibili con certezza ad 
una fase tardoantica.33

3	 Marcianus/Marciano

Qualunque fosse stata la genesi della diocesi opitergina, che nella 
migliore delle ipotesi avrebbe comunque dovuto essere vacante 
durante l’avanzata seconda metà del VI secolo,34 la prima attestazione 
certa di un vescovo di Oderzo risale al 579, quando Marcianus 
episcopus sanctae ecclesiae Opiterginensis fu tra i firmatari del 
sinodo di Grado cui presero parte oltre al vescovo di Aquileia, 
promotore dell’iniziativa, altri presuli della Venetia e della 
circoscrizione metropolitica aquileiese.35 La motivazione del 
consesso gradense, tenutosi il 3 novembre 579 nella nuova basilica 
dedicata a santa Eufemia36 fu come noto una conseguenza della 
decisione dell’imperatore Giustiniano, concretizzatasi nel concilio 
di Costantinopoli del 553, di condannare gli scritti di tre autori 
(Teodoro di Mopsuestia, Teodoreto di Ciro e Iba di Edessa) sospettati 
di nestorianesimo. Questo nella speranza, rivelatasi poi vana, di 
sanare il conflitto tra i sostenitori, da una parte del Concilio di 
Calcedonia (451) che sosteneva la duplice natura, divina ed umana, 
di Cristo, e dall’altra quanti, soprattutto nelle diocesi orientali, 
erano invece di tendenze monofisite, ovvero difendevano la natura 
essenzialmente divina di Cristo. I sostenitori della fede calcedonese 
erano particolarmente agguerriti in Italia nord-orientale e uno degli 
esiti fu proprio il sinodo di Grado da cui prese avvio il cosiddetto 
‘scisma dei Tre Capitoli’ il quale per circa un secolo infiammò gli animi 
intrecciandosi tra l’altro con giochi di potere che ben poco avevano 
a che fare con le motivazioni religiose iniziali e che videro schierati 
da una parte la metropoli aquileiese (contraria alla condanna dei Tre 

33  Possenti 2009, 52-9 (con bibliografia precedente). Cf. inoltre Campeotto 2016, 
per l’edificio mosaicato di via Canoniche, interpretato come parte di una ricca domus 
suburbana di età tardoantica, solo in un secondo momento una volta istituita la diocesi, 
eventualmente riutilizzata come battistero.
34  L’inesistenza o quanto meno la vacanza di una sede episcopale opitergina è 
suggerita dal fatto che non se ne trova traccia nella Vita Martini di Venanzio Fortunato, 
scritta nella seconda metà del VI secolo (575) e nel cui libro IV è riflessa una profonda 
conoscenza del territorio veneto (Arnosti 1998, 80; più in generale su Venanzio 
Fortunato, Cuscito 2016). 
35  Cuscito 1977; 1980, 216 e 229-30. Cf. inoltre Coleti 1722, 152 (riportato come 
Martianus); Kehr 1925, 77; e Lanzoni 1927, 902; quest’ultimo riporta senza spiegazioni 
come periodo del suo episcopato il 571-577, un lasso di tempo comunque poco probabile 
sia per quanto riguarda il momento iniziale che finale.
36  Sui sinodi di Grado (579) e di Marano (591), strettamente interconnessi allo scisma 
dei Tre Capitoli, Cuscito 1977; 1980, 208-13. 



Antichistica 45 | 11 172
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿Capitoli), dall’altra l’imperatore bizantino e, in modo alterno, il papa 
di Roma. Rilevante fu inoltre il ruolo giocato a partire dagli inizi del 
VII secolo dalla famiglia regia longobarda, sostenitrice della fede 
calcedonese. 

Non è questa la sede per dilungarsi sullo scisma e i suoi sviluppi 
in merito ai quali esiste una consolidata bibliografia. Piuttosto è 
opportuno chiosare alcuni aspetti rilevanti per Oderzo, che, per 
lo meno fino al 639 o molto più probabilmente fino al 667, rimase 
bizantina, quindi nell’orbita politica di chi condannava i famigerati 
Tre Capitoli.

Scorrendo la lista dei vescovi e presbiteri firmatari del sinodo di 
Grado37 emerge chiaramente come fossero presenti sia vescovi di 
territori che una decina di anni prima erano diventati longobardi 
(primi fra tutti Maxentius di Cividale e Solatius di Verona), sia 
vescovi (tra cui Marcianus di Oderzo, Petrus di Altino, Virgilius 
di Padova, Clarissimus di Concordia) che in quel momento erano 
titolari di diocesi ubicate in territorio bizantino. Al punto che 
Giuseppe Cuscito, riferendosi alla Venetia, ha definito l’incontro del 
579 come, «l’ultimo momento di un’unità culturale ed ecclesiastica 
della regione».38 Certamente la compresenza di prelati provenienti 
da ambedue le compagini politiche non era casuale e, al di là delle 
motivazioni religiose, rifletteva il quadro politico e militare in 
atto. Il 579 si colloca infatti nel bel mezzo dell’interregno ducale 
longobardo (574-584) durante il quale i singoli duchi si muovevano 
molto liberamente e mancava di fatto un coordinamento regio come 
poi si verificò con Autari (584-590) ma soprattutto con Agilulfo (591-
616). Sul versante opposto, i Bizantini stavano valutando l’evolversi 
della situazione in Italia settentrionale e forse già avevano iniziato 
a concepire delle linee di difesa arretrate, a sud dei territori nel 
frattempo passati ai Longobardi.39 In ogni caso, in quel momento, 
la diocesi di Oderzo doveva ricoprire una posizione di rilievo nella 
compagine ecclesiastica e probabilmente anche politica coeva. Nella 
lista dei firmatari Marciano compare infatti in seconda posizione, 
subito dopo il patriarca aquileiese Elia, e come unico presule del 
territorio compreso tra Piave e Livenza. 

Sedici anni dopo la situazione, per lo meno dalla prospettiva di 
Oderzo, si configurava invece in maniera completamente diversa.40 
Nel 591 ebbe luogo il sinodo di Marano (ricordato dal solo Paolo 

37  Cuscito 1980, 229-30. 
38  Cuscito 1980, 222.
39  Sulle strategie di difesa dell’impero bizantino in Italia settentrionale nei tempi 
immediatamente successivi alla conquista longobarda (terzo quarto del VII secolo) da 
ultimo Brogiolo 2022, 33.
40  Sulla diversità della situazione già Cessi 1951, 59.

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 173
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

Diacono) che ribadì dopo una serie di vicende rocambolesche, la fede 
calcedonese del nuovo vescovo di Aquileia, Severo.41 Nello stesso 
anno furono inoltre inviate da alcuni vescovi suffraganei di Aquileia 
insediati in territori longobardi suppliche all’imperatore bizantino 
Maurizio (favorevole alla fede calcedonese) per poter evitare al 
medesimo Severo di recarsi a Roma dal papa ed essere costretto 
a riconoscere la condanna dei Tre Capitoli fermamente sostenuta 
dall’esarca bizantino di Ravenna Smaragdo.42 Sia tra i partecipanti 
al sinodo di Marano, sia tra i firmatari dell’unica supplica a Maurizio 
pervenutaci un vescovo di Oderzo non compare, assenza che non 
stupisce, chiunque egli fosse, e senz’altro riflette la situazione 
politica e militare coeva.43 In quegli anni Oderzo era infatti ancora 
saldamente in mano ai Bizantini e si era trasformata in un importante 
caposaldo militare, identificabile con il κάστρον Όπιτέρβητον della 
Descriptio Orbis Romani di Giorgio Ciprio dell’ultimo decennio del 
VI secolo44 in merito al quale i riscontri archeologici più significativi 
sono costituiti dal ridotto fortificato individuato nell’area delle ex 
carceri,45 oltre che da strutture abitative e reperti riferibili ad un 
orizzonte culturale bizantino documentati nell’area compresa tra 

41  Capo 1992, 156-9 (Historia Langobardorum III, 24); Cuscito 1977, 239; 1980, 222-
5. Al sinodo presero parte (seppure con alcuni dubbi in merito agli effettivi presenti) 
Severo patriarca di Aquileia, Pietro di Altino, Clarissimo (sc. di Concordia), Ingenuino 
di Sabiona, Agnello di Trento, Iunior di Verona, Oronzio di Vicenza, Rustico di Treviso, 
Fonteio di Feltre, Agnello di Asolo, Lorenzo di Belluno, Massenzio di Zuglio e Adriano 
di Pola. 
42  Cuscito 1977, 241-3. I vescovi sottoscrittori, menzionati nell’unica supplica 
pervenutaci erano Ingenuino di Sabiona, Massenzio di Cividale, Agnello di Trento, 
Fonteio di Feltre, Lorenzo di Belluno, Agnello di Asolo, Felice di Treviso, Augusto di 
Concordia, Iuniore di Verona, Oronzio di Vicenza. La presenza di Felice e Augusto a 
Treviso e Concordia probabilmente indica che tra il sinodo di Marano (dove erano invece 
presenti Rustico e Clarissimo), e la stesura della supplica fosse intercorso un certo lasso 
di tempo durante il quale era avvenuta la sostituzione dei due vescovi. 
43  Forse proprio sulla base dell’assenza di Marciano nel resoconto del sinodo di 
Marano e tra i firmatari della supplica a Maurizio, Lanzoni (1927, 902) ritenne opportuno 
delimitare il periodo del suo episcopato tra il 571 e il 577, un lasso di tempo tuttavia 
problematico dal momento che il vescovo opitergino è citato con certezza tra i firmatari 
del sinodo di Grado del 579. 
44  Petracco 2018, 29. La cronologia dell’opera è generalmente collocata il 590 e il 
602 (Cosentino 1996, 498-9).
45  Castagna, Tirelli 1995. La cronologia della fortificazione si colloca probabilmente 
a cavallo tra la fine del VI-inizi VII secolo se non addirittura entro la fine del VI secolo. 
Gli estremi cronologici sono costituiti da un decanummo di Maurizio Tiberio (586-
602) rinvenuto nel riempimento di una sepoltura appartenente alla fase necropolare 
precedente la fortificazione bizantina (cf. Possenti 2019, 54) e da una placchetta di 
cintura multipla bizantina databile entro la fine del VI secolo proveniente da uno 
strato di frequentazione esterno alle mura altomedievali (per il luogo di ritrovamento 
Castagna, Spagnol 1999, 72-3; per la datazione della placchetta Possenti 2018). 



Antichistica 45 | 11 174
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿le attuali via dei mosaici, via Roma e via Dalmazia.46 Elementi che 
fanno nel loro complesso presupporre un allineamento, impossibile 
dire quanto volontario, da parte del clero locale con le posizioni dei 
Bizantini d’Italia e, in particolare di Smaragdo che solo qualche anno 
prima, nel 586 o nel 587, aveva cercato con la violenza di risolvere il 
problema tricapitolino. 

Nello scarno scenario sopra descritto una problematica 
testimonianza archeologica anziché chiarire ingarbuglia e complica 
ulteriormente la faccenda. Ci si riferisce all’epigrafe funeraria 
musiva di Marcianus episc(opus), scoperta nel 1935 nella cattedrale 
di Sant’Eufemia a Grado all’interno del cosiddetto mausoleo del 
patriarca Elia, quindi in un contesto di assoluto privilegio.47 Il testo48 
oltre a menzionarne la carica (episcopus), ricorda che Marciano 
fu vescovo per 44 anni ma per 40 peregrinatus est pro causa fidei, 
quindi visse lontano dalla sua sede di cui però non è menzionata la 
titolarità. Oltre a Oderzo varie sono state in passato le identificazioni 
della sede episcopale del Marciano gradense: Augusta Vindelicorum, 
Sabiona, Coblenza, Pedena. La causa della peregrinatio dal canto 
suo è stata attribuita a due diversi motivi, molto diversi tra loro: 
una fuga avvenuta nel contesto dello scisma dei Tre Capitoli (che 
andrebbe molto bene nel caso di un’identificazione con il vescovo 
opitergino) oppure un’attività missionaria itinerante che farebbe 
rientrare Marciano nel gruppo dei cosiddetti corepiscopi (vescovi 
rurali), figure tuttavia poco consone alla centralità episcopale 
urbana tipica delle aree subalpine.49 Altrettanto controversa è la 
cronologia della deposizione dal momento che il testo epigrafico 
specifica il giorno (il 24 aprile dell’undicesima indizione) ma non 
l’anno di morte che, proprio per il riferimento all’indizione, potrebbe 
pertanto collocarsi nel 578, 593, 608 o 623 senza che sia possibile 
pronunciarsi con certezza a favore di un anno o dell’altro anche se 
la data più suggestiva, da una prospettiva opitergina, è certamente 
il 593, così come preferito da Paschini (1937),50 Testini (1958)51 e 

46  Il riferimento è agli scavi noti in letteratura come ‘area Parpinelli, ‘ex stadio di via 
Roma’ e ‘cantina sociale’ (per una sintesi Possenti 2021; inoltre anche Possenti 2023).
47  Sul cosiddetto mausoleo di Elia, Bertacchi 1966, poi ripresa in Bertacchi 1980, 
293; inoltre Cuscito 2009, 349 e, da ultima, Lanzetta 2016 che riconsidera tutta la 
documentazione d’archivio disponibile sui tempi di costruzione dell’edificio integrata 
da osservazioni di tipo stratigrafico. 
48  L’edizione critica più recente e completa si deve a Cuscito 2013, 135-6. Una sintesi 
sul contenuto e la problematicità del testo epigrafico è inoltre in Bratož 2000.
49  Sulla figura dei corepiscopi si vedano le considerazioni di Rogger 2000, in 
riferimento all’area trentina. Inoltre, Haider 1990, 230-2.
50  Paschini 1937, 117-25.
51  Testini 1958, 179.

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 175
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

Cuscito (2013).52 In questo caso Marciano sarebbe quindi stato eletto 
vescovo nel 549 e si sarebbe allontanato da Oderzo nel 553, che è 
proprio l’anno in cui Giustiniano aveva fatto condannare durante il 
concilio di Costantinopoli i Tre Capitoli. I dati attualmente disponibili 
sono tuttavia troppo labili e un’identificazione del Marciano di 
Oderzo con il Marciano sepolto a Grado va considerata con estrema 
cautela, diversamente da quanto proposto con una sicurezza forse 
eccessiva da alcuni autori in passato.53 Restano pertanto irrisolte 
alcune questioni fondamentali: la sede episcopale di Oderzo restò 
vacante per 40 anni in seguito alla fede calcedonese di Marciano? 
Fu eletto qualcun altro al suo posto allineato con le posizioni anti-
tricapitoline? Marciano potrebbe aver avuto il privilegio di essere 
sepolto nel cosiddetto mausoleo di Elia in virtù della sua vicinanza 
spirituale al patriarca riflessa nell’elenco dei sottoscrittori del sinodo 
di Grado dove compare al secondo posto? Come si spiega che nel 579 
Marciano è ancora ricordato nel sinodo di Grado come vescovo di 
Oderzo? Infine, come ebbe già ad evidenziare Cuscito,54 perché mai il 
solo Marciano fra tutti i vescovi tricapitolini con la sede in territorio 
bizantino sarebbe stato costretto a 40 anni di esilio pro causa fidei?

4	 Florianus/Floriano e Titianus/Tiziano

Tra Marciano e Benenato (attestato con certezza nel 680 e a cui 
si accennerà più avanti) mancano documenti che attestano con 
certezza la presenza e i nomi di vescovi opitergini. Un lasso di 
tempo durante il quale Oderzo rimase fino al 667 un caposaldo 
militare bizantino la cui importanza e vitalità, nonostante una facies 
insediativa completamente diversa da quella dei secoli precedenti, è 
confermata dai ritrovamenti archeologici (v. supra) e da due episodi, 
ricordati da Paolo Diacono, che comportarono la distruzione della 
città da parte dei Longobardi, una prima volta nel 641 ad opera di 
Rotari, una seconda e definitiva nel 667 per mano di Grimoaldo.55 Un 
periodo durante il quale Oderzo avrebbe inoltre dovuto far parte, a 
partire dagli inizi del VII secolo, dei territori suffraganei della sede 
patriarcale di Grado, inizialmente nata come rifugio temporaneo del 
patriarca di Aquileia in fuga davanti ai Longobardi ma poi divenuta, 

52  Cuscito 2013, 136.
53  Bellis 1978, 158-60; Faldon 1993, 30. Più prudenti sono Tomasi 1998, 15 e Arnosti 
1998, 81 che non escludono tuttavia la possibilità. 
54  Cuscito 1983, 105, nota 23.
55  Capo 1992, 228-9 (H.L. IV,45) e 276-7 (H.L. V, 28). 



Antichistica 45 | 11 176
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿nel 606-607, sede di un episcopato (in territorio bizantino) alternativo 
e in concorrenza con quello di Aquileia (in territorio longobardo).56 

Dei presuli opitergini di questo periodo mancano, come già detto, 
documenti attendibili. Le uniche fonti a nostra disposizione che 
nominano vescovi di Oderzo verosimilmente collocabili nell’ambito 
della prima metà del VII secolo (quindi quando Oderzo era bizantina 
e non aderente allo scisma dei Tre capitoli) sono infatti costituite 
da leggende agiografiche l’analisi delle quali ha nel complesso 
dimostrato che l’attenzione dedicata alla questione della sede 
episcopale opitergina maturò, analogamente a quanto si è detto 
a proposito di Eppon/Eppone (v. supra), solo molto più tardi in 
concomitanza con il formarsi del mito delle origini di Venezia e con 
il fine ultimo di screditare il ruolo di Cittanova/Eraclea quale erede 
della sede episcopale primitiva, per l’appunto Oderzo.57

Fatta questa doverosa precisazione, i primi due nomi che la 
tradizione riporta sono san Floriano e san Tiziano, quest’ultimo 
tuttora patrono della diocesi di Ceneda a cui oggi appartiene anche 
Oderzo. Le fonti sono esclusivamente costituite, così come ricostruito 
da don Angelo Maschietto,58 da una Vita di san Tiziano contenuta 
nell’opera Legendae de tempore et de Sanctis composta entro il 1340 
dal domenicano Pietro Calò da Chioggia e poi utilizzata entro la 
fine dello stesso secolo da Pietro De Natali (o De Natalibus) nel suo 
Catalogus Sanctorum stampato per la prima volta a Vicenza nel 1493; 
da un’altra Vita (Vita Sancti Ticiani confessoris protectoris ecclesie 
Cenetensis) conservata in un manoscritto di XV secolo intitolato 
Vitae Sanctorum aliquot della Biblioteca Nazionale di Firenze; inoltre 
dall’antico Ufficio del santo (giuntoci in un’opera a stampa di XV 
secolo conservata presso la Biblioteca del Seminario di Vittorio 
Veneto) così come era utilizzato fino al 1606, anno in cui il cardinale 
Cesare Baronio ne effettuò per ordine della Sacra Congregazione 
dei Riti una versione più sintetica. Per quanto riguarda l’antico 
Ufficio, Maschietto riteneva che questo fosse stato utilizzato per la 
stesura della Vita conservata nella Biblioteca Nazionale di Firenze, 

56  Anche in questo caso la fonte primaria è Paolo Diacono (Capo 1992, 208-9, H.L. IV, 
33) il quale descrive i fatti che portarono alla creazione delle due sedi metropolitiche, 
quella di Aquileia in territorio longobardo e di fede tricapitolina, quella di Grado 
limitata ai territori bizantini che comprendevano la laguna nord-adriatica, l’Istria e, 
evidentemente, anche Oderzo (Paschini 1946, 145). 
57  Da ultimi si segnalano Canzian 2004; 2011; Colombi 2015.
58  Maschietto 1959, poi ripreso in forma sintetica in Maschietto 1969. Lo stato delle 
fonti (comprensivo dei rimandi archivistici) è esaustivamente riassunto in Canzian 
2004, 47-8. 

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 177
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

al contrario la critica più recente reputa invece che l’antico Ufficio 
si fondasse sulla Vita manoscritta di XV secolo.59 

Al netto di queste informazioni inquadrabili in un arco di tempo 
che, tenendo conto del Calò, non sono anteriori alla prima metà del 
XIV secolo, il primo in ordine cronologico è Floriano, le cui vicende 
sono narrate in modo quasi accessorio nella prima parte della Vita 
di Tiziano, suo successore, personaggi ambedue (Floriano e Tiziano) 
ignorati dal Lanzoni,60 accettati invece in Italia Sacra e dal Kehr.61 
Senza entrare nei dettagli, che esulano dai fini di questo contributo,62 
di Floriano si dice che oltre ad essere vescovo di Oderzo (quindi, 
in linea teorica, forse quando Marciano era esule pro causa fidei),63 
ad un certo punto accolse Tiziano,64 nativo di Eraclea, il quale per 
la sua dedizione ai servizi sacri fu ordinato diacono ed economo 
nonché scelto come successore designato quando Floriano dovette 
recarsi ad aulam regiam (concordemente intesa dagli studiosi come la 
sede dell’imperatore bizantino che, sempre in linea teorica potrebbe 
essere stato Eraclio). Non tornando Floriano, Tiziano fu eletto nuovo 
vescovo ma a sorpresa il precedente vescovo rientrò dopo più di un 
anno. La situazione fu sanata dalla rinuncia di Floriano al seggio 
episcopale il quale rimase nelle mani di Tiziano fino alla di lui morte, 
avvenuta secondo la tradizione65 nel 632, quindi quando Oderzo era 
saldamente in mano ai Bizantini. Sia secondo la Vita di Pietro Calò, sia 
nell’antico Ufficio la sepoltura (per l’antico Ufficio in un sarcophago 
de petra) sarebbe stata predisposta da Tiziano prima della morte ed 
ubicata, in quadam tumba, nei pressi della chiesa (iuxta ecclesiam) di 

59  Canzian 2004, 47-8, nota 49; Colombi 2015, 45-6, la quale giustifica la seriorità 
dell’antico Ufficio rispetto alla Vita con l’osservazione che la parte agiografica 
dell’ufficio risulta troppo lunga per essere stata composta a fini liturgici. 
60  Lanzoni 1927, 902.
61  Coleti 1722, 152-3; Kehr 1925, 77.
62  Per la descrizione puntuale delle vicende che interessarono Floriano si rimanda 
a Maschietto 1959, 125-6, ripreso da Bechevolo 1996, 42-9. Fondamentali, inoltre, le 
osservazioni in Colombi 2015, 50-1.
63  Secondo la tradizione, indimostrabile, tramandata in un pannello dipinto dedicato 
a san Floriano conservato nella sacrestia del Duomo di Oderzo e commissionato alla 
fine dell’Ottocento dal decano Nardi, Floriano sarebbe morto nel 620 (cf. Maschietto 
1932, 97).
64  Sulle vicende della Vita di san Tiziano, Maschietto 1959, 129-30 ripreso da 
Bechevolo 1996, 42-9; inoltre Canzian 2004, 47-57; Colombi 2015, 51-2.
65  Maschietto 1959, 130. La data è riportata in un secondo pannello dipinto, 
conservato tuttora nella sacrestia di Oderzo e commissionato alla fine dell’Ottocento 
dal decano Nardi, nel quale si celebra la figura di san Tiziano (Maschietto 1932, 98). 



Antichistica 45 | 11 178
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿Oderzo. Sepoltura attorno alla quale i fedeli si recavano a pregare e 
si compirono molti miracoli.66 

La seconda parte della Vita è invece completamente dedicata 
al tema del furto del corpo di san Tiziano da parte dei parenti, 
probabilmente di Eraclea (il paese natale di Tiziano), e alla sua 
traslazione finale, per volere divino, a Ceneda. In estrema sintesi, 
quando gli Opitergini si accorsero del furto inseguirono i ladri che 
furono raggiunti alla confluenza del Monticano nella Livenza. Prima 
che arrivassero alle armi un vecchio consigliò di lasciare la barca con 
la sua preziosa refurtiva, la quale invece che discendere verso il mare 
cominciò miracolosamente a salire contro corrente in direzione dei 
monti fermandosi a Settimo, identificabile con l’attuale Portobuffolé. 
Convenuto da ambo le parti che le reliquie dovevano tornare a 
Oderzo, successe un altro miracolo: il carro su cui era stato spostato 
il corpo non si muoveva. Nuovamente il vegliardo consigliò di lasciar 
fare al giudizio di Dio. Il risultato fu che il corpo di san Tiziano arrivò 
a Ceneda dove fu deposto in una chiesa eretta in suo onore in qua 
pontificalis sella canonice fuit mutata post Opitergii devastationem et 
permanet usque in hodiernam diem (nella quale la cattedra episcopale 
canonicamente [da intendersi ‘in modo legittimo’], fu trasferita dopo 
la distruzione di Oderzo e rimase fino al giorno attuale).67 

L’analisi critica ha evidenziato come la seconda parte, ritenuta 
dal Maschietto una ‘pura leggenda’ ma dalla Colombi attribuita 
probabilmente alla stessa mano che aveva composto la prima parte,68 
fu il frutto di un’operazione orchestrata a tavolino a favore di Ceneda 
per volersi appropriare dell’eredità opitergina, in particolare relativa 
alla sede episcopale.69 Secondo Emanuela Colombi questo momento 
potrebbe porsi anteriormente al IX-X secolo, più probabilmente tra 
VII e VIII secolo, quando sia Ceneda sia Eraclea erano ambedue realtà 
sufficientemente sviluppate, in senso demico ma anche politico;70 per 
Dario Canzian in un momento leggermente più tardo (X-XI secolo) 
quando nel pieno del contrasto tra i patriarcati di Aquileia e Grado 
la parte di terraferma volle controbattere al tema delle origini 

66  Nella Vita di Pietro Calò il testo riporta Multisque patratis miraculis, antequam 
domino spiritum redderet, iussit [sc. Tiziano] corpus suum sepulcro muniri in quadam 
tumba, que iuxta ecclesiam civitatis illius erat (Maschietto 1959, 30). Nell’antico Ufficio 
si legge invece Beatus igitur ticianus antequam domino sanctum redderet spiritum iussit 
corpus suum sepulcro muniri in quadam tumba illius civitatis que iuxta ecclesiam erat 
[…] Sanctum vero corpus preciosissimis conditum aromatibus in pace sepultum est in 
sarcophago de petra collocato diligenter in predicto loco in quo postmodum multis effusit 
miraculis (Maschietto 1932, 93).
67  Maschietto 1959, 132-4; Bechevolo 1996, 55-66.
68  Maschietto 1959, 132; Colombi 2015, 49.
69  Canzian 2004, 49-54.
70  Colombi 2015, 57 e 61. 

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 179
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

bizantine di Venezia esplicitata proprio in quegli anni dall’Istoria 
Veneticorum di Giovanni Diacono risalente agli inizi dell’XI secolo.71 
Una cronologia di VIII o forse più cautamente di IX secolo per lo meno 
per quanto riguarda l’avvio di una tradizione agiografica incentrata 
sulla Vita di san Tiziano è in ogni caso coerente con l’osservazione 
che il testo dell’antico Ufficio, oggettivamente documentato a 
partire dal XV secolo (v. supra), fu il frutto di stratificazioni forse 
iniziate già nel IX secolo, pertanto coeve alla prima citazione nota 
nei martirologi, per l’esattezza in quello di Usuardo dell’875 (Item 
civitate Odobergia S. Titiani episcopi et confessoris).72 Coerente è 
anche con il fatto che nel Praeceptum di Liutprando, un documento 
del 743 giuntoci in una copia della seconda metà dell’XI secolo ma 
la cui sostanziale affidabilità di contenuti è stata anche di recente 
ribadita,73 tutta la questione verta sul riconoscimento istituzionale 
della diocesi cenedese a spese di Aquileia senza che Cittanova sia 
mai nominata. Ancora nello stesso senso indirizzano la ricorrenza 
del nome Tiziano esclusivamente in diplomi di area trevigiana di 
VIII secolo (riflettendo pertanto, diremmo oggi, la diffusione di una 
moda)74 e l’osservazione che il toponimo Eraclea sia tardo e non 
compaia prima della metà del X secolo.75

Seppure con cautela possiamo quindi concludere che una tradizione 
agiografica imperniata su san Tiziano fosse più antica di almeno sei 
secoli rispetto ai testi della sua Vita giunti fino ai nostri giorni. Tale 
conclusione integra in modo significativo quanto si può aggiungere 
in merito all’effettiva esistenza di un vescovo di tale nome. Se di 
Floriano poco o nulla di più si può dire (e l’intitolazione della chiesa 
omonima in Val Lapisina, comune di Vittorio Veneto, poco aggiunge 
per quanto citata in un diploma di Ottone I del 6 agosto 962),76 per 
san Tiziano siamo infatti certi che le sue reliquie certamente nel X 
secolo, molto probabilmente già nella prima metà dell’VIII secolo, 
erano conservate nella chiesa episcopale di Ceneda (dove tuttora si 
trovano).77 Tale presenza è infatti ricordata nel sopra citato diploma di 

71  Canzian 2004, 56-7. Sull’Istoria Veneticorum si vedano da ultime le edizioni critiche 
di Berto 1999 e Berto 2003a. 
72  Maschietto 1959, 91; Canzian 2004, 49-50. 
73  Cammarosano 2015.
74  Dalle Carbonare 1999, 31, nota 60, ripreso da Canzian 2004, 54.
75  Rosada 1986, ripreso da Calaon 2006, 217 e Canzian 2011, 392. Nei documenti 
anteriori compare esclusivamente Civitas Nova (testamento di Giuliano Particiaco 
dell’829 e Pactum Lothari dell’840).
76  Maschietto 1959, 78, 127-8; Tomasi 1998, 423-4. Floriano compare anche nella 
parte ritenuta interpolata di un diploma di Carlo Magno del 794, quindi con attendibilità 
dubbia (cf. Maschietto 1959, 81-2). 
77  Le reliquie sono conservate nella cripta della cattedrale; inoltre, una reliquia è 
stata traslata nel 2019 nel Duomo di Oderzo.



Antichistica 45 | 11 180
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿Ottone I a Sicardo, vescovo di Ceneda (in castro cenete, ubi venerabile 
corpus S. Titiani quiescit) e in un diploma di Berengario I del 5 agosto 
908 a Ripaldo, vescovo di Ceneda (concedimus sancte cenetensi 
ecclesie ubi corpus sancti Titiani confessoris humatum quiescit). 
Retrocedendo nel tempo ricorre inoltre nella parte iniziale, dalla 
maggior parte degli studiosi considerata autentica, di un diploma 
di Carlo Magno a Dolcissimo di Ceneda del 31 marzo 794 (ecclesiam 
sancti Titiani confessoris Christi, quae est costructa sub oppido 
Cenetensium castro, ubi ipse praeciosus sanctus corpore requiescit) 
e, infine, nel sopra ricordato Praecetpum di Liutprando del 6 giugno 
743 (Opitergio destructo, Cenitenses corpus Sancti Ticiani habuerunt 
et illud honorifice ibi sepelierunt), nel quale si specifica che il corpo 
santo era giunto a Ceneda dopo la distruzione di Oderzo, quindi, 
dopo il 667.78 Incrociando i dati si può pertanto affermare con relativa 
sicurezza che san Tiziano era effettivamente esistito, era stato 
vescovo di Oderzo e il suo corpo era stato traslato a Ceneda dopo il 
667, molto probabilmente entro i primi decenni dell’VIII secolo, al 
più tardi gli inizi del X secolo. Nel corso dell’VIII secolo, per lo meno 
nell’area trevigiana, era inoltre divenuto oggetto di venerazione tanto 
da innescare una certa diffusione del suo nome. 

A parte le spoglie, tuttora conservate nella cripta del Duomo di 
Ceneda e, in piccola parte nel Duomo di Oderzo dove una reliquia è 
giunta nel 2019, di san Tiziano non resta tuttavia nulla di materiale. 
Se facciamo fede alle fonti agiografiche, il santo avrebbe predisposto 
quando era ancora in vita la propria sepoltura in quadam tumba nei 
pressi della chiesa della città (illius civitatis que iuxta ecclesiam erat), 
formula quest’ultima che fa pensare alla chiesa episcopale. Una volta 
venuto a mancare sarebbe stato quindi deposto in un sarcofago lapideo 
(in sarcophago de petra) ubicato proprio nel luogo precedentemente 
allestito. Questa descrizione più che fornire indicazioni sull’originario 
luogo di sepoltura del vescovo non fa tuttavia che confermare l’idea 
che la leggenda agiografica – a prescindere dall’effettiva storicità 
del personaggio, questione totalmente diversa – si fosse costituita a 
partire dall’VIII-IX secolo. Gli studi hanno infatti riscontrato che fino 
al VII secolo le sepolture dei vescovi erano preferibilmente deposte 
presso le chiese suburbane ad sanctos, mentre solo a partire dall’VIII 
secolo furono scelti edifici di culto dedicati a santi locali, complessi 
monastici e cattedrali. Per queste ultime la preferenza fu forse 
determinata dall’istituzione di clerici custodes legati al vescovo con 
la funzione, tra le altre, di pregare per la salvezza ultraterrena dei 

78  Per le fonti diplomatiche e il praeceptum cf. Maschietto 1959, 77-96; Canzian 
2004, 54 e, inoltre, Cammarosano 2015 limitatamente al praecetpum di Liutprando e 
al diploma di Carlo Magno.

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 181
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

presuli.79 Un orizzonte di VIII secolo è del resto coerente con quanto 
acquisito in tempi recenti dalla ricerca archeologica. All’esterno 
dell’attuale Duomo è infatti stata effettivamente individuata un’area 
necropolare articolata in due fasi, la più antica delle quali si colloca 
tra VIII e IX, più difficilmente tra VII e IX secolo;80 la seconda a 
partire invece dal XII secolo e da cui proviene anche un sarcofago 
monolitico in pietra calcarea indicatore della presenza in loco di 
sepolture di prestigio.81 Più complessa è la questione del termine 
tumba, testimoniata sia nell’antico Ufficio sia nel Calò. Secondo Dario 
Canzian sarebbe riferibile ad un elemento strutturale (terrapieno 
artificiale, equivalente a motta) proprio delle fortificazioni dei 
secoli centrali del Medioevo, documentata nell’Italia padana a 
partire dalla metà dell’XI e, a Oderzo, nelle fonti scritte, intorno 
alla metà del XIII secolo.82 Anche se non si può escludere che fosse 
questa l’accezione (il complesso delle ex carceri dove si trovavano 
la sopracitata fortificazione bizantina e, in una fase successiva, il 
castello probabilmente eretto nella seconda metà del X secolo è poco 
lontano),83 il contesto complessivo suggerisce tuttavia di considerare 
anche il significato di sepolcro monumentale lapideo (compatibile 
con la successiva specificazione in sarcophago de petra), così come 
indicato dal Du Cange, talora proprio in relazione a luoghi di culto.84 

A questo punto dove fosse effettivamente la sepoltura di Tiziano, 
che da qualche parte doveva essere, resta per ora un mistero, andando 
pertanto ad arricchire le numerose questioni irrisolte relative alle 
più antiche testimonianze cristiane della città, in primis l’ubicazione 
dei luoghi di culto, cui si è già accennato in apertura del contributo. 

Riassumendo: Tiziano era stato vescovo di Oderzo prima della 
distruzione longobarda, ovvero quando la città era sotto il controllo 
militare bizantino e dal punto di vista ecclesiastico dipendeva da 
Grado; fu sepolto in un luogo finora sconosciuto della medesima città 
e le sue spoglie, una volta distrutta Oderzo (nel 667), furono traslate 
a Ceneda quasi certamente entro i primi decenni dell’VIII secolo; 
dopodiché, forse in concomitanza con la volontà di legittimare il 
ducato di Ceneda istituito in quegli anni si sviluppò una leggenda 

79  Chavarría Arnau, Giacomello 2015, 157-8; Picard 1988. 
80  Possenti 2023, 92-4.
81  Possenti 2023, 99. Il sarcofago, attualmente esposto lungo il perimetrale 
sud dell’attuale duomo, in base alla fattura potrebbe anche essere un manufatto 
tardoromano o altomedievale. 
82  Canzian 2004, 49 nota 53; inoltre Settia 1984, 56. 
83  Canzian 1995, 95 e 109 per il diploma del 963; Canzian 2011, 396; Canzian 2013, 
148-9 per la distruzione del castello da parte di Pietro Candiano riportata dall’Istoria 
Veneticorum di Giovanni Diacono.
84  Du Cange 1887, VIII, 206, s.v. «tumba», in relazione al significato sia di sepoltura 
sia di motta o terrapieno artificiale.



Antichistica 45 | 11 182
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿agiografica che si arricchì e si stratificò nei secoli successivi, le cui 
prime versioni che ci sono giunte corrispondono all’antico Ufficio del 
Santo (il cui nucleo iniziale risale forse proprio all’VIII secolo) e alla 
Vita del Calò (prima metà del XIV secolo). 

Un’ultima considerazione discende da alcuni passaggi della 
tradizione, impossibili da dimostrare ma comunque interessanti. La 
data tradizionale di morte di Tiziano è il 632, quindi se accettiamo 
l’identificazione del Marciano del sinodo di Grado del 579 con il 
Marciano sepolto a Grado nella cappella del vescovo scismatico Elia, 
Tiziano potrebbe essere stato vescovo di Oderzo quando Marciano 
era esule pro causa fidei. La tradizione ricorda inoltre che Tiziano 
sarebbe stato originario di Eraclea. Sulle questioni relative ad Eraclea 
si ritornerà, seppure in modo molto conciso ed esclusivamente dalla 
prospettiva di Oderzo, nel paragrafo successivo dedicato a san Magno. 
Ma per ora un dato appare incontrovertibile: volente o nolente Tiziano 
era un personaggio pienamente afferente all’entourage bizantino, 
aspetto divenuto del tutto secondario – credo – nel momento in cui, 
risolto nel 695 lo scisma tricapitolino, Ceneda nel frattempo divenuta 
sede di ducato (entro i primi due decenni dell’VIII secolo), si attivò per 
l’istituzione di una sua sede episcopale autonoma indipendentemente 
dal fatto che, come si desume dal praeceptum di Liutprando del 743, 
il vescovo di Oderzo, di cui non è specificato il nome, fosse in quadam 
insula (non meglio specificata) latitans.85

5	 Magnus/Magno

Secondo la tradizione, successore di Tiziano fu san Magno, di nobili 
origini altinati e che avrebbe guidato il trasferimento della diocesi 
opitergina a Cittanova dopo la prima distruzione di Oderzo per mano 
del re longobardo Rotari nel 641.86 Se ne deduce pertanto che il 
vescovo, come il suo predecessore, doveva essere suffraganeo del 
patriarca di Grado e, volendo raccordare il racconto agiografico ai 
dati archeologici, essere vissuto in decenni in cui sia l’area delle ex 
carceri, sia l’area di via Roma erano divenute due importanti poli 
abitativi collegati dal tracciato dell’antico cardine romano ancora 
oggi visibile tra Piazza Grande e Piazza Castello.87 

85  Cammarosano 2015. La formula in quadam insula latitans può essere collocata per 
quanto in modo indicativo poco dopo il 711 e comunque successivamente all’istituzione 
dell’episcopato cenedese dal momento che fa parte delle obiezioni del patriarca Callisto 
di Aquileia all’istituzione dell’episcopato cenedese medesimo.
86  Maschietto 1933, 41-84 per la Vita del santo così come ricostruibile sulla base della 
tradizione e delle fonti agiografiche fino al trasferimento a Cittanova. Su san Magno 
inoltre Coleti 1722, 153; Kehr 1925, 77; Daniele 1966b.
87  Possenti 2021; 2023, 96-7.

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 183
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

Senza voler screditare assolutamente la tradizione, le fonti scritte 
relative a questo personaggio sono tuttavia assai problematiche.88 Sul 
fronte agiografico la Vita più antica si deve infatti a quel Pietro de’ 
Natali, attivo nel XIV secolo e già sopra ricordato in relazione alla 
Vita di san Tiziano (v. supra) mentre poco affidabile appare la notizia 
di un supposto breviario di XI secolo, già conservato presso l’eremo 
di Camaldoli ed utilizzato per testi che in realtà risalgono al Sette-
Ottocento. Parimenti tardi sono altre vite, conservate nella Biblioteca 
Marciana risalenti al XV secolo. Sul fronte liturgico, l’antico Ufficio 
del Santo risale solo al 1602 per quanto forse basato su un ‘antico’ 
codice (anche questo disperso) già alla Biblioteca Marciana di 
Venezia. Significativa appare inoltre l’assenza di san Magno nei 
martirologi fino al XV secolo inoltrato. 

Dal canto loro le fonti narrative e diplomatiche altomedievali 
restituiscono una situazione curiosa. Da una parte appare 
praticamente certo lo spostamento della sede episcopale in ambiente 
lagunare, per lo meno a partire dal 680 ma senza che venga mai 
ricordato il nome del vescovo opitergino, dall’altra il nome Magno 
in riferimento a Oderzo appare a partire solo nella tanto discussa 
cronaca quattrocentesca di Andrea Dandolo, per la quale valgono le 
stesse riserve espresse in merito alla consacrazione di San Giacomo 
di Rialto (v. supra). 

Andando in ordine cronologico, Paolo Diacono menziona solo le 
due distruzioni della città ad opera di Rotari nel 641 e di Grimoaldo 
nel 667 senza mai minimamente accennare né al suo vescovo, né al 
trasferimento della sede episcopale.89 Che il vescovo di Oderzo si 
fosse allontanato mantenendo la sua titolarità è tuttavia confermato 
con certezza nel 680. In quella data infatti si tenne a Roma, quando 
era papa Agatone, un sinodo tra i cui firmatari figura anche Benenato 
di Oderzo, elencato tra coloro che appartenevano alla giurisdizione 
metropolitica istriana, cioè quella governata dal patriarca di 
Grado.90 Essendo Oderzo già stata distrutta nel 667 e il suo territorio 
conquistato dai Longobardi, la menzione di Benenato del 680 anticipa 
e conferma pertanto la situazione descritta settant’anni dopo nel 
praecetpum di Liutprando del 743 in cui si specifica che Oderzo 
era sede episcopale da antica data, che il vescovo della città era 
in quadam insula latitans e che l’antico territorio diocesano era 
stato suddiviso tra Treviso-Padova e Cividale.91 Le altre notizie che 
integrano la storia derivano da altre fonti molto più tarde e incerte. 
In primo luogo l’Istoria Veneticorum di Giovanni Diacono (inizi XI 

88  Per una sintesi Maschietto 1933, 8-14 e Daniele 1966b. 
89  Capo 1992, 228-9 e 276-7 (H.L. IV, 45 e V, 28). 
90  Cessi 1951, 63-4.
91  Cammarosano 2015.



Antichistica 45 | 11 184
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿secolo), in cui si specifica che il vescovo di Oderzo, di cui anche in 
questo caso non si specifica il nome, una volta distrutta la città si 
rifugiò nella città di Eracliana, eretta dall’imperatore Eraclio e lì 
fissò la sua sede,92 un trasferimento quest’ultimo che il Cessi colloca 
intorno al 640.93 Più avanti nel tempo, la prima edizione del Chronicon 
Altinate (XII secolo) ricorda lo spostamento, da Oderzo a ‘Cittanova, 
chiamata Eracliana’, del vescovo ma anche del dux bizantino e di 
gran parte della popolazione94 mentre la seconda edizione specifica 
che la chiesa episcopale era stata dedicata a san Pietro come quella 
di Oderzo.95 

Si arriva così alla cronaca del Dandolo (entro la metà del XIV 
secolo). Nel testo, chiaramente un mix di fonti più antiche (tra cui si 
riconoscono facilmente l’Istoria veneticorum e il Chronicon Altinate), 
si nomina finalmente Magno il quale dopo la conquista di Rotari 
sarebbe fuggito da Oderzo con il popolo a lui devoto, avrebbe fondato 
Eraclea in onore dell’imperatore, colà posto ‘in perpetuo’ la sede 
episcopale, dedicato la nuova chiesa episcopale all’apostolo Pietro 
per infine morire in quella stessa città.96 

Le leggende agiografiche, posteriori alla cronaca del Dandolo e in 
buona parte coeve al primo martirologio in cui san Magno viene citato 
(XV secolo), offrono tuttavia un racconto un po’ diverso, non tanto in 
merito alle vicende descritte quanto al protagonista principale: per 
l’appunto, Magno. Nella Vita del De Natali della seconda metà del XIV 
secolo97 il nostro personaggio è infatti vescovo di Altino. La sua storia 
nella prima parte riecheggia quella del vescovo di Oderzo confluita 
nella cronaca del Dandolo (la città distrutta dai Longobardi, la fuga in 
un’isola, la fondazione di Eraclea, l’istituzione dell’episcopato), nella 
seconda parte invece aggiunge una digressione che occupa circa due 

92  Berto 1999, 54-5 (Quarta quidem insula estat, in qua dudum ab Eraclio imperatore 
fuerat civitas magnopere constructa […]. Postquam autem Opiterine civitas a Rothari 
rege capta est, episcopus illius civitatis auctoritate Severiani pape hanc Eraclianam 
petere ibique suam sedem confirmare voluit). 
93  Cessi 1951, 65. Cessi accetta una cronologia immediatamente successiva alla 
prima caduta di Oderzo; tuttavia ritiene improprio il riferimento a papa Severino 
(accettato invece da Kehr 1925, 77); inoltre annota come il riferimento ad Eracliana e 
non a Cittanova sia stato certamente dovuto all’utilizzo di una fonte tarda da parte di 
Giovanni Diacono. 
94  Cessi 1933, 44 (episcopatus vero Civitatis nove, que Eracliana appellata est, de 
Ovedercina civitate advenisse testatur, unde dux et magna pars nobilium eiusdem 
civitatis fugientes in prefata Eracliana civitate prelibatum episcopatum constituerunt). 
95  Cessi 1933, 76 (quintum [sc. episcopium, erroneamente attribuito alla fondazione 
da parte del patriarca Elia] in Eracliana Civitatis nove, que inter Helias patriarcha ad 
honore beati Petri edificavit et ecclesie Opetergine concessit apellari).
96  Berto 2003c, 446-7; Pastorello 1938-58, 55.
97  Maschietto 1933, 168 in cui è riprodotto integralmente il testo della Vita (De Santo 
Magno Episcopo) contenuto nel Catalogus Sanctorum et gestorum eorum.

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 185
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

terzi dell’intera Vita. Magno avrebbe in seguito ad un sogno fondato 
a Venezia otto chiese (San Pietro, Angelo Raffaele, San Salvatore, 
Santa Maria Formosa, San Giovanni, San Zaccaria, Santa Giustina, 
Santi Apostoli) compito che portò a termine con la collaborazione dei 
maggiorenti locali. Questa versione, in cui tuttavia non sono citate né 
Oderzo né Altino (compare solo un’asettica civitas) si ritrova inoltre 
nella Legenda Sancti Magni di XIII o XV secolo98 (in cui si specifica 
che san Giovanni è in Bragora) conservata nella Biblioteca Marciana 
e che sostanzialmente coincide con quanto scritto da Flaminio Corner 
nell’opera Ecclesiae Venetae Illustratae del 1758.99

Un dettaglio importante è inoltre che nelle agiografie di Magno il 
ruolo avuto da Cittanova-Eraclea nella traslazione delle reliquie di 
Tiziano (di origine eracleana) non compare. Né, viceversa, Magno 
è mai menzionato nella Vita di Tiziano (v. supra) in occasione del 
trafugamento delle sue reliquie.100 Questa divergenza è stata 
interpretata, come l’esito di una «gemmazione, contemporanea o 
quasi, di due diverse realtà eredi del ruolo ecclesiastico opitergino», 
ovvero Cittanova e Ceneda. Le due distinte leggende agiografiche, 
probabilmente formatesi secondo Emanuela Colombi a partire dal VII-
VIII secolo quando ambedue i centri avevano una posizione di rilievo 
nell’area veneta, perseguivano tuttavia obiettivi completamente 
diversi: per Ceneda giustificare l’istituzione della sede episcopale; per 
Eraclea, affermare la propria autorità nel momento in cui l’identità 
civica di Venezia cominciava ad emergere e consolidarsi nell’area 
lagunare. Pertanto, in quest’ultimo caso Oderzo non fu nominata o 
fu sostituita da Altino; il vescovo Magno inoltre divenne il fondatore 
di ben otto tra le più prestigiose chiese veneziane.101 

Ritornando a Oderzo e ai suoi vescovi cosa possiamo trarre da 
tutta questa faccenda? Mettendo insieme i dati disponibili, compresi 
quelli archeologici per quanto indiretti, si può affermare, che 
dopo la morte di Tiziano, sepolto a Oderzo e solo successivamente 
traslato a Ceneda, c’era senz’altro stato un vescovo titolare della 
sede opitergina probabilmente trasferitosi nella laguna veneta 
dopo la distruzione longobarda della città, probabilmente quella 
del 639 anche se non si può del tutto escludere che la migrazione 
fosse avvenuta dopo la seconda distruzione del 667. Ad ogni modo 
ne conseguì la spartizione della diocesi tra Treviso-Padova e Forum 

98  Colombi 2015, 45 (XIII secolo); Maschietto 1933, 162 (XV secolo).
99  Per la trascrizione dei testi della leggenda Maschietto 1933, 162-3.
100  A dir il vero, come ha osservato Emanuela Colombi, il coinvolgimento degli 
eracleani si deduce dal contesto ma non è mai specificato (il furto fu organizzato dai 
parentes vel propinqui di san Tiziano, quindi si deduce fossero persone di Eraclea) 
(Colombi 2015, 52-3).
101  Colombi 2015, 56-7 e 61-2.



Antichistica 45 | 11 186
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿Iulii testimoniata dal praeceptum di Liutprando del 743. La tradizione 
riporta che l’isola si chiamasse originariamente Melidissa,102 un 
nome tuttavia sconosciuto nelle fonti più antiche. La nuova sede del 
vescovo di Oderzo, che mantenne il titolo episcopale originario,103 era 
molto probabilmente ubicata in corrispondenza di una località nel 
comune di Eraclea ancora oggi nota come Cittanova, un toponimo 
che richiama in modo estremamente suggestivo la Civitas Nova 
menzionata nel testamento di Giuliano Particiaco (829) e nel Pactum 
Lothari (840), in corrispondenza della quale furono individuati nel 
1953-54 i resti di un battistero e altre strutture, purtroppo andate 
distrutte, che si ritiene facessero parte del quartiere episcopale. A 
sua volta quest’ultimo va contestualizzato in un areale più ampio 
caratterizzato da un insediamento sparso in cui furono recuperati 
negli anni manufatti di età romana e altomedievale anche di pregio 
(in primis una bolla plumbea del patrizio Anastasio della metà del VII 
secolo).104 In questo panorama alquanto rarefatto spicca l’ipotesi, da 
accogliere con cautela ma che meriterebbe ben altri approfondimenti, 
che una parte dei materiali lapidei recuperati nell’area dell’antica 
Cittanova fosse di provenienza opitergina ed arrivata come materiale 
di reimpiego nella nuova città.105 Un’ipotesi che qualora dimostrata 
confermerebbe, almeno in parte, una migrazione di poco posteriore al 
639 e, di conseguenza, una disponibilità durata quasi 20 anni per gli 
opitergini divenuti abitanti di Cittanova di potersi rifornire nel sedime 
della loro antica città di materiale da costruzione, prima che questa 
passasse definitivamente sotto il controllo politico longobardo nel 667. 

Se il vescovo che si trasferì da Oderzo a Cittanova si chiamasse 
effettivamente Magno è invece tutta un’altra questione. Già il 
Maschietto aveva rilevato come alla luce delle fonti disponibili il nome 
creasse dei problemi, anche se poi finì per accettarne completamente 
la storicità.106 Il primo testo che ne parla, come abbiamo visto sopra, 
è infatti il Dandolo nella prima metà del XIV secolo. A ben vedere c’è 
però qualche altro indizio che porta a non escludere la possibilità 
che un san Magno vescovo di Oderzo sia effettivamente esistito. Ben 
prima della cronaca del Dandolo, infatti, la cattedrale di Eraclea 
(esistente ancora nel XIV secolo) aveva ospitato, non sappiamo da 
quando, le spoglie del corpo di san Magno le cui reliquie furono 
traslate il 6 ottobre 1206 dal doge Pietro Ziani nella chiesa veneziana 
di San Geremia dove restarono fino al 22 aprile 1956, quando furono 

102  Pastorello 1938-58, 95 nota 1.
103  Il titolo di vescovo di Oderzo fu mantenuto fino al 1132. 
104  Tozzi, Harari 1984, 79-86; Lusuardi Siena 1989b; Calaon 2006, 216-17 (con 
bibliografia precedente).
105  Tozzi, Harari 1984, 87.
106  Maschietto 1933, 51-3.

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 187
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

riportate a Eraclea nella chiesa di Santa Maria Immacolata.107 Un 
ultimo recente elemento è costituito dalla scoperta di un’importante 
testimonianza numismatica segnalatami da Bruno Callegher e Giulio 
Carraro che ringrazio per la preziosa segnalazione. Si tratta di una 
moneta precedente all’età di Ludovico il Pio (814-820), rinvenuta a 
Campagna Lupia nella gronda lagunare veneziana in cui sembrerebbe 
comparire il riferimento a un S(ancti) MAG(ni) + DVX, forse proprio 
allusivo ad un duca della città ‘di san Magno’, quindi Cittanova.108

Il mio compendio si ferma qui con l’auspicio che, come è stato 
detto già più volte, nuove scoperte archeologiche contribuiscano 
a diradare i dubbi e le incertezze su un importante capitolo della 
storia di Oderzo, fondamentale per decifrarne la storia e il suo ruolo 
nell’Italia nord-orientale nella delicata fase di passaggio tra la fine 
dell’età romana e l’inizio del medioevo. 

Bibliografia

Agazzi, M. (2023). «The Medieval Rialto: The Transformation of an Area in the 
Developing City». Agazzi, Guidarelli, Pilutti Maner 2023, 3-16. http://doi.
org/10.30687/978-88-6969-729-6/002.

Agazzi, M.; Guidarelli G.; Pilutti Maner, M. (a cura di) (2023). Layers of Venice. Architecture, 
Arts and Antiquities at Rialto. Venezia. Fonti, letterature, arti e paesaggi d’Europa 
2. http://doi.org/10.30687/978-88-6969-729-6. 

Arnosti, G. (1998). «Lo scisma tricapitolino e l’origine della diocesi di Ceneda». Il 
Flaminio, 11, 59-104. 

Bassi, C. (2019). «Lo scavo di vicolo delle Orsoline a Trento ed altre novità dall’area 
urbana». Bassi, Possenti 2019, 147-65. 

Bassi, C., Possenti, E. (a cura di) (2019). Trento i primi secoli cristiani, urbanistica ed 
edifici. Trieste. Antichità Altoadriatiche 90.

Bechevolo, R. (1996). San Tiziano Confessore Vescovo di Oderzo Patrono della Diocesi 
di Vittorio Veneto. Vittorio Veneto. 

Bellis, E. (1963). Conventi, Chiese minori – Oratori nella vecchia Oderzo. Treviso.
Bellis, E. (1978). Oderzo romana. Oderzo. 
Bertacchi, L. (1966). «La cappella con la tomba del Vescovo Marciano nel duomo di 

Grado». Aquileia Nostra, 37, 90-104. 
Bertacchi, L. (1980). «ll Duomo dedicato a S. Eufemia». Da Aquileia a Venezia. Milano, 

279-94. 
Berto, L.A. (a cura di) (1999). Istoria Veneticorum. Bologna. Fonti per la storia dell’Italia 

medievale, Storici italiani dal Cinquecento al Millecinquecento ad uso delle scuole 2. 

107  Daniele 1966b, 549, in cui si ricorda inoltre che il braccio di san Magno fu portato 
il 28 settembre 1563 nella basilica di San Marco (dove tuttora si trova). Una reliquia del 
corpo si trova anche nel Duomo di Oderzo dove parrebbe essere giunta dal convento 
opitergino dei Servi in cui era arrivata grazie al cardinale Amalteo nel XVI secolo 
(ringrazio Maria Teresa Tolotto per l’informazione).
108  La moneta è in corso di studio da parte di Andrea Saccocci e Giulio Carraro.

http://doi.org/10.30687/978-88-6969-729-6/002
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-729-6/002
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-729-6


Antichistica 45 | 11 188
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿Berto, L.A. (a cura di) (2003a). «Ioannes Diaconus Istoria Veneticorum/Giovanni Diacono 
Storia dei Veneziani». Fedalto, Berto 2003, 27-149.

Berto, L.A. (a cura di) (2003b). «Chronicon Altinate/Cronaca Altinate». Fedalto, Berto 
2003, 189-269.

Berto, L.A. (a cura di) (2003c). «Andreas Dandulus chronica per extensum descripta/
Andrea Dandolo Cronaca estesa». Fedalto, Berto 2003, 271-463.

Billanovich, M.P. (1991). «Le circoscrizioni ecclesiastiche dell’Italia settentrionale tra 
la tarda antichità e l’alto medioevo». Italia medioevale e umanistica, 34, 1-39. 

Billanovich, M.P. (2000). «Padova». Tavano S.; Bergamini G. (a cura di), Patriarchi, 
Quindici secoli di civiltà fra l’Adriatico e l’Europa centrale. Milano, 201-2. 

Billanovich, M.P. (2006). «San Prosdocimo apostolo della Venetia e il problema del 
cosiddetto Cromazio». Bellinati, C. (a cura di), Santa Giustina e il paleocristianesimo 
a Padova. Studi e ricerche nel XVII centenario della prima martire patavina. Padova, 
149-65.

Bratož, R. (2000). «X.22, Epigrafe di Marciano». Tavano, S.; Bergamini, G. (a cura di), 
Patriarchi. Quindici secoli di civiltà fra l’Adriatico e l’Europa centrale. Milano, 152-3.

Brogiolo, G.P. (2022). «Castelli e strategie di difesa dell’Impero d’Oriente a nord del 
Po (538-603)». Marazzi, F.; Raimondo, C.; Hyeraci, G. (a cura di), La difesa militare 
bizantina in Italia (secoli VI-XI). Cerro al Volturno, 29-44. 

Brogiolo, G.P.; Ibsen, M. (a cura di) (2009). Italia. Vol. 1, Province di Belluno, Treviso, 
Padova, Vicenza. Zagreb. Corpus Architecturae Religiosae Europeae (saec. IV-X) 2.

Calaon, D. (2006). «Cittanova (Ve): analisi GIS». Francovich, R.; Valenti, M. (a cura di), 
IV Congresso nazionale di archeologia medievale. Firenze, 216-24.

Cammarosano, P. (2015). «Il giudicato di Liutprando e la Chiesa di Ceneda». Da Oderzo 
a Ceneda. Le origini della diocesi vittoriese. Vittorio Veneto, 33-41.

Campeotto, F. (2016). «El ‘baptisterio paleocristiano’ de Treviso. Reinterpretación de 
las funciones de un edificio tardoantiguo». Anuario del Centro de Estudios Históricos 
‘Prof. Carlos S.A. Segreti’, 16, 70-91. 

Canzian, D. (1995). Oderzo medievale: strutture e territorio. Trieste. 
Canzian, D. (2004). «L’uso politico delle reliquie nei processi di strutturazione 

territoriale in area plavense tra VII e XII secolo». Coden, F. (a cura di), Il santuario dei 
Ss. Vittore e Corona a Feltre. Studi agiografici, storici e storico-artistici in memoria 
di mons. Vincenzo Savio. Belluno, 33-67.

Canzian, D. (2011). «La leggenda di San Tiziano e la controversa eredità della diocesi 
di Oderzo: Cittanova (Eracliana) e Ceneda (secoli VII-XI)». Bertazzo, L.; Gallo, D.; 
Michetti, R.; Tilatti, A. (a cura di), ‘Arbor ramosa’. Studi per Antonio Rigon da allievi, 
amici, colleghi. Padova, 391-404.

Canzian, D. (2013). «Tra insediamenti e fortificazione signorile: le motte nella pianura 
veneta tra Bacchiglione e Livenza alla luce delle fonti scritte». Archeologia 
Medievale, 40, 145-54.

Capo, L. (a cura di) (1992). Paolo Diacono, Storia dei longobardi. Milano.
Castagna, D.; Spagnol, S. (1999). «Materiali provenienti da altri settori dello scavo». 

Rigoni, M.; Possenti, E. (a cura di), Il tempo dei longobardi. Materiali di epoca 
longobarda dal Trevigiano. Padova, 72-4.

Castagna, D.; Tirelli, M. (1995). «Evidenze archeologiche di Oderzo tardo antica ed 
altomedievale: i risultati preliminari di recenti indagini». Brogiolo, G.P. (a cura di), 
Città, castelli, campagne nei territori di frontiera (secoli VI-VII). Mantova, 121-34. 
Documenti di Archeologia 6.

Castagnetti, A.; Varanini, G.M. (a cura di) (1989). Il Veneto nel medioevo. Dalla “Venetia” 
alla Marca Veronese, vol. 2. Verona.

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 189
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

Cavada, E. (2019). «Trento in età tardoantica e altomedievale (IV-VI secolo), il dato 
archeologico. Status quaestionis». Bassi, Possenti 2019, 97-119. 

Cavada, E. (2024). «Spazi, presenze e cessazioni in un’area di sviluppo urbanistico 
medievale». Anderle, M.; Cagol, F.; Possenti, E.; Quendolo, A. (a cura di), Palazzo 
pretorio. Da residenza vescovile a sede del Museo diocesano tridentino: una storia 
plurisecolare. Trento, 85-93.

Cessi, R. (a cura di) (1933). Origo civitatum Italiae seu Venetiarum (Chronicon Altinate 
et Chronicon Gradense). Roma. Fonti per la Storia d’Italia pubblicate dall’Istituto 
Storico Italiano, Scrittori, secoli XI-XII, 73. 

Cessi, R. (1951). Le origini del ducato veneziano. Napoli. 
Chavarría Arnau, A.; Giacomello, F. (2015). «Sepolture e cattedrali in Italia 

settentrionale: il dato archeologico». Rivista di Archeologia Cristiana, 91, 129-66. 
Coleti, N. (1722). Italiae Sacrae tomus decimus seu appendix in qua praeter anedocta 

Ughelliana antiquati Italiae episcopatus. Venezia.
Collins, D. (2023). «The Church of San Giacomo di Rialto in the Medieval 

Era». Agazzi, Guidarelli, Pilutti, Maner 2023, 47-56. http://doi.
org/10.30687/978-88-6969-729-6/005.

Colombi, E. (2015). «Caratteri agiografici della santità episcopale opitergina». Da 
Oderzo a Ceneda. Le origini della diocesi vittoriese. Vittorio Veneto, 43-62.

Cosentino, S. (1996). Prosopografia dell’Italia bizantina (493-804), I, A-F. Bologna. 
Medievistica 8. 

Croce Da Villa, P.; Di Filippo Balestrazzi E. (2001). Concordia Sagittaria tremila anni di 
storia. Concordia Sagittaria.

Cuscito, G. (1977). «Aquileia e Bisanzio nella controversia dei Tre Capitoli». Aquileia 
e l’Oriente mediterraneo. Vol. 1, Testo. Udine, 231-62. Antichità Altoadriatiche 12.

Cuscito, G. (1980). «La fede calcedonese e i concili di Grado (579) e di Marano (591)». 
Grado nella storia e nell’arte, vol. 1. Udine, 207-30. Antichità Altoadriatiche 17. 

Cuscito, G. (1982). «Il concilio di Aquileia (381) e le sue fonti». Aquileia nel IV secolo, 
vol. 1. Udine, 189-253. Antichità Altoadriatiche 22. 

Cuscito, G. (1983). «Testimonianze archeologiche monumentali del Cristianesimo 
antico fino al secolo IX». Le origini del cristianesimo tra Piave e Livenza da Roma a 
Carlo Magno. Vittorio Veneto, 79-107.

Cuscito, G. (2009). ‘Signaculum Fidei’. L’ambiente cristiano delle origini nell’alto 
Adriatico: aspetti e problemi. Trieste.

Cuscito, G. (2013). Epigrafi, voci cristiane dal patriarcato di Aquileia attraverso la 
testimonianza epigrafica (secoli IV-VII). Roma; Gorizia.

Cuscito, G. (2015). «Le origini della diocesi di Ceneda tra storia e mito». Da Oderzo a 
Ceneda. Le origini della diocesi vittoriese. Vittorio Veneto, 15-31. 

Cuscito, G. (2016). «Venanzio Fortunato». Dizionario Biografico dei Friulani. https://
www.dizionariobiografico deifriulani.it/venanzio-fortunato.

Dalle Carbonare, M. (1999). «Nuove considerazioni su Tiziano vescovo di Treviso 
(secolo VIII)». Archivio Veneto, 153, s. 5, 5-43. 

Daniele, I. (1966a). «Liberale». Bibliotheca Sanctorum, vol. 8, Roma, 6-10.
Daniele, I. (1966b). «Magno». Bibliotheca Sanctorum, vol. 8, Roma, 546-50.
De Vit, V. (1859-87). Totius latinitatis onomasticon. 4 voll. Padova.
Du Cange, C. (1887). Glossarium mediae et infimae latinitatis, tomus octavus, Niort.
Faldon, N. (1993). «Le origini del cristianesimo nel territorio». Faldon, N. (a cura di), 

Diocesi di Vittorio Veneto. Padova, 21-48.
Fedalto, G. (1994). «Dalle origini alla dominazione veneziana (1388)». Pesce, L. (a cura 

di), Diocesi di Treviso. Venezia, 15-60. Storia religiosa del Veneto 4. 

http://doi.org/10.30687/978-88-6969-729-6/005
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-729-6/005
https://www.dizionariobiografico deifriulani.it/venanzio-fortunato
https://www.dizionariobiografico deifriulani.it/venanzio-fortunato


Antichistica 45 | 11 190
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

﻿Fedalto, G.; Berto, L.A. (a cura di) (2003). Chronica/Cronache. Aquileia. Corpus 
scriptorum aquileiensis/Scrittori della chiesa di Aquileia 12/2.

Forlati Tamaro, B. (1976). Iscrizioni lapidarie latine del museo civico di Oderzo. Treviso. 
Gasparri, S.; Gelichi, S. (2024). Le isole del rifugio. Venezia prima di Venezia. Roma-Bari.
Haider, P.W. (1990). «Antike und frühestes Mittelalter». Geschichte des Landes Tirol, 

Bd. 1. Bozen; Innsbruck; Wien, 131-290. 
Kehr, P. (1925). Italia pontificia. Vol. VII, Venetia et Histria. Pars II, Respublica 

Venetiarum – provincia Gradensis – Histria. Berlino. 
Lanzetta, G.A. (2016). «Il mausoleo di Marciano nella basilica di Sant’Eufemia a Grado. 

Analisi dei rilievi e nuova proposta». Rivista di Archeologia Cristiana, 92, 285-311.
Lanzoni, F. (1927). Le diocesi d’Italia dalle origini al principio del secolo VII (an. 604), 

vol. 1, Faenza. 
Lazzarini, V. (1969). Scritti di paleografia e diplomatica. Seconda edizione ampliata con 

sei saggi. Padova. Medioevo e Umanesimo 6.
Lizzi, R. (1989). Vescovi e strutture ecclesiastiche nella città tardoantica (L’Italia 

annonaria nel IV-V secolo d.C.). Como. Biblioteca di Atheneuem 9.
Lusuardi Siena, S. (1989a). «Vicenza». Castagnetti, Varanini 1989, 188-220.
Lusuardi Siena, S. (1898b). «Cittanova Eraclea». Castagnetti, Varanini 1989, 256-8.
Marin, S.V. (2013). «Considerations Regarding the Place of Chronicon Altinate in the 

Venetian Historical Writing». Revue des études sud-est européennes, 51, 83-103.
Marzemin, G. (1937). Le origini romane di Venezia. Venezia.
Maschietto, A. (1932). S. Tiziano vescovo di Oderzo – patrono della città e diocesi di 

Ceneda. Oderzo.
Maschietto, A. (1933). S. Magno vescovo di Oderzo e di Eraclea, patrono secondario della 

città e archidiocesi di Venezia e della diocesi di Ceneda (Vittorio Veneto), la sua vita – i 
suoi tempi (secolo VII). Oderzo.

Maschietto, A. (1959). San Tiziano vescovo, patrono della città e diocesi di Vittorio 
Veneto. Vittorio Veneto. 

Maschietto, A. (1969). «Tiziano». Bibliotheca Sanctorum, vol. 9. Roma, 509-14.
Mazzariol, G. (2016). L’isolotto di Rivus Altus e il suo tempio di S. Giacomo, vulgo S. 

Giacometto. Venezia. 
Napione, E. (2009). «Vicenza». Brogiolo, Ibsen 2009, 232-314.
Paschini, P. (1937). «Una antica iscrizione di Grado». Atti della Pontificia Accademia di 

Archeologia, 13, 117-25. 
Paschini, P. (1946). «Le origini della chiesa di Ceneda». Miscellanea Giovanni Mercati. 

Vol. 5, Storia ecclesiastica – diritto. Città del Vaticano.
Paschini, P. (1964). «Eliodoro». Bibliotheca Sanctorum, vol. 4, Roma, 1076-7.
Pastorello, E. (a cura di) (1938-58). Andreae Danduli ducis Venetiarum Chronica per 

extensum descripta aa. 46-1280 d.C. Bologna. Rerum Italicarum Scriptores. 
Raccolta degli storici italiani dal cinquecento al millecinquecento, nuova edizione 
riveduta, ampliata e corretta 12,1.

Petracco, G. (2018). La “Descriptio Orbis Romani” di Giorgio Ciprio. Alessandria.
Picard, J.-C. (1988). Le souvenir des Évêques. Sépultures, listes épiscopales et culte des 

évêques en Italie du Nord des origines au Xe siècle. Rome.
Possenti, E. (2008). «Altinum, la città e la chiesa di Eliodoro». Piussi, S. (a cura di), 

Cromazio di Aquileia al crocevia di genti e religioni. Catalogo della mostra. Milano, 
416-19.

Possenti, E. (2009). «Treviso». Brogiolo, Ibsen 2009, 48-80.
Possenti, E. (2015). «Prime tracce del cristianesimo nel territorio cenedese. Il 

contributo dell’archeologia». Da Oderzo a Ceneda. Le origini della diocesi vittoriese. 
Vittorio Veneto, 63-82.

Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo



Elisa Possenti
Da Eppone a Magno: i vescovi della diocesi di Oderzo

Antichistica 45 | 11 191
Luoghi di culto e ritualità in Oderzo antica, 163-192

Possenti, E. (2018). «Una placchetta di cintura multipla bizantina della seconda 
metà del VI secolo da Riva del Garda (Trento)». Nicolis, F.; Oberosler, R. (a cura di), 
Archeologia delle Alpi, Studi in onore di Gianni Ciurletti. Trento, 235-44.

Possenti, E. (2019). «La necropoli opitergina dalla tarda età imperiale agli inizi del 
Medioevo». Mascardi, M.; Tirelli, M. (a cura di), L’anima delle cose. Riti e corredi dalla 
necropoli romana di Opitergium. Venezia, 47-55. Antichistica. Archeologia 21 | 4. 
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-379-3/004.

Possenti, E. (2021). «Lo scavo di via Roma a Oderzo, uno spaccato sulla crisi delle città 
nella Venetia tra tarda antichità e alto medioevo». Ebanista, C.; Rotili, M. (a cura di), 
Romani, Germani e altri popoli, momenti di crisi fra tarda antichità e altomedioevo. 
Bari, 303-24. 

Possenti, E. (2023). «Sepolture altomedievali di Oderzo, status quaestionis e problemi 
aperti». Mascardi, M.; Tirelli, M.; Vallicelli, M.C. (a cura di), La necropoli di Opitergium. 
Atti della giornata di studi intorno alla mostra “L’anima delle cose”. Venezia, 87-102. 
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-714-12/006.

Roberto, U. (2022). «Presenza e integrazione dei barbari nell’Italia del V secolo: il caso 
dei Sarmatae gentiles». Possenti, E. (a cura di), Presenze barbariche nel V secolo in 
Italia e regioni contermini. Mantova, 15-32. Archeologia Barbarica 6.

Rogger, I. (2000). «Inizi cristiani nella regione tridentina». Buchi, E. (a cura di), Storia 
del Trentino. Vol. 2, L’età romana. Bologna, 475-524. 

Rosada, G. (1986). «Da Civitas Nova a Heraclia. Il possibile caso di una tradizione di 
propaganda sulle origini ‘antiche’ di Venezia». Aquileia Nostra, 72, 910-27.

Sannazaro M. (1989). «Concordia». Castagnetti, Varanini 1989, 258-70.
Settia, A.A. (1984). Castelli e villaggi nell’Italia padana. Popolamento, potere e sicurezza 

fra IX e XIII secolo. Napoli.
Testini, P. (1958). «Aquileia e Grado». Rivista di Archeologia Cristiana, 34, 169-81.
Tirelli, M. (2003). Itinerari archeologici di Oderzo. Treviso.
Tomasi, G. (1998). La Diocesi di Ceneda. Chiese e uomini dalle origini al 1586, vol. 1. 

Vittorio Veneto.
Tozzi P.; Harari, M. (1984). Eraclea Veneta, immagine di una città sepolta. Bologna.

http://doi.org/10.30687/978-88-6969-379-3/004
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-714-2/006



	1	Introduzione
	2	Eppon/Eppone (?)
	3	Marcianus/Marciano
	4	Florianus/Floriano e Titianus/Tiziano
	5	Magnus

