Philogrammatos
Studi offerti a Paolo Eleuteri

acura diAlessandra Bucossi, Flavia De Rubeis,
Paola Degni, Francesca Rohr

Une communauté
linguistique sui generis

Sabina Crippa

Universita Ca’ FoscariVenezia, Italia

Abstract The aim of this work is to draw attention to the complexity of the Magical
Greek Papyri, particularly to their linguistic composition and textual organisation. We
will highlight the distinctive features that should be the subject of research in several
disciplines, not only the history of religions (linguistics, philology, ethnolinguistics,
textual pragmatics, and papyrology), in order to provide the scientific community with
a rare testimony of Antiquity with these lesser-known and often rejected or forgotten
aspects.

Keywords Religion history. Papyrologie. Linguistic analysis. Ancient Mediterranean.
Textual translation.

A partir du Ile siécle, la Méditerranée ancienne témoigne de
I'apparition de plusieurs textes « encyclopédiques » trés complexes
a plusieurs égards : contenu, langues, but de chaque compilation,
usage dans les contextes les plus variés, etc. Parmi ces recueils,
I'un de plus controversés est celui des Papyrus greco-égyptiens
(Preisendanz 1973-74 = PGM), envisagés dés le début, par la
philologie et I'historiographie classiques européennes, uniquement
comme textes « magiques » ou reliés aux cultes a mysteres.

Par cet article nous entendons attirer I'attention sur la complexité
de ces summae de I’Antiquité, notamment sur leur intérét quant a
la composition linguistique et a l'organisation textuelle. Celles-ci
devraient étre étudiées, a notre avis, par plusieurs disciplines et
non seulement par I'histoire des religions : linguistique, philologie,
ethnolinguistique, pragmatique textuelle, papyrologie.

Le recueil de Papyrus Grecs Magiques est un recueil extraordinaire
et extrémement complexe de textes différents par leur origine, leur

; Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9
e-ISSN 2610-9093 \ ISSN 2610-9875
Edizioni ISBN [ebook] 978-88-6969-975-7 | ISBN [print] 978-88-6969-976-4
Ca’Foscari
Peerreview | Open access 67

Submitted 2025-05-12 | Accepted 2025-10-03 | Published 2025-12-04
©2025 Crippa | ©® 4.0
DOl 10.30687/978-88-6969-975-7/004

Check for



https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-975-7/004&domain=pdf&date_stamp=2025-12-04

Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

écriture, leur édition et leur contenu. Thesaurus pour les pratiques
et la pensée de la magie gréco-romaine égyptienne de I'époque
impériale, il constitue, avec les tablettes magiques, la source
fondamentale de toute analyse concernant la magie dans l'antiquité.*

11 s’'agit de grandes encyclopédies, de summae écrites dont la
rédaction finale se situe entre le Ille et le Ve siécle de notre ére :
elles constituent des mines de recettes et d'instructions répondant
a n'importe quel besoin, dont 'application concrete peut se retrouver
dans les tabellae mémes.

Ces textes ne sont pas des originaux des scribes mais des
compilations de sources différentes. C’est a partir du Ier siécle
de notre ere - et jusqu’au Ille siécle - qu’apparaissent les grands
formulaires et les recueils de recettes qui seront ensuite transcrits
sur les grands papyrus entre les Ille et Ve siecles.

A ce propos, Karl Preisendanz avait avancé 1’hypothése de la
présence d’archives magiques conservées par la classe sacerdotale,
de formulaires qui dataient déja du IVe siecle avant notre ere,?
déposés pres d'un temple, qui pouvaient étre utilisés pour composer
ensuite des textes complexes comme ceux des papyrus. Ainsi que
Francesca Maltomini (1987, 237-66) 1'a montré, plusieurs indices
semblent constituer une preuve que dans les grandes encyclopédies
et dans les grands papyrus de 2000 a 3000 vers, on collait ces
formulaires ou bien des éditions différentes de ceux-ci.?

On peut par exemple relever toute une série de références
internes* mais aussi des références dans la littérature magique, et
enfin la présence de voyelles magiques, trés élaborées, qui montrent
la présence d'un modele, qu'il fallait répéter exactement afin de
reproduire et de préserver l'efficacité de la formule magique.

Une fois ce formulaire rédigé, retranscrit ensuite sur le papyrus,
ce dernier était conservé par des collectionneurs, aussi bien princes

1 Les Papyrus Magiques et les tablettes ont en commun leur caractére hétérogéne a
la fois sur les plans chronologique et géographique : ces sources viennent de régions
comprises entre I’Espagne et I'Euphrate et leur contenu est fort varié. Les tablettes
sont les premieres sources épigraphiques en grec, petites feuilles en plomb qui datent,
d'une période s'étendant du XVIe siecle avant notre ere jusqu’a I'’époque byzantine, alors
que les papyrus grecs constituent la source la plus importante, qu'on date entre le Ile
siecle avant J.C. et le Ve siecle apres J.C.

2 Le plus ancien que nous connaissions est le Papyrus Magique XL (« La Malédiction
d’Artémis »), édité par Giovanni Petrettini, composé apres la mort d’Alexandre le
Grand et écrit en grec, comme d’ailleurs le Philinna Papyrus. Ces anciens formulaires
ressemblent beaucoup aux tabellae defixionum en raison de 'absence de voces magicae
et d’'un langage simple et discret.

3 Voir PGM 1V, 2734; V, 51; VII, 203, etc. D'apres Nock 1929, 219, il s’agissait des
« working copies » utilisées par les magiciens qui permettaient les modifications et les
suggestions venant d’autres sources.

4 Dans de nombreux Papyrus on retrouve des renvois aux autres éditions, tels, év
&MNoig dvTiypdgorg ; &Ahot oi &€ Aéyouon, etc. : cf. Nock1972, 176-94.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 68
Philogrammatos, 67-80



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

ou théologiens, qu’alchimistes ; ils ont souvent sauvé ces textes de
la destruction. Il faut également rappeler - on le sait - que plusieurs
références ont été ré élaborées et réintroduites par la philosophie
néo-platonicienne et néo-pythagoricienne.

Quant a la provenance des papyrus, ils étaient généralement
rédigés dans des bibliothéques-laboratoires qui produisaient
des formulaires de prescriptions de toutes sortes: les fouilles
archéologiques ont désormais révélé 'existence de ces laboratoires,
notamment celui de Pergame.®

Ces papyrus - pour lesquels il faudrait entreprendre une étude
paléographique afin justement d’établir avec précision a quelle période
appartient chacune des parties de la méme recette® - pouvaient étre
de longueurs tres différentes. On a de petites piéces qui nous renvoient
aux amulettes, aux defixiones et a de grands papyrus, comme celui de
Paris, de 3.000 vers et plus, qui constituent de vrais traités de magie,
des recueils de recettes, d'instructions, et qui ont stirement été écrits
par des scribes érudits. C’est probablement le cas pour les livres de
la bibliotheéque de Thébes composée de livres de magie, d’alchimie
et d’écrits en plusieurs langues. La compréhension et I’analyse de ce
corpus si hétérogene et complexe entrainent maintes difficultés. Tout
d’abord : si toute source ou dossier doit étre nécessairement intégré
dans son contexte historiographique, a fortiori pour les Papyrus
Grecs Magiques, il s'agit d'une question incontournable parce que
jamais la compréhension et la tradition d'un dossier de sources n'ont
été autant détournées, ralenties et incomprises a cause des éditions
successives de ces textes.

Nous allons suivre I'histoire de ces textes dans ses étapes les plus
importantes notamment en ce qui concerne les éléments présents
dans la transmission et la tradition de ces ouvrages, qui se révélent
cruciaux pour notre propos.

Ainsi que Hans Dieter Betz I'a bien mis en évidence dans son
introduction a la traduction anglaise des Papyrus Grecs Magiques
(1992), I'histoire de la découverte des sources magiques est surtout
I'histoire d'un grand nombre de livres magiques qui ont été cachés,
brilés, détruits comme le prouverait I'incendie des livres magiques
a Ephese, dont nous parlent les Actes des Apétres (19.2.10).

C’est au début du XIXe siecle, au moment du grand renouveau
d’intérét pour les études égyptiennes, que 'on découvre les textes

5 Maltomini 1979, 15-130. Pour la documentation archéologique, voir Wiinsch 1905,
57-8. Quant aux défixiones, elles étaient aussi gravées par des scribes professionnels,
originaires peut-étre de la cité, qui travaillaient la ou les tablettes ont été découvertes.
Pour une présentation de la discussion, voir Gager 1992, 32.

6 Festugiere 1932, 281, a présenté un tableau chronologique de tous les papyrus qui
ont été édités par Preisendanz 1928 (I), 1931 (II), 1941 (III).

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 69
Philogrammatos, 67-80



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

magiques? les plus importants pour I'histoire gréco-romaine
égyptienne, les seules preuves ou sources des actes magiques ayant
été jusqu’ a cette date des amulettes, des gemmes et des allusions
littéraires.

A la méme époque, a Thebes, le Louxor d’aujourd’hui, on trouve
de nombreux papyrus magiques, des textes d’alchimie, des codes,
qu'Anastasie, diplomate de Suede, achete et vend aux grands musées
et bibliotheques d’Europe. C’est ce qu’on appelle « la bibliotheéque
magique de Thebes », écrite en quatre langues (hiératique,
démotique, copte et grec) par le méme scribe, et qui est restée intacte
pendant 1.400 ans ;® elle avait été ensevelie avec son patron (peut-
étre un magicien), suppose-t-on autour du IVe siecle de notre ére
(Preisendanz 1966, 388-92, notamment 389).

Apres la vente par Anastasie de la librairie de Thebes aux plus
importants musées et bibliothéques d’Europe, progressivement, les
différents papyrus sont traduits, publiés et déchiffrés par différents
savants. On peut mettre en évidence, en particulier, 'édition de C.W.
Goodwin (1852), integre la transcription, un commentaire et une
traduction anglaise du Papyrus Grec Magique N° 5. Ce qui est tres
intéressant, pour notre propos, c¢’est que non seulement il a confronté
les différentes voix magiques, mais aussi tous les noms de la langue
hébraique égyptienne et les paroles en transcription grecque. Il
a aussi relevé de nombreuses paroles grecques qui n’étaient pas
attestées dans les dictionnaires de 'époque.®

Cependant une fois achetés par les bibliotheques ou les musées,
pendant longtemps, ces papyrus ont été catalogués comme de simples
curiosités parmi d’autres et n‘ont été que tres rarement considérés
comme objets d’étude. Frangois Lenormant (1857, note 1073),
professeur d’archéologie a la Bibliotheque Nationale de Paris en 1874
et grand expert de langues orientales, qualifiait tout simplement ces
papyrus de « fromage mystique » et Gaston Maspero (1875, 122),
écrivait qu'il s'agit de « formules magiques sans grand intérét pour
la science » (Brashear 1995, 3410 note 119).

Bien qu'ils fussent catalogués parmi les acquisitions égyptiennes,
les égyptologues ont, eux aussi, ignoré les Papyrus Grecs Magiques.

7 Pour une présentation approfondie et détaillée de 1'histoire de ces textes voir,
notamment, Brashear 1995, 3380-684.

8 En ce qui concerne les premieres sources des tablettes, c’est-a-dire des sources
épigraphiques magiques (la premiéere défixion date de 1796), cf. Preisendanz 1930,
119-54. Pour la discussion de ces sources et des premieres trouvailles des defixiones,
voir Gager 1992, 30-1.

9 A coté de cette édition, il est important de mettre en évidence, en particulier en
1885, un autre papyrus de la bibliotheque de Thebes, publié par Wessely 1888, 44-126.
11 s’agit de ce que l'on considére comme le majeur Papyrus Magique, dit de Paris, qui
fait 3274 lignes en deux langues, copte et grec.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografiad | 70
Philogrammatos, 67-80



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

Méme lorsqu'il s'agissait de sources relevant de la magie égyptienne,
ils considéraient les papyrus magiques comme des textes en langue
étrangere.

Le peu d’intérét montré parles égyptologues doit peut-étre étre mis
en relation avec un épisode trés significatif de I'histoire de I'édition de
ces textes, car le premier a éditer le corpus entier, Karl Preisendanz
en 1928, avait effacé les textes écrits en démotique, méme lorsqu’ils
étaient écrits par le méme scribe, sur le méme papyrus, dans la méme
colonne et sur la méme ligne ; souvent, I'éditeur avait imprimé comme
grecques des lignes entieres.'® Voila ce que 'on a appelé l'attitude
pan-helléniste : tout élément mythologique et/ou linguistique était a
ramener a une lecture grecque.

Lorsque la philologie allemande au début de notre siecle a mis
en relief I'intérét et I'importance de ces textes, Albrecht Dieterich
est le premier qui se penche sur eux dans un milieu de philologues
qui, tout en voyant dans ces études sur 'antiquité un grand intérét,
considérait ces documents comme des vestiges d'un effet primitif de
la religion grecque ou d'une composante de la religion populaire, ou
encore comme un mélange d’éléments primitifs et barbares. Pour
cette raison, Albrecht Dieterich avait été obligé de dissimuler sa
recherche sous le titre de Sélection des papyrus grecs, alors qu'il
s'agissait de I'étude et de I'édition des Papyrus Grecs Magiques. Pour
évoquer le climat de I'époque il suffise de rappeler que Ulrich von
Wilamowitz parlait en effet de Botokuden Philologia en empruntant
un terme a l'ethnologie de 1'’époque, a savoir au nom brésilien d'une
tribu indienne de l'ouest du Brésil, pour classer les PGM parmi les
exemples de superstitions sauvages et fantasmagoriques.

Rédigés par des scribes érudits, de langues et de cultures diverses,
et tres souvent destinés a la pratique, les Papyrus Grecs Magiques
constituent un dossier extrémement complexe et intéressant,
notamment quant a leur contenu et milieu religieux.

Chez les premiers grands éditeurs de ces textes magiques, l'intérét
pour la magie dérivait de 'intérét pour la religion, la magie étant une
sorte de religion populaire, qui serait a I'origine, peut-étre, de 'autre
religion, « la vraie ».

Certains, comme Albrecht Dieterich, espéraient plutot découvrir
les vestiges d'un état ancien de la religion, donc une sorte de
religion primitive dont la religiosité serait restée dans ces textes
magiques. Alors que le plus grand éditeur de Papyrus Magiques, Karl
Preisendanz ne voyait, dans ces textes, qu'un crépuscule des dieux,
une triste métamorphose, un syncrétisme privant chaque dieu de sa
qualité distinctive : un « pandemonium horrible » (Preisendanz 1935,

10 Il faut se rappeler que des éditions précédentes comme celle de Hopfner 1921,
portaient en revanche comme titre du recueil le titre Papyrus gréco-égyptiens.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 71
Philogrammatos, 67-80



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

335-42) de mots magiques qui n'ont aucune valeur et surtout qui
ont perdu toute leur signification religieuse originelle, des formules
de culte archaique que chaque sorcier peut fagonner a son usage.
Ces magiciens bien qu'étrangers a toute préoccupation littéraire ou
religieuse, introduisaient souvent dans leur cuisine de sorcellerie ces
piéces sacrées d'un ton sublime.!* Bref, il conclut : « Le monde grec
oriental nous a transmis une riche littérature magique qui certes
n’est pas classique mais dont le pouvoir est énorme et dangereux et
se maintint longtemps ». Dans cette atmosphére, on ne s’étonne pas
de voir que dans les textes de Frangois Lexa (1925, 156 et passim)
sur la magie de I'Egypte ancienne a la méme époque, les papyrus ne
sont méme pas qualifiés de papyrus mais de grimoires.

Parmi les premiers éditeurs de ces dossiers, d'un coté on affirmait
que «les papyrus magiques nous apportent des textes dont la
composition échappe a tout ordre systématique, et les croyances qui
s’y manifestent paraissent inconséquentes et grotesques »;*2 et de
l'autre, tantot on insistait sur le caractere et les éléments gnostiques,
tantot on se livrait a des reconstructions d’'un prétendu état ancien
de la religion dont seraient sortis ces papyrus : reconstruction d'un
prétendu milieu religieux des mystéres, s’'appuyant sur le texte de la
fameuse Mithrasliturgie.*®

11 faudra attendre ces dix derniéres années - avec le renouveau
d’intérét pour la magie dans '’Antiquité et particulierement pour les
papyrus magiques - pour que soient remises en question ces éditions
et leurs commentaires.

Depuis, la réflexion sur le milieu religieux dont sont issus ces
papyrus, a établi a partir de ces textes la coexistence d’éléments
linguistiques et mythologiques grecs et égyptiens aussi bien que
d’éléments originaires d’autres cultures ; il s’agit d'un mélange de
‘syncrétismes’ d’origines variées dont il est fort difficile d’établir la
physionomie dominante (Maltomini 1979, 55).

On reconnait ainsi dans le corpus, tel qu'il a été publié par Hans
Dieter Betz, composé de plusieurs papyrus écrits en grec de la koine
et en copte, qui incluent I'invocation de plusieurs divinités (grecques,
égyptiennes, juives, asiatiques), un syncrétisme foisonnant, ces

11 Nock 1929, 219-35, ne pouvait pas comprendre comment, dans ces textes magiques,
le magicien avait écrit de beaux hymnes et des formules, ne les acceptant pas comme
un matériau propre aux papyrus, produit par la créativité d’'un magicien.

12 Alaméme époque, toujours dans la Chronique d’Egypte, Marcel Humbert, & propos
des papyrus magiques d’Oslo, parle de son coté de « ces restes bizarres de religion
dégénérée, qui jettent un jour curieux sur 'histoire intellectuelle et morale romaine a
son déclin ». Texte cité par Tardieu 1974, 46 note 198.

13 Siles mysteres de Mithra sont aujourd’hui exclus dans les interprétations des rites

des PGM, les mystéres en revanche ne seraient pas étrangers au monde magique des
PGM : sur le sujet, voir la mise au point de Graf 1994, 114-23.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 72
Philogrammatos, 67-80



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

papyrus magiques et les pratiques magiques ayant comme fondement
une base gréco-égyptienne, ou l'on identifie aussi des emprunts
tres importants a la religion juive, a I'Iran et a d’autres religions et
cultures.*

Larelation entre les différentes cultures et traditions et notamment
entre I'hellénisme et la civilisation égyptienne - phénomene essentiel
dans l'évolution du syncrétisme!® - s’avere « d'une immensité
déconcertante », ainsi que Jean Yoyotte (1969, 127) 'a mis en évidence
lorsqu'il écrit :

Non seulement deux traditions, deux poétiques, deux mentalités
servies par deux langues coexistent, étrangere I'une a l'autre au
prime abord. Il est rare que nous puissions saisir les conditions
concretes dans lesquelles les traductions entretenues par un
sacerdos parlant démotique, écrivant I'hiératique et s’exprimant
en hiéroglyphiques sur les murs des temples, purent passer chez
des lettrés pratiquant la littérature grecque et pensant grec.

Ne pouvant pas entrer dans une analyse approfondie d’un probleme
aussi discuté que celui du syncrétisme, nous rappelons simplement
les traits dominants du syncrétisme de l'époque tardive,'® qui
apparaissent dans les Papyrus Grecs Magiques.

D’une part, ce syncrétisme présente des aspects de syncrétisme-
emprunt, c’'est-a-dire que les papyrus attestent la présence d'un
panthéon de dieux étrangers, pour la plupart grecs, mais aussi
originaires du Proche et du Moyen-Orient. C’est ce qu'on appelle
l'interpretatio graeca : l'identification des dieux égyptiens a des
dieux grecs, procédé caractéristique de toute I'Egypte qui consiste
a désigner tel ou tel dieu égyptien par son équivalent grec.'” Cet
aspect du syncrétisme-emprunt - on le sait - est présent aussi chez
les Grecs depuis Héraclite et dont les cosmogonies du Papyrus de
Derveni représentent un exemple parmi les plus significatifs.®

14 Contrairement a ce que pensait Lexa 1925, 155-66.
15 Voir 'essai de typologie proposée par Lévéque 1973, 179-87.

16 Voir par exemple Dunand 1975, 152-85, qui considére le syncrétisme en Egypte de
I’époque impériale comme I’héritier a la fois du syncrétisme de 1'époque hellénistique
et de I'époque pharaonique ; cf. aussi Zivie-Coche1994, 39-79.

17 Dunand 1975 classe toutes ces pratiques et ces formules de la magie égyptienne
d’époque antique qui deviennent trés importantes a I’époque tardive en tant que
religion populaire. Il nous semble difficile de voir une évolution d'une religion savante
a une religion populaire, voire a la sorcellerie en raison du fait que parmi ces papyrus
d’origine variée, il y a des textes qui pouvaient étre simplement utilisés comme de
petites recettes médicales pour un besoin ou un désir ponctuel.

18 Voir a ce propos, trés récemment, West 1997, 81-90.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 73
Philogrammatos, 67-80



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

D’autre part, cet aspect du syncrétisme égyptien, s'opére avant tout
a travers le nom, a savoir que 'union entre les deux divinités se fait
par le nom car le nom est l'une des formes dominantes d’existence ;
sans compter qu'on peut rencontrer également une fusion entre des
pratiques grecques et des pratiques égyptiennes notamment dans
les procédures oraculaires, la plupart des rites des PGM, concernant
d’ailleurs des rites divinatoires et des rites d’incubation.

Ce syncrétisme religieux et culturel, dont les PGM témoignent,
a son expression la plus significative dans le plurilinguisme. Il est
caractérisé par deux traits principaux qui se recoupent : d'une part la
koiné, de l'autre le bilinguisme propre a la tradition gréco-égyptienne
dans ses nombreuses déclinaisons (gréco-égyptien, gréco-copte,
gréco-démotique...).*°

La plupart des Papyrus Grecs Magiques sont écrits en grec de
la koine, cette « langue de culture a grande extension, comprenant
une infinité de registres en langue écrite et en langue parlée »,2° qui
des le Ve siecle, mais surtout aprés Alexandre et sous les Romains,
s’est répandue sur des territoires linguistiquement hétérogenes.
En terre « barbare », la langue était transmise aux indigenes qui
ensemble allaient constituer la bourgeoisie locale ; donc le grec,
par exemple en Egypte, devient une koiné grecque de 1'élite.?* La
koine gréco-égyptienne devient la langue de la cour et des classes
sociales les plus élevées, a I'opposé d'un grec égyptien caractérisé
par la présence de formes de sous-standard dont la particularité ne
tient pas seulement au phénomene général des variations du grec
post-classique (Iotacisme, réduction des dipthongues, spirantisation
des occlusives sonores, etc.), mais aussi a de nombreux traits locaux
strictement liés a la présence du copte.

Certes, on entend par koiné toute langue écrite dans toutes ses
variations, de la langue de 1'écrivain a celle d’'un modeste billet
égyptien, en considérant les différents registres écrits non pas comme
des reflets exacts des différents registres oraux, mais comme diverses
versions, approchant le standard avec plus ou moins de succes. Or, il
ne faut pas oublier que la koine est aussi la langue commune des juifs
de I'Empire et la langue des groupes juifs ou judéo-gnostiques dont
relevent les Papyrus Grecs Magiques comme l'a remarqué Tardieu
(1974, 30), chaque formule gnostique, par exemple, ayant ainsi sa
source directe dans la littérature grecque de I'époque, juive ou non.

19 Surla complexité des modalités et variété des écritures dans les rituels magiques
voir les travaux éditées par De Haro Sanchez 2002, 159-78.

20 Sur la koiné, voir par exemple Brixhe, Hodot 1993, 7-21.

21 Pour la koiné égyptienne de I’époque romaine et antique tardive, voir Gignac 1976.

Pour une étude de la koiné égyptienne d'un point de vue strictement linguistique, voir
Consani 1993, 23-40.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 74
Philogrammatos, 67-80



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

Si les textes magiques sont écrits principalement en grec de la
koine, ils sont également caractérisés notamment par le mélange de
démotique, de grec et de copte. Ce mélange constitue un des aspects
les plus importants du bilinguisme de I'’Egypte gréco-romaine.??

On sait que le bilinguisme de I'Egypte gréco-romaine est le fruit
d’une trés longue tradition en Egypte, pays que l'on a défini comme
une véritable école de traduction, ou les princes des villes sont
désignés comme des chefs-interpretes (Rochette 1996, 153-79);2 sans
oublier les eppnveic qui assurent les échanges linguistiques ou qui
permettent la compréhension entre les prétres égyptiens et Hérodote
arrivant en Egypte (Hdt. II, 154, 2).

Apres la conquéte d’Alexandre, 'Egypte devient progressivement
bilingue et c’est la langue grecque qui remplace 'araméen comme
langue officielle. En revanche, les Grecs ne pratiquaient pas
le démotique et ne l'apprenaient pas sauf pour des usages tres
particuliers considérés comme propres a la culture égyptienne, c’est-
a-dire la religion et les connaissances médicales.

11 est difficile d'interpréter ce bilinguisme (Rochette 1996, 168)
assez particulier, pour lequel il ne faut pas songer a une simple
superposition ou a une coexistence de deux langues comme le
gréco-égyptien ou le gréco-latin. On a tout de méme des sources
directes ou indirectes de ces formes bilingues : il s’agit d’archives
bilingues - pour enregistrer une famille - et aussi de plusieurs
traductions de textes, de contrats et de décrets entre 1'égyptien, le
démotique et le grec. L'égyptien a influencé le grec dans une mesure
moindre alors que pour les noms des mois et des symboles, ce sont le
plus souvent des noms égyptiens qui réapparaissent dans les textes
grecs ; alors que le grec, d'un point de vue grammatical et lexical, a
laissé de nombreuses traces, notamment dans le copte.

Démotique et grec se trouvaient maintes fois cote a cote dans les
documents officiels, mais on dispose, aussi pour 1'époque tardive,
de textes scolaires dans les deux langues, qui devaient servir a
la formation de jeunes gens ou a la préparation a une carriére de
fonctionnaires - sacerdotaux - pour lesquels le bilinguisme était une
condition sine qua non (Bresciani 1984, 917-18). Parmi les décrets
les plus importants, il faut rappeler les décrets sacerdotaux, décrets
surtout bilingues. A Alexandrie, apres les séances du synode des
clergés égyptiens, on rédigeait des actes qui furent ensuite gravés

22 Parexemple, Gignac (1967, 667-82) a montré a travers une description linguistique
des papyrus grecs en Egypte, comment ’hypothése d’une interférence, d’une connexion
bilinguistique peut résoudre maints problémes concernant le phénomene grec de la
koiné, notamment en ce qui concerne la phonologie.

23 Surles ‘ éppnveic ’ voir aussi Rochette 1994, 313-22.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 75
Philogrammatos, 67-80



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

sur la pierre en égyptien hiéroglyphique, en démotique?* et en grec,
exposés a un endroit en vue du temple.

A partir de I'époque de I'Egypte hellénistique, l'utilisation des
langues dans le domaine religieux devient plus important : d'une
part les textes religieux sont souvent traduit en grec,?® d’autre part a
partir du Ille siécle on remarque un autre changement, I'introduction
du copte.

Il est intéressant de remarquer que cette présence du bilinguisme,
trouve son importance dans des textes tres particuliers, c’est-a-
dire des textes astronomiques, des textes magiques et des textes
médicaux, considérés comme un témoignage important de la
renaissance de la littérature démotique et scientifique de 'époque
Tardive (DePauw 1997, 105-10).

On peut rappeler, par exemple, qu’a '’époque de Ptolémée et a
I’époque romaine, tous les textes astronomiques étaient écrits en
démotique et que plusieurs textes étaient écrits en hiératique, ensuite
traduits en démotique et commentés par le scribe. C’est le cas par
exemple d’'un manuel astrologique dans lequel les douze signes écrits
en grec sont tous traduits en égyptien.

L'intérét de tous ces manuels qui ont une grande importance en
Egypte impériale, est que d’un point de vue lexical, ils se présentent
comme des dictionnaires thématiques qui peuvent nous apprendre
une quantité extraordinaire de nouveaux termes, termes qui ont été
des néologismes forgés pour décrire toute forme possible de réve ou
de divination.

L'exemple le plus important est le Papyrus Magique de Londres
et Leyde (Griffith 1904-09), ol l'on a trois colonnes composées en
grec, mais il existe des passages ou des mots dont la prononciation
est écrite dans un démotique alphabétique souvent accompagné de
gloses coptes. De méme, le grand papyrus du Louvre E3229,2¢ qui
appartient toujours a la collection de Thebes dont le texte a été écrit
dans sa majorité en démotique, mais interposé avec I'hiératique, le
copte ancien et le démotique alphabétique, le sujet étant toujours
I'invocation des dieux dans un rite divinatoire. Ainsi que I'a montré

24 Sile terme « démotique » par exemple avait été introduit par Champollion pour
indiquer surtout 1'écriture dans l'antiquité, les sources nous révelent qu'il peut s’agir
aussi d'un langage, d'un texte oral. En effet, les sources littéraires font une distinction
entre deux types d’écriture. Hérodote (aussi bien que Diodore et Héliodore) distingue
entre dnpotikd et iepa il entend dnpotikd comme populaire et iepd comme sacrée.
On peut remarquer dans tous ces textes que le mot « démotique » s’oppose au terme
« sacré » ou aux termes du langage du prétre. Il n'y a que Clément d’Alexandrie qui
fait une distinction entre trois types de langage égyptien : hiéroglyphé, hiératiké et
epistolographiké : cf. DePauw 1997, 19-111, notamment 19-21.

25 Il faudrait développer la problématique trés intéressante, mais qui déborde de
notre sujet, de la traduction des langues religieuses ou simplement des textes religieux.

26 Pour l'analyse et le commentaire, voir Johnson 1977, 55-102.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 76
Philogrammatos, 67-80



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

Edda Bresciani (1987), ces manuels sont caractérisés par 1'utilisation
des nomina et voces en grec ou en copte dans le texte aussi bien qu’en
tant que gloses.?”

La complexité et 'hétérogénéité linguistique et textuelle que nous
venons d’esquisser grace aux recherches récentes,?® sont rentrés a
juste titre dans de nouvelles études en tant qu'éléments valorisant
ces textes mémes et ouvrant de nouvelles pistes.

Néanmoins c’est a un nouveau projet d’édition critique et traduction
intégrale que nous devons la possibilité a partir dés maintenant
d’une véritable et inédite perspective de recherche en mesure de
nous rapprocher a la réalité de ces textes et a leur valeur dans la
compréhension de 'Antiquité.

Le projet de recherche Transmission of magic knowledge in
Antiquity, du Neubauer Collegium for Culture and Society de
I'Université de Chicago, est en train d’établir une nouvelle édition
de ces textes, dont le premier volume est sorti en 2023 (Faraone,
Torallas Tovar 2023).

Ce travail offre également, pour la premieére fois, I'édition critique
des textes écrits en langues égyptiennes (hiératique, démotique et
copte) et des textes bilingues. Il donne ainsi une perspective plus
équilibrée de la réalité plurielle des langues de transmission des
rituels et des connaissances présents dans ces textes. Apres des
siecles, on aura donc non seulement une édition philologique et une
traduction fidele aux textes, mais aussi une lecture de la dimension
matérielle des PGM et de tous les traits extralinguistiques qui jouent
un role crucial dans leur composition et transmission a travers les
siecles.?®

On retiendra d’ailleurs, dans ce travail, I'importance de la
révision paléographique qui a déja donné des résultats importants :
par exemple la conjonction de deux morceaux de formulaires qu’'on
avait classés séparément dans deux livres distincts (PGM VI + II)
sont désormais compris dans le seul GEMF 30 (Martin Hernandez,
Torallas Tovar, a paraitre).

Les papyrus sont présentés dans un ordre chronologique qui
permettra de suivre leur transmission a travers les siécles.

De plus, I'édition garde la mise en page des papyrus, ainsi que leurs
images, symboles, signes ou caractéres dont I’étude permet d’éclairer

27 D’apres Johnson 1977, 55, trés probablement le démotique était introduit afin
d’indiquer la prononciation correcte des noms magiques. Pour la méme raison, ils
pouvaient étre aussi inserés comme gloses en copte ancien.

28 Voir par example Frankfurter 1994,189-221 et Gordon 2002, 96; Dielman 2005.

29 Le volume lié a la premiere édition et dédié a I'aspect matériel des PGM a gagné
le prix Charles J. Goodwin Award of Merit par la Society for Classical Studies : Faraone,
Torallas Tovar 2022.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 77
Philogrammatos, 67-80



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

'élaboration interne des manuscrits et l'importance des images (voir
récemment Crippa 2010, 117-38; Martin Hérnandez 2022).

On remarque enfin le choix d'un langage rigoureux méme dans
la traduction des termes techniques, afin d’éviter les préjugés
bien connus, notamment ceux liés a 'idée que la notion de magie
est une catégorie émique. Dans cette perspective, par exemple, le
terme mpaEig n'est pas traduit « enchantement » (spell dans 'édition
anglaise de H.D. Betz) mais « procédure »; encore, « évépyeia » n'est
pas « pouvoir magique » mais tout simplement « pouvoir ».

Le mot « magie » est employé comme terme éthique, mais on
explique que ce choix dépend de la vulgate qui est propre a la
modernité.

A partir de cette nouvelle édition et des études approfondies qui
la légitiment et la fondent au méme temps, les PGM seront enfin
évalués correctement ouvrant de inédites pistes de recherche
interdisciplinaire pour la compréhension plus réelle et complexe des
savoirs de I’Antiquité, ainsi que de leur transmission.

Bibliographie

Betz, H.D. (1992). The Greek Magical Papyriin Translation, Including the Demotic Spells,
vol. I, Texts. Chicago : University of Chicago Press.

Brashear, W.M. (1995). « The Greek Magical Papyri: An Introduction and Survey,
Annotated Bibliography (1928-94) ». Temperini, H.; Haase, W. (éds), Aufstieg und
Niedergang der Rémischen Welt, 2, 18.5. Berlin; New York : de Gruyter, 3380-684.

Bresciani, E. (1984). « Aspetti del bilinguismo greco-demotico negli ostraka di Medinet
Medi ». Atti del XVII Congresso internazionale di Papirologia | (Napoli 1983). Napoli :
Centro Internazionale per lo studio dei papiri ercolanensi, 917-18.

Bresciani, E. (1987). « | grandi testi magici demotici ». Roccati, A.; Siliotti, A. (sous ladir.),
La magia in Egitto ai tempi dei faraoni, Milano = Atti del Convegno Internazionale di
Studi, Verona : Rassegna Internazionale di Cinematografia Archeologica, 313-29.

Brixhe, C.; Hodot, R. (1993). « A chacun sa koiné ? ». Brixhe, C. (sous la dir.), La koiné
greque antique: I. une langue introuvable ?. Nancy : Presses Universitaires de
Nancy, 7-21.

Consani, C. (1993). «La koiné et les dialectes grecques dans la documentation
linguistique et la réflexion métalinguistique des premiers siecles de notre ére ».
in C. Brixhe (sous la dir.), La koiné greque antique.Vol. 1, Une langue introuvable ?.
Nancy : Presses Universitaires de Nancy.

Crippa, S. (2010). « Images et &critures dans les rituels magiques ». Studi e materiali di
storia delle religioni (SMSR), 7, 117-38.

Crippa, S. (a cura di) (2019). Corpi e saperi. Riflessioni sulla trasmissione della
conoscenza. Bologna : Pendragon, 404.

Crippa, S. (2022). « Drawing and writing. Reflections on the transmission of ritual
knowledge ». Martin Hérnandez, R. (ed.), The Iconography of Magic. Images of Power
and the Power of Images in Ancient and Late Antique Magic, Louvain : Peeters, 7,
169-84.

De Haro Sanchez, M. (2015). Ecrire la magie dans l'antiquité, Liége: Presses
Universitaires de Liége.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografiad | 78
Philogrammatos, 67-80



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

Depauw, M. (1997). ACompanion to Demotic Studies (=Papyrologica Bruxellensia, 28).
Bruxelles : Fondation d’Egyptologie Reine Elisabeth.

Dieleman, J. (2005). Priests, Tongues and Rites. Leiden; Boston : Brill.

Dunand, F. (1975). « Les syncrétismes dans la religion de ’Egypte romaine ». Dunand,
F.A.; Lévéque, P. (sous la dir.), Les syncrétismes dans les religions de U'Antiquité
(Colloque de Besangon, 22-23 octobre 1973) Leiden : Brill, 152-85.

Faraone, A.; Torallas Tovar, S. (2023). Greek and Egyptian Magical Formularies. Text
and Translation. Vol. |, Berkely : California Classical Studies n®9.

Faraone, C.; Torallas Tovar, S.; Nodar Dominguez, A. (2020-22). Transmission of
Magical Knowledge in Antiquity : The Papyrus Magical Handbooks in Context. Part
I1. Chicago : Neubauer Collegium for Culture and Society, University of Chicago.

Faraone, A.; Torallas Tovar, S. (2022). The Greco-Egyptian Magical Formularies.
Libraries, Books, and Individual Recipes. Michigan : University of Michigan Press.

Festugiére, A.-J. (1932). L’ldéal religieux des grecs et ’Evangile. Paris : Les Belles
Lettres.

Frankfurter, D. (1994). «The Magic of Writing and the Writing of Magic : The Power of
the Word in Egyptian and Greek Tradition». Helios, 21, 2, 189-221.

Frankfurter, D. (2019). « The Magic of Writing in Mediterranean Antiquity ». Guide
to the Study of Ancient Magic. Koninklijke: Brill. https://www.academia.
edu/40443332/The_Magic_of_Writing_in_Mediterranean_
Antiquity?email_work_card=abstract-read-more.

Frankfurter, D. (2002). « Dinamics of Ritual Expertise in Antiquity and Beyond : towards
a New Taxonomy of ‘Magicians’». Mirecki, P.A.; Meyer, M.W. (eds), Magic and Ritual
in the Ancient World. Leiden : Brill, 159-78.

Gager, J.G. (1992). Curse Tablets and Blinding Spells from the Ancient World. New York;
Oxford : Oxford University Press.

Gignac, F. Th. (1970). « Bilinguism in the Greco-Roman Egypt ». Actes du lléme Congrés
International des Linguistes, 4, 667-82.

Gignac, F.Th. (1976). AGrammar of the Greek Papyri of the Roman and Byzantine Period.
Milano : Goliardica.

Goodwin, C.W. (1852). Fragment of a Graeco-Egyptian Upon Magic. From a Papyrus in
the British Museum. Cambridge.

Gordon, R. (2002). « Shaping the Text : Innovation and Authority in Graeco-Egyptian
Malign Magic ». Horstmanshoff, H.; Singor, H.; van Straten, F.T. (eds), Kykeon,
Studiesin honour of H.S. Versnel. Leiden, 69-111, 96.

Graf, F. (1994). La magie dans l’Antiquité gréco-romaine. Paris : Les Belles Lettres.

Griffith, F. LL.; Thompson, H. (1904-09). The Demotic Magical Papyrus of London and
Leiden. London : H. Grevel.

Hopfner, T. (1921). Griechisch-dgyptischer Offenbarungszauber Studien zur
Palzeographie und Papyruskunde. Leipzig : Teubner.

Johnson, J.H. (1977). « Louvre E3229 : A Demotic Magical Text ». Enchoria, 7,55-102.

Lenormant, F. (1857). Catalogue d’une collection d’antiquités. Paris : Imp. De Maulde
et Renou.

Lévéque, P. (1973). « Essai de typologie des syncrétismes ». Dunand, F.; Lévéque, P.
(sous la dir.), Les syncrétismes dans les religions grecque et romaine = Colloque de
Strasbourg (1971). Paris : Presses Universitaires de France, 179-87.

Lexa, F. (1925). La magie dans I’Egypte antique, Paris : P. Geuttner.

Maltomini, F. (1979). « | papiri greci ». Studi Classi e Orientali, 29, 55-124.

Maltomini, F. (1980). « Osservazioni al testo di alcuni papiri magici greci, Il ». Civilta
Classica e Cristiana, 3, 371-7.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 79
Philogrammatos, 67-80


https://www.academia.edu/40443332/The_Magic_of_Writing_in_Mediterranean_Antiquity?email_work_card=abstract-read-more
https://www.academia.edu/40443332/The_Magic_of_Writing_in_Mediterranean_Antiquity?email_work_card=abstract-read-more
https://www.academia.edu/40443332/The_Magic_of_Writing_in_Mediterranean_Antiquity?email_work_card=abstract-read-more

Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

Maltomini, F. (1987). « Formulario magico, n. 34 P. Mon. Gr. Inv. 216 ». Maltomini, F.
Carlini, A. (éds), Papiri letterari Greci. Pisa : Giardini, 237-66.

Martin Hernandez, R. (ed.) (2022). «The Iconography of Magic. Images of Power and
the Power of Images». Ancient and Late Antique Magic. Louvain : Peeters.

Martin Hernandez, R.; Torallas Tovar, S. (a paraitre) « From PGM Ill to GEMF 55:
Rearrangement of an Ancient Magical Roll ». Symbolae Osloenses.

Martin Hernandez, R. (forthcoming). PGM VII, edition of Lunar Calendar (edition of
PGM IIl, 2023).

Maspero, G. (1875). Mémoire sur quelques papyrus du Louvre. Paris : Académie des
Inscriptions et Belles Lettres, Librairie A. Frank.

Nock, A.D. (1929). « Greek Magical Papyri». Journal of Egyptian Archaeology, 15,219-35
(repris dans Essays on Religion and the Ancient World, 1, Oxford, 1972,176-94).
Preisendanz, K. (1928). Papyri Graecae Magicae, die griechischen Zauber Papyri,

Leipzig; Berlin: Teubner, 1928 (1), 1931 (I1), 1941 (Il1).

Preisendanz, K. (1930). « Die griechischen und lateinischen Zaubertafeln ». Archiv fiir
Papyrus Forschung und verwandte Gebiete, 9, 119-54.

Preisendanz, K. (1935). « Dans le monde de la magie grecque ». Chronique d’Egypte,
20, 335-42.

Preisendanz, K. (1966). « Compte rendu de A. Delatte et Ph. Derchain. Les intailles
magiques gréco-égyptiennes, Paris Bibliotheque National 1964 ». Byzantinische
Zeitschrift, 59, 388-92.

Rochette, B. (1994). « Traducteurs et traductions dans ’Egypte gréco-romaine ».
Chronique d’Egypte, 69, 313-22.

Rochette, B. (1996). « Sur le bilinguisme dans I’'Egypte gréco-romaine ». Chronique
d’Egypte, 71, 153-79.

Tardieu, M. (1974). Trois mythes gnostiques : Adam, Eros et les animaux d’Egypte dans
un écrit de Nag Hammadi (I, 5), Paris : Etudes augustiniennes.

Wessely, C. (1888). « Griechische Zauberpapyrus von Paris and London ». Denkschr.
Kais. Akad. Wiss Wien, 36, 44-126.

West, M.L. (1997). « Hocus-Pocus in East and West. Theogony, Ritual, and the tradition
of Esoteric Commentary ». Laks, A.; Most, G.W. (éds), Studies on the Derveni
Papyrus. Oxford : Clarendon Press, 81-90.

Wiinsch, R. (1905). « Antikes Zaubergerat aus Pergamon ». Jahrbuch des Deutschen
Archdologischen Instituts, 6, 57-8.

Yoyotte, J. (1969). Bakertis : religion égyptienne et culture grecque a Edfou, Religions en
Egypte hellénistique et romaine. Paris : Presses Universitaires de France.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 80
Philogrammatos, 67-80



