
Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9
e-ISSN 2610-9093  |  ISSN 2610-9875
ISBN [ebook] 978-88-6969-975-7  |  ISBN [print] 978-88-6969-976-4

Peer review  |  Open access 67
Submitted 2025-05-12  |  Accepted 2025-10-03  |  Published 2025-12-04 
© 2025 Crippa  |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-975-7/004

Philogrammatos
Studi offerti a Paolo Eleuteri
a cura di Alessandra Bucossi, Flavia De Rubeis,  
Paola Degni, Francesca Rohr

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Une communauté 
linguistique sui generis
Sabina Crippa
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Abstract  The aim of this work is to draw attention to the complexity of the Magical 
Greek Papyri, particularly to their linguistic composition and textual organisation. We 
will highlight the distinctive features that should be the subject of research in several 
disciplines, not only the history of religions (linguistics, philology, ethnolinguistics, 
textual pragmatics, and papyrology), in order to provide the scientific community with 
a rare testimony of Antiquity with these lesser-known and often rejected or forgotten 
aspects.

Keywords  Religion history. Papyrologie. Linguistic analysis. Ancient Mediterranean. 
Textual translation.

﻿

A partir du IIe siècle, la Méditerranée ancienne témoigne de 
l’apparition de plusieurs textes « encyclopédiques » très complexes 
à plusieurs égards : contenu, langues, but de chaque compilation, 
usage dans les contextes les plus variés, etc. Parmi ces recueils, 
l’un de plus controversés est celui des Papyrus greco-égyptiens 
(Preisendanz 1973-74 = PGM), envisagés dès le début, par la 
philologie et l’historiographie classiques européennes, uniquement 
comme textes « magiques » ou reliés aux cultes à mystères.

Par cet article nous entendons attirer l’attention sur la complexité 
de ces summae de l’Antiquité, notamment sur leur intérêt quant à 
la composition linguistique et à l’organisation textuelle. Celles-ci 
devraient être étudiées, à notre avis, par plusieurs disciplines et 
non seulement par l’histoire des religions : linguistique, philologie, 
ethnolinguistique, pragmatique textuelle, papyrologie.

Le recueil de Papyrus Grecs Magiques est un recueil extraordinaire 
et extrêmement complexe de textes différents par leur origine, leur 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-975-7/004&domain=pdf&date_stamp=2025-12-04


Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 68
Philogrammatos, 67-80

﻿écriture, leur édition et leur contenu. Thesaurus pour les pratiques 
et la pensée de la magie gréco-romaine égyptienne de l’époque 
impériale, il constitue, avec les tablettes magiques, la source 
fondamentale de toute analyse concernant la magie dans l’antiquité.1

Il s’agit de grandes encyclopédies, de summae écrites dont la 
rédaction finale se situe entre le IIIe et le Ve siècle de notre ère : 
elles constituent des mines de recettes et d’instructions répondant 
à n’importe quel besoin, dont l’application concrète peut se retrouver 
dans les tabellae mêmes.

Ces textes ne sont pas des originaux des scribes mais des 
compilations de sources différentes. C’est à partir du Ier siècle 
de notre ère – et jusqu’au IIIe siècle – qu’apparaissent les grands 
formulaires et les recueils de recettes qui seront ensuite transcrits 
sur les grands papyrus entre les IIIe et VIIe siècles.

A ce propos, Karl Preisendanz avait avancé l’hypothèse de la 
présence d’archives magiques conservées par la classe sacerdotale, 
de formulaires qui dataient déjà du IVe siècle avant notre ère,2 
déposés près d’un temple, qui pouvaient être utilisés pour composer 
ensuite des textes complexes comme ceux des papyrus. Ainsi que 
Francesca Maltomini (1987, 237-66) l’a montré, plusieurs indices 
semblent constituer une preuve que dans les grandes encyclopédies 
et dans les grands papyrus de 2000 à 3000 vers, on collait ces 
formulaires ou bien des éditions différentes de ceux-ci.3

On peut par exemple relever toute une série de références 
internes4 mais aussi des références dans la littérature magique, et 
enfin la présence de voyelles magiques, très élaborées, qui montrent 
la présence d’un modèle, qu’il fallait répéter exactement afin de 
reproduire et de préserver l’efficacité de la formule magique.

Une fois ce formulaire rédigé, retranscrit ensuite sur le papyrus, 
ce dernier était conservé par des collectionneurs, aussi bien princes 

1  Les Papyrus Magiques et les tablettes ont en commun leur caractère hétérogène à 
la fois sur les plans chronologique et géographique : ces sources viennent de régions 
comprises entre l’Espagne et l’Euphrate et leur contenu est fort varié. Les tablettes 
sont les premières sources épigraphiques en grec, petites feuilles en plomb qui datent, 
d’une période s’étendant du XVIe siècle avant notre ère jusqu’à l’époque byzantine, alors 
que les papyrus grecs constituent la source la plus importante, qu’on date entre le IIe 
siècle avant J.C. et le Ve siècle après J.C.
2  Le plus ancien que nous connaissions est le Papyrus Magique XL (« La Malédiction 
d’Artémis »), édité par Giovanni Petrettini, composé après la mort d’Alexandre le 
Grand et écrit en grec, comme d’ailleurs le Philinna Papyrus. Ces anciens formulaires 
ressemblent beaucoup aux tabellae defixionum en raison de l’absence de voces magicae 
et d’un langage simple et discret.
3  Voir PGM IV, 2734; V, 51; VII, 203, etc. D’après Nock 1929, 219, il s’agissait des 
« working copies » utilisées par les magiciens qui permettaient les modifications et les 
suggestions venant d’autres sources.
4  Dans de nombreux Papyrus on retrouve des renvois aux autres éditions, tels, ἐν 
ἄλλοις ἀντιγράφοις ; ἄλλοι οἱ δέ λέγουσι, etc. : cf. Nock1972, 176-94.

Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 69
Philogrammatos, 67-80

ou théologiens, qu’alchimistes ; ils ont souvent sauvé ces textes de 
la destruction. Il faut également rappeler – on le sait – que plusieurs 
références ont été ré élaborées et réintroduites par la philosophie 
néo-platonicienne et néo-pythagoricienne.

Quant à la provenance des papyrus, ils étaient généralement 
rédigés dans des bibliothèques-laboratoires qui produisaient 
des formulaires de prescriptions de toutes sortes : les fouilles 
archéologiques ont désormais révélé l’existence de ces laboratoires, 
notamment celui de Pergame.5

Ces papyrus – pour lesquels il faudrait entreprendre une étude 
paléographique afin justement d’établir avec précision à quelle période 
appartient chacune des parties de la même recette6 – pouvaient être 
de longueurs très différentes. On a de petites pièces qui nous renvoient 
aux amulettes, aux defixiones et à de grands papyrus, comme celui de 
Paris, de 3.000 vers et plus, qui constituent de vrais traités de magie, 
des recueils de recettes, d’instructions, et qui ont sûrement été écrits 
par des scribes érudits. C’est probablement le cas pour les livres de 
la bibliothèque de Thèbes composée de livres de magie, d’alchimie 
et d’écrits en plusieurs langues. La compréhension et l’analyse de ce 
corpus si hétérogène et complexe entraînent maintes difficultés. Tout 
d’abord : si toute source ou dossier doit être nécessairement intégré 
dans son contexte historiographique, a fortiori pour les Papyrus 
Grecs Magiques, il s’agit d’une question incontournable parce que 
jamais la compréhension et la tradition d’un dossier de sources n’ont 
été autant détournées, ralenties et incomprises à cause des éditions 
successives de ces textes.

Nous allons suivre l’histoire de ces textes dans ses étapes les plus 
importantes notamment en ce qui concerne les éléments présents 
dans la transmission et la tradition de ces ouvrages, qui se révèlent 
cruciaux pour notre propos.

Ainsi que Hans Dieter Betz l’a bien mis en évidence dans son 
introduction à la traduction anglaise des Papyrus Grecs Magiques 
(1992), l’histoire de la découverte des sources magiques est surtout 
l’histoire d’un grand nombre de livres magiques qui ont été cachés, 
brûlés, détruits comme le prouverait l’incendie des livres magiques 
à Ephèse, dont nous parlent les Actes des Apôtres (19.2.10).

C’est au début du XIXe siècle, au moment du grand renouveau 
d’intérêt pour les études égyptiennes, que l’on découvre les textes 

5  Maltomini 1979, 15-130. Pour la documentation archéologique, voir Wünsch 1905, 
57-8. Quant aux défixiones, elles étaient aussi gravées par des scribes professionnels, 
originaires peut-être de la cité, qui travaillaient là où les tablettes ont été découvertes. 
Pour une présentation de la discussion, voir Gager 1992, 32.
6  Festugière 1932, 281, a présenté un tableau chronologique de tous les papyrus qui 
ont été édités par Preisendanz 1928 (I), 1931 (II), 1941 (III).



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 70
Philogrammatos, 67-80

﻿magiques7 les plus importants pour l’histoire gréco-romaine 
égyptienne, les seules preuves ou sources des actes magiques ayant 
été jusqu’ à cette date des amulettes, des gemmes et des allusions 
littéraires.

À la même époque, à Thèbes, le Louxor d’aujourd’hui, on trouve 
de nombreux papyrus magiques, des textes d’alchimie, des codes, 
qu’Anastasie, diplomate de Suède, achète et vend aux grands musées 
et bibliothèques d’Europe. C’est ce qu’on appelle « la bibliothèque 
magique de Thèbes », écrite en quatre langues (hiératique, 
démotique, copte et grec) par le même scribe, et qui est restée intacte 
pendant 1.400 ans ;8 elle avait été ensevelie avec son patron (peut-
être un magicien), suppose-t-on autour du IVe siècle de notre ère 
(Preisendanz 1966, 388-92, notamment 389).

Après la vente par Anastasie de la librairie de Thèbes aux plus 
importants musées et bibliothèques d’Europe, progressivement, les 
différents papyrus sont traduits, publiés et déchiffrés par différents 
savants. On peut mettre en évidence, en particulier, l’édition de C.W. 
Goodwin (1852), intègre la transcription, un commentaire et une 
traduction anglaise du Papyrus Grec Magique N° 5. Ce qui est très 
intéressant, pour notre propos, c’est que non seulement il a confronté 
les différentes voix magiques, mais aussi tous les noms de la langue 
hébraïque égyptienne et les paroles en transcription grecque. Il 
a aussi relevé de nombreuses paroles grecques qui n’étaient pas 
attestées dans les dictionnaires de l’époque.9

Cependant une fois achetés par les bibliothèques ou les musées, 
pendant longtemps, ces papyrus ont été catalogués comme de simples 
curiosités parmi d’autres et n’ont été que très rarement considérés 
comme objets d’étude. François Lenormant (1857, note 1073), 
professeur d’archéologie à la Bibliothèque Nationale de Paris en 1874 
et grand expert de langues orientales, qualifiait tout simplement ces 
papyrus de « fromage mystique » et Gaston Maspero (1875, 122), 
écrivait qu’il s’agit de « formules magiques sans grand intérêt pour 
la science » (Brashear 1995, 3410 note 119).

Bien qu’ils fussent catalogués parmi les acquisitions égyptiennes, 
les égyptologues ont, eux aussi, ignoré les Papyrus Grecs Magiques. 

7  Pour une présentation approfondie et détaillée de l’histoire de ces textes voir, 
notamment, Brashear 1995, 3380-684.
8 En ce qui concerne les premières sources des tablettes, c’est-à-dire des sources 
épigraphiques magiques (la première défixion date de 1796), cf. Preisendanz 1930, 
119-54. Pour la discussion de ces sources et des premières trouvailles des defixiones, 
voir Gager 1992, 30-1.
9  À côté de cette édition, il est important de mettre en évidence, en particulier en 
1885, un autre papyrus de la bibliothèque de Thèbes, publié par Wessely 1888, 44-126. 
Il s’agit de ce que l’on considère comme le majeur Papyrus Magique, dit de Paris, qui 
fait 3274 lignes en deux langues, copte et grec. 

Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 71
Philogrammatos, 67-80

Même lorsqu’il s’agissait de sources relevant de la magie égyptienne, 
ils considéraient les papyrus magiques comme des textes en langue 
étrangère.

Le peu d’intérêt montré par les égyptologues doit peut-être être mis 
en relation avec un épisode très significatif de l’histoire de l’édition de 
ces textes, car le premier à éditer le corpus entier, Karl Preisendanz 
en 1928, avait effacé les textes écrits en démotique, même lorsqu’ils 
étaient écrits par le même scribe, sur le même papyrus, dans la même 
colonne et sur la même ligne ; souvent, l’éditeur avait imprimé comme 
grecques des lignes entières.10 Voilà ce que l’on a appelé l’attitude 
pan-helléniste : tout élément mythologique et/ou linguistique était à 
ramener à une lecture grecque.

Lorsque la philologie allemande au début de notre siècle a mis 
en relief l’intérêt et l’importance de ces textes, Albrecht Dieterich 
est le premier qui se penche sur eux dans un milieu de philologues 
qui, tout en voyant dans ces études sur l’antiquité un grand intérêt, 
considérait ces documents comme des vestiges d’un effet primitif de 
la religion grecque ou d’une composante de la religion populaire, ou 
encore comme un mélange d’éléments primitifs et barbares. Pour 
cette raison, Albrecht Dieterich avait été obligé de dissimuler sa 
recherche sous le titre de Sélection des papyrus grecs, alors qu’il 
s’agissait de l’étude et de l’édition des Papyrus Grecs Magiques. Pour 
évoquer le climat de l’époque il suffise de rappeler que Ulrich von 
Wilamowitz parlait en effet de Botokuden Philologia en empruntant 
un terme à l’ethnologie de l’époque, à savoir au nom brésilien d’une 
tribu indienne de l’ouest du Brésil, pour classer les PGM parmi les 
exemples de superstitions sauvages et fantasmagoriques.

Rédigés par des scribes érudits, de langues et de cultures diverses, 
et très souvent destinés à la pratique, les Papyrus Grecs Magiques 
constituent un dossier extrêmement complexe et intéressant, 
notamment quant à leur contenu et milieu religieux.

Chez les premiers grands éditeurs de ces textes magiques, l’intérêt 
pour la magie dérivait de l’intérêt pour la religion, la magie étant une 
sorte de religion populaire, qui serait à l’origine, peut-être, de l’autre 
religion, « la vraie ».

Certains, comme Albrecht Dieterich, espéraient plutôt découvrir 
les vestiges d’un état ancien de la religion, donc une sorte de 
religion primitive dont la religiosité serait restée dans ces textes 
magiques. Alors que le plus grand éditeur de Papyrus Magiques, Karl 
Preisendanz ne voyait, dans ces textes, qu’un crépuscule des dieux, 
une triste métamorphose, un syncrétisme privant chaque dieu de sa 
qualité distinctive : un « pandemonium horrible » (Preisendanz 1935, 

10  Il faut se rappeler que des éditions précédentes comme celle de Hopfner 1921, 
portaient en revanche comme titre du recueil le titre Papyrus gréco-égyptiens.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 72
Philogrammatos, 67-80

﻿335-42) de mots magiques qui n’ont aucune valeur et surtout qui 
ont perdu toute leur signification religieuse originelle, des formules 
de culte archaïque que chaque sorcier peut façonner à son usage. 
Ces magiciens bien qu’étrangers à toute préoccupation littéraire ou 
religieuse, introduisaient souvent dans leur cuisine de sorcellerie ces 
pièces sacrées d’un ton sublime.11 Bref, il conclut : « Le monde grec 
oriental nous a transmis une riche littérature magique qui certes 
n’est pas classique mais dont le pouvoir est énorme et dangereux et 
se maintint longtemps ». Dans cette atmosphère, on ne s’étonne pas 
de voir que dans les textes de François Lexa (1925, 156 et passim) 
sur la magie de l’Égypte ancienne à la même époque, les papyrus ne 
sont même pas qualifiés de papyrus mais de grimoires.

Parmi les premiers éditeurs de ces dossiers, d’un côté on affirmait 
que « les papyrus magiques nous apportent des textes dont la 
composition échappe à tout ordre systématique, et les croyances qui 
s’y manifestent paraissent inconséquentes et grotesques »;12 et de 
l’autre, tantôt on insistait sur le caractère et les éléments gnostiques, 
tantôt on se livrait à des reconstructions d’un prétendu état ancien 
de la religion dont seraient sortis ces papyrus : reconstruction d’un 
prétendu milieu religieux des mystères, s’appuyant sur le texte de la 
fameuse Mithrasliturgie.13

Il faudra attendre ces dix dernières années – avec le renouveau 
d’intérêt pour la magie dans l’Antiquité et particulièrement pour les 
papyrus magiques – pour que soient remises en question ces éditions 
et leurs commentaires.

Depuis, la réflexion sur le milieu religieux dont sont issus ces 
papyrus, a établi à partir de ces textes la coexistence d’éléments 
linguistiques et mythologiques grecs et égyptiens aussi bien que 
d’éléments originaires d’autres cultures ; il s’agit d’un mélange de 
‘syncrétismes’ d’origines variées dont il est fort difficile d’établir la 
physionomie dominante (Maltomini 1979, 55).

On reconnaît ainsi dans le corpus, tel qu’il a été publié par Hans 
Dieter Betz, composé de plusieurs papyrus écrits en grec de la koinè 
et en copte, qui incluent l’invocation de plusieurs divinités (grecques, 
égyptiennes, juives, asiatiques), un syncrétisme foisonnant, ces 

11  Nock 1929, 219-35, ne pouvait pas comprendre comment, dans ces textes magiques, 
le magicien avait écrit de beaux hymnes et des formules, ne les acceptant pas comme 
un matériau propre aux papyrus, produit par la créativité d’un magicien.
12  À la même époque, toujours dans la Chronique d’Égypte, Marcel Humbert, à propos 
des papyrus magiques d’Oslo, parle de son côté de « ces restes bizarres de religion 
dégénérée, qui jettent un jour curieux sur l’histoire intellectuelle et morale romaine à 
son déclin ». Texte cité par Tardieu 1974, 46 note 198.
13  Si les mystères de Mithra sont aujourd’hui exclus dans les interprétations des rites 
des PGM, les mystères en revanche ne seraient pas étrangers au monde magique des 
PGM : sur le sujet, voir la mise au point de Graf 1994, 114-23.

Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 73
Philogrammatos, 67-80

papyrus magiques et les pratiques magiques ayant comme fondement 
une base gréco-égyptienne, où l’on identifie aussi des emprunts 
très importants à la religion juive, à l’Iran et à d’autres religions et 
cultures.14

La relation entre les différentes cultures et traditions et notamment 
entre l’hellénisme et la civilisation égyptienne – phénomène essentiel 
dans l’évolution du syncrétisme15 – s’avère « d’une immensité 
déconcertante », ainsi que Jean Yoyotte (1969, 127) l’a mis en évidence 
lorsqu’il écrit :

Non seulement deux traditions, deux poétiques, deux mentalités 
servies par deux langues coexistent, étrangère l’une à l’autre au 
prime abord. Il est rare que nous puissions saisir les conditions 
concrètes dans lesquelles les traductions entretenues par un 
sacerdos parlant démotique, écrivant l’hiératique et s’exprimant 
en hiéroglyphiques sur les murs des temples, purent passer chez 
des lettrés pratiquant la littérature grecque et pensant grec.

Ne pouvant pas entrer dans une analyse approfondie d’un problème 
aussi discuté que celui du syncrétisme, nous rappelons simplement 
les traits dominants du syncrétisme de l’époque tardive,16 qui 
apparaissent dans les Papyrus Grecs Magiques.

D’une part, ce syncrétisme présente des aspects de syncrétisme-
emprunt, c’est-à-dire que les papyrus attestent la présence d’un 
panthéon de dieux étrangers, pour la plupart grecs, mais aussi 
originaires du Proche et du Moyen-Orient. C’est ce qu’on appelle 
l’interpretatio graeca : l’identification des dieux égyptiens à des 
dieux grecs, procédé caractéristique de toute l’Égypte qui consiste 
à désigner tel ou tel dieu égyptien par son équivalent grec.17 Cet 
aspect du syncrétisme-emprunt – on le sait – est présent aussi chez 
les Grecs depuis Héraclite et dont les cosmogonies du Papyrus de 
Derveni représentent un exemple parmi les plus significatifs.18

14  Contrairement à ce que pensait Lexa 1925, 155-66.
15  Voir l’essai de typologie proposée par Lévêque 1973, 179-87.
16  Voir par exemple Dunand 1975, 152-85, qui considère le syncrétisme en Égypte de 
l’époque impériale comme l’héritier à la fois du syncrétisme de l’époque hellénistique 
et de l’époque pharaonique ; cf. aussi Zivie-Coche1994, 39-79.
17  Dunand 1975 classe toutes ces pratiques et ces formules de la magie égyptienne 
d’époque antique qui deviennent très importantes à l’époque tardive en tant que 
religion populaire. Il nous semble difficile de voir une évolution d’une religion savante 
à une religion populaire, voire à la sorcellerie en raison du fait que parmi ces papyrus 
d’origine variée, il y a des textes qui pouvaient être simplement utilisés comme de 
petites recettes médicales pour un besoin ou un désir ponctuel.
18  Voir à ce propos, très récemment, West 1997, 81-90.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 74
Philogrammatos, 67-80

﻿ D’autre part, cet aspect du syncrétisme égyptien, s’opère avant tout 
à travers le nom, à savoir que l’union entre les deux divinités se fait 
par le nom car le nom est l’une des formes dominantes d’existence ; 
sans compter qu’on peut rencontrer également une fusion entre des 
pratiques grecques et des pratiques égyptiennes notamment dans 
les procédures oraculaires, la plupart des rites des PGM, concernant 
d’ailleurs des rites divinatoires et des rites d’incubation.

Ce syncrétisme religieux et culturel, dont les PGM témoignent, 
a son expression la plus significative dans le plurilinguisme. Il est 
caractérisé par deux traits principaux qui se recoupent : d’une part la 
koinè, de l’autre le bilinguisme propre à la tradition gréco-égyptienne 
dans ses nombreuses déclinaisons (gréco-égyptien, gréco-copte, 
gréco-démotique...).19

La plupart des Papyrus Grecs Magiques sont écrits en grec de 
la koinè, cette « langue de culture à grande extension, comprenant 
une infinité de registres en langue écrite et en langue parlée »,20 qui 
dès le Ve siècle, mais surtout après Alexandre et sous les Romains, 
s’est répandue sur des territoires linguistiquement hétérogènes. 
En terre « barbare », la langue était transmise aux indigènes qui 
ensemble allaient constituer la bourgeoisie locale ; donc le grec, 
par exemple en Égypte, devient une koinè grecque de l’élite.21 La 
koinè gréco-égyptienne devient la langue de la cour et des classes 
sociales les plus élevées, à l’opposé d’un grec égyptien caractérisé 
par la présence de formes de sous-standard dont la particularité ne 
tient pas seulement au phénomène général des variations du grec 
post-classique (Iotacisme, réduction des dipthongues, spirantisation 
des occlusives sonores, etc.), mais aussi à de nombreux traits locaux 
strictement liés à la présence du copte.

Certes, on entend par koinè toute langue écrite dans toutes ses 
variations, de la langue de l’écrivain à celle d’un modeste billet 
égyptien, en considérant les différents registres écrits non pas comme 
des reflets exacts des différents registres oraux, mais comme diverses 
versions, approchant le standard avec plus ou moins de succès. Or, il 
ne faut pas oublier que la koinè est aussi la langue commune des juifs 
de l’Empire et la langue des groupes juifs ou judéo-gnostiques dont 
relèvent les Papyrus Grecs Magiques comme l’a remarqué Tardieu 
(1974, 30), chaque formule gnostique, par exemple, ayant ainsi sa 
source directe dans la littérature grecque de l’époque, juive ou non.

19  Sur la complexité des modalités et variété des écritures dans les rituels magiques 
voir les travaux éditées par De Haro Sanchez 2002, 159-78.
20  Sur la koiné, voir par exemple Brixhe, Hodot 1993, 7-21.
21  Pour la koiné égyptienne de l’époque romaine et antique tardive, voir Gignac 1976. 
Pour une étude de la koiné égyptienne d’un point de vue strictement linguistique, voir 
Consani 1993, 23-40.

Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 75
Philogrammatos, 67-80

Si les textes magiques sont écrits principalement en grec de la 
koinè, ils sont également caractérisés notamment par le mélange de 
démotique, de grec et de copte. Ce mélange constitue un des aspects 
les plus importants du bilinguisme de l’Égypte gréco-romaine.22

On sait que le bilinguisme de l’Égypte gréco-romaine est le fruit 
d’une très longue tradition en Égypte, pays que l’on a défini comme 
une véritable école de traduction, où les princes des villes sont 
désignés comme des chefs-interprètes (Rochette 1996, 153-79);23 sans 
oublier les ἑρμηνεῖς qui assurent les échanges linguistiques ou qui 
permettent la compréhension entre les prêtres égyptiens et Hérodote 
arrivant en Égypte (Hdt. II, 154, 2).

Après la conquête d’Alexandre, l’Égypte devient progressivement 
bilingue et c’est la langue grecque qui remplace l’araméen comme 
langue officielle. En revanche, les Grecs ne pratiquaient pas 
le démotique et ne l’apprenaient pas sauf pour des usages très 
particuliers considérés comme propres à la culture égyptienne, c’est-
à-dire la religion et les connaissances médicales.

Il est difficile d’interpréter ce bilinguisme (Rochette 1996, 168) 
assez particulier, pour lequel il ne faut pas songer à une simple 
superposition ou à une coexistence de deux langues comme le 
gréco‑égyptien ou le gréco-latin. On a tout de même des sources 
directes ou indirectes de ces formes bilingues : il s’agit d’archives 
bilingues – pour enregistrer une famille – et aussi de plusieurs 
traductions de textes, de contrats et de décrets entre l’égyptien, le 
démotique et le grec. L’égyptien a influencé le grec dans une mesure 
moindre alors que pour les noms des mois et des symboles, ce sont le 
plus souvent des noms égyptiens qui réapparaissent dans les textes 
grecs ; alors que le grec, d’un point de vue grammatical et lexical, a 
laissé de nombreuses traces, notamment dans le copte.

Démotique et grec se trouvaient maintes fois côte à côte dans les 
documents officiels, mais on dispose, aussi pour l’époque tardive, 
de textes scolaires dans les deux langues, qui devaient servir à 
la formation de jeunes gens ou à la préparation à une carrière de 
fonctionnaires – sacerdotaux – pour lesquels le bilinguisme était une 
condition sine qua non (Bresciani 1984, 917-18). Parmi les décrets 
les plus importants, il faut rappeler les décrets sacerdotaux, décrets 
surtout bilingues. A Alexandrie, après les séances du synode des 
clergés égyptiens, on rédigeait des actes qui furent ensuite gravés 

22  Par exemple, Gignac (1967, 667-82) a montré à travers une description linguistique 
des papyrus grecs en Égypte, comment l’hypothèse d’une interférence, d’une connexion 
bilinguistique peut résoudre maints problèmes concernant le phénomène grec de la 
koiné, notamment en ce qui concerne la phonologie.
23  Sur les ‘ ἑρμηνεῖς ’ voir aussi Rochette 1994, 313-22.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 76
Philogrammatos, 67-80

﻿sur la pierre en égyptien hiéroglyphique, en démotique24 et en grec, 
exposés à un endroit en vue du temple.

À partir de l’époque de l’Égypte hellénistique, l’utilisation des 
langues dans le domaine religieux devient plus important : d’une 
part les textes religieux sont souvent traduit en grec,25 d’autre part à 
partir du IIIe siècle on remarque un autre changement, l’introduction 
du copte.

Il est intéressant de remarquer que cette présence du bilinguisme, 
trouve son importance dans des textes très particuliers, c’est-à-
dire des textes astronomiques, des textes magiques et des textes 
médicaux, considérés comme un témoignage important de la 
renaissance de la littérature démotique et scientifique de l’époque 
Tardive (DePauw 1997, 105-10).

On peut rappeler, par exemple, qu’à l’époque de Ptolémée et à 
l’époque romaine, tous les textes astronomiques étaient écrits en 
démotique et que plusieurs textes étaient écrits en hiératique, ensuite 
traduits en démotique et commentés par le scribe. C’est le cas par 
exemple d’un manuel astrologique dans lequel les douze signes écrits 
en grec sont tous traduits en égyptien.

L’intérêt de tous ces manuels qui ont une grande importance en 
Égypte impériale, est que d’un point de vue lexical, ils se présentent 
comme des dictionnaires thématiques qui peuvent nous apprendre 
une quantité extraordinaire de nouveaux termes, termes qui ont été 
des néologismes forgés pour décrire toute forme possible de rêve ou 
de divination.

L’exemple le plus important est le Papyrus Magique de Londres 
et Leyde (Griffith 1904-09), où l’on a trois colonnes composées en 
grec, mais il existe des passages ou des mots dont la prononciation 
est écrite dans un démotique alphabétique souvent accompagné de 
gloses coptes. De même, le grand papyrus du Louvre E3229,26 qui 
appartient toujours à la collection de Thèbes dont le texte a été écrit 
dans sa majorité en démotique, mais interposé avec l’hiératique, le 
copte ancien et le démotique alphabétique, le sujet étant toujours 
l’invocation des dieux dans un rite divinatoire. Ainsi que l’a montré 

24  Si le terme « démotique » par exemple avait été introduit par Champollion pour 
indiquer surtout l’écriture dans l’antiquité, les sources nous révèlent qu’il peut s’agir 
aussi d’un langage, d’un texte oral. En effet, les sources littéraires font une distinction 
entre deux types d’écriture. Hérodote (aussi bien que Diodore et Héliodore) distingue 
entre δημοτικά et ἱερά il entend δημοτικά comme populaire et ἱερά comme sacrée. 
On peut remarquer dans tous ces textes que le mot « démotique » s’oppose au terme 
« sacré » ou aux termes du langage du prêtre. Il n’y a que Clément d’Alexandrie qui 
fait une distinction entre trois types de langage égyptien : hiéroglyphé, hiératiké et 
epistolographiké : cf. DePauw 1997, 19-111, notamment 19-21.
25  Il faudrait développer la problématique très intéressante, mais qui déborde de 
notre sujet, de la traduction des langues religieuses ou simplement des textes religieux.
26  Pour l’analyse et le commentaire, voir Johnson 1977, 55-102.

Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 77
Philogrammatos, 67-80

Edda Bresciani (1987), ces manuels sont caractérisés par l’utilisation 
des nomina et voces en grec ou en copte dans le texte aussi bien qu’en 
tant que gloses.27

La complexité et l’hétérogénéité linguistique et textuelle que nous 
venons d’esquisser grâce aux recherches récentes,28 sont rentrés à 
juste titre dans de nouvelles études en tant qu’éléments valorisant 
ces textes mêmes et ouvrant de nouvelles pistes.

Néanmoins c’est à un nouveau projet d’édition critique et traduction 
intégrale que nous devons la possibilité à partir dès maintenant 
d’une véritable et inédite perspective de recherche en mesure de 
nous rapprocher à la réalité de ces textes et a leur valeur dans la 
compréhension de l’Antiquité.

Le projet de recherche Transmission of magic knowledge in 
Antiquity, du Neubauer Collegium for Culture and Society de 
l’Université de Chicago, est en train d’établir une nouvelle édition 
de ces textes, dont le premier volume est sorti en 2023 (Faraone, 
Torallas Tovar 2023).

Ce travail offre également, pour la première fois, l’édition critique 
des textes écrits en langues égyptiennes (hiératique, démotique et 
copte) et des textes bilingues. Il donne ainsi une perspective plus 
équilibrée de la réalité plurielle des langues de transmission des 
rituels et des connaissances présents dans ces textes. Après des 
siècles, on aura donc non seulement une édition philologique et une 
traduction fidèle aux textes, mais aussi une lecture de la dimension 
matérielle des PGM et de tous les traits extralinguistiques qui jouent 
un rôle crucial dans leur composition et transmission à travers les 
siècles.29

On retiendra d’ailleurs, dans ce travail, l’importance de la 
révision paléographique qui a déjà donné des résultats importants : 
par exemple la conjonction de deux morceaux de formulaires qu’on 
avait classés séparément dans deux livres distincts (PGM VI + II) 
sont désormais compris dans le seul GEMF 30 (Martin Hernandez, 
Torallas Tovar, à paraître).

Les papyrus sont présentés dans un ordre chronologique qui 
permettra de suivre leur transmission à travers les siècles.

De plus, l’édition garde la mise en page des papyrus, ainsi que leurs 
images, symboles, signes ou caractères dont l’étude permet d’éclairer 

27  D’après Johnson 1977, 55, très probablement le démotique était introduit afin 
d’indiquer la prononciation correcte des noms magiques. Pour la même raison, ils 
pouvaient étre aussi inserés comme gloses en copte ancien.
28  Voir par example Frankfurter 1994,189-221 et Gordon 2002, 96; Dielman 2005.
29  Le volume lié à la première édition et dédié à l’aspect matériel des PGM a gagné 
le prix Charles J. Goodwin Award of Merit par la Society for Classical Studies : Faraone, 
Torallas Tovar 2022.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 78
Philogrammatos, 67-80

﻿l’élaboration interne des manuscrits et l’importance des images (voir 
récemment Crippa 2010, 117-38; Martin Hérnandez 2022).

On remarque enfin le choix d’un langage rigoureux même dans 
la traduction des termes techniques, afin d’éviter les préjugés 
bien connus, notamment ceux liés à l’idée que la notion de magie 
est une catégorie émique. Dans cette perspective, par exemple, le 
terme πράξις n’est pas traduit « enchantement » (spell dans l’édition 
anglaise de H.D. Betz) mais « procédure »; encore, « ἐνέργεια » n’est 
pas « pouvoir magique » mais tout simplement « pouvoir ».

Le mot « magie » est employé comme terme éthique, mais on 
explique que ce choix dépend de la vulgate qui est propre à la 
modernité.

A partir de cette nouvelle édition et des études approfondies qui 
la légitiment et la fondent au même temps, les PGM seront enfin 
évalués correctement ouvrant de inédites pistes de recherche 
interdisciplinaire pour la compréhension plus réelle et complexe des 
savoirs de l’Antiquité, ainsi que de leur transmission.

Bibliographie

Betz, H.D. (1992). The Greek Magical Papyri in Translation, Including the Demotic Spells, 
vol. I, Texts. Chicago : University of Chicago Press.

Brashear, W.M. (1995). « The Greek Magical Papyri : An Introduction and Survey, 
Annotated Bibliography (1928-94) ». Temperini, H.; Haase, W. (éds), Aufstieg und 
Niedergang der Römischen Welt, 2, 18.5. Berlin; New York : de Gruyter, 3380-684.

Bresciani, E. (1984). « Aspetti del bilinguismo greco-demotico negli ostraka di Medinet 
Medi ». Atti del XVII Congresso internazionale di Papirologia I (Napoli 1983). Napoli : 
Centro Internazionale per lo studio dei papiri ercolanensi, 917-18.

Bresciani, E. (1987). « I grandi testi magici demotici ». Roccati, A.; Siliotti, A. (sous la dir.), 
La magia in Egitto ai tempi dei faraoni, Milano = Atti del Convegno Internazionale di 
Studi, Verona : Rassegna Internazionale di Cinematografia Archeologica, 313-29.

Brixhe, C.; Hodot, R. (1993). « A chacun sa koiné ? ». Brixhe, C. (sous la dir.), La koiné 
greque antique : I. une langue introuvable ?. Nancy : Presses Universitaires de 
Nancy, 7-21.

Consani, C. (1993). « La koiné et les dialectes grecques dans la documentation 
linguistique et la réflexion métalinguistique des premiers siècles de notre ère ». 
in C. Brixhe (sous la dir.), La koiné greque antique. Vol. 1, Une langue introuvable ?. 
Nancy : Presses Universitaires de Nancy.

Crippa, S. (2010). « Images et ècritures dans les rituels magiques ». Studi e materiali di 
storia delle religioni (SMSR), 7, 117-38.

Crippa, S. (a cura di) (2019). Corpi e saperi. Riflessioni sulla trasmissione della 
conoscenza. Bologna : Pendragon, 404.

Crippa, S. (2022). « Drawing and writing. Reflections on the transmission of ritual 
knowledge ». Martin Hérnandez, R. (ed.), The Iconography of Magic. Images of Power 
and the Power of Images in Ancient and Late Antique Magic, Louvain : Peeters, 7, 
169-84.

De Haro Sanchez, M. (2015). Ecrire la magie dans l’antiquité, Liège : Presses 
Universitaires de Liège.

Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis



Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 79
Philogrammatos, 67-80

Depauw, M. (1997). A Companion to Demotic Studies (=Papyrologica Bruxellensia, 28). 
Bruxelles : Fondation d’Égyptologie Reine Elisabeth.

Dieleman, J. (2005). Priests, Tongues and Rites. Leiden; Boston : Brill.
Dunand, F. (1975). « Les syncrétismes dans la religion de l’Égypte romaine ». Dunand, 

F.A.; Lévêque, P. (sous la dir.), Les syncrétismes dans les religions de l’Antiquité 
(Colloque de Besançon, 22-23 octobre 1973) Leiden : Brill, 152-85.

Faraone, A.; Torallas Tovar, S. (2023). Greek and Egyptian Magical Formularies. Text 
and Translation. Vol. I, Berkely : California Classical Studies nº 9.

Faraone, C.; Torallas Tovar, S.; Nodar Dominguez, A. (2020-22). Transmission of 
Magical Knowledge in Antiquity : The Papyrus Magical Handbooks in Context. Part 
II. Chicago : Neubauer Collegium for Culture and Society, University of Chicago.

Faraone, A.; Torallas Tovar, S. (2022). The Greco-Egyptian Magical Formularies. 
Libraries, Books, and Individual Recipes. Michigan : University of Michigan Press.

Festugière, A.-J. (1932). L’Idéal religieux des grecs et l’Évangile. Paris : Les Belles 
Lettres.

Frankfurter, D. (1994). «The Magic of Writing and the Writing of Magic : The Power of 
the Word in Egyptian and Greek Tradition». Helios, 21, 2, 189-221.

Frankfurter, D. (2019). « The Magic of Writing in Mediterranean Antiquity ». Guide 
to the Study of Ancient Magic. Koninklijke: Brill. https://www.academia.
edu/40443332/The_Magic_of_Writing_in_Mediterranean_
Antiquity?email_work_card=abstract-read-more.

Frankfurter, D. (2002). « Dinamics of Ritual Expertise in Antiquity and Beyond : towards 
a New Taxonomy of ‘Magicians’». Mirecki, P.A.; Meyer, M.W. (eds), Magic and Ritual 
in the Ancient World. Leiden : Brill, 159-78.

Gager, J.G. (1992). Curse Tablets and Blinding Spells from the Ancient World. New York; 
Oxford : Oxford University Press.

Gignac, F. Th. (1970). « Bilinguism in the Greco-Roman Egypt ». Actes du IIème Congrès 
International des Linguistes, 4, 667-82.

Gignac, F.Th. (1976). A Grammar of the Greek Papyri of the Roman and Byzantine Period. 
Milano : Goliardica.

Goodwin, C.W. (1852). Fragment of a Graeco-Egyptian Upon Magic. From a Papyrus in 
the British Museum. Cambridge.

Gordon, R. (2002). « Shaping the Text : Innovation and Authority in Graeco-Egyptian 
Malign Magic ». Horstmanshoff, H.; Singor, H.; van Straten, F.T. (eds), Kykeon, 
Studiesin honour of H.S. Versnel. Leiden, 69-111, 96.

Graf, F. (1994). La magie dans l’Antiquité gréco-romaine. Paris : Les Belles Lettres.
Griffith, F. Ll.; Thompson, H. (1904-09). The Demotic Magical Papyrus of London and 

Leiden. London : H. Grevel.
Hopfner, T. (1921). Griechisch-ägyptischer Offenbarungszauber Studien zur 

Palæographie und Papyruskunde. Leipzig : Teubner.
Johnson, J.H. (1977). « Louvre E3229 : A Demotic Magical Text ». Enchoria, 7, 55-102.
Lenormant, F. (1857). Catalogue d’une collection d’antiquités. Paris : Imp. De Maulde 

et Renou.
Lévêque, P. (1973). « Essai de typologie des syncrétismes ». Dunand, F.; Lévêque, P. 

(sous la dir.), Les syncrétismes dans les religions grecque et romaine = Colloque de 
Strasbourg (1971). Paris : Presses Universitaires de France, 179-87.

Lexa, F. (1925). La magie dans l’Égypte antique, Paris : P. Geuttner. 
Maltomini, F. (1979). « I papiri greci ». Studi Classi e Orientali, 29, 55-124.
Maltomini, F. (1980). « Osservazioni al testo di alcuni papiri magici greci, II ». Civiltà 

Classica e Cristiana, 3, 371-7.

https://www.academia.edu/40443332/The_Magic_of_Writing_in_Mediterranean_Antiquity?email_work_card=abstract-read-more
https://www.academia.edu/40443332/The_Magic_of_Writing_in_Mediterranean_Antiquity?email_work_card=abstract-read-more
https://www.academia.edu/40443332/The_Magic_of_Writing_in_Mediterranean_Antiquity?email_work_card=abstract-read-more


Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 80
Philogrammatos, 67-80

﻿Maltomini, F. (1987). « Formulario magico, n. 34 P. Mon. Gr. Inv. 216 ». Maltomini, F. 
Carlini, A. (éds), Papiri letterari Greci. Pisa : Giardini, 237-66.

Martin Hernandez, R. (ed.) (2022). «The Iconography of Magic. Images of Power and 
the Power of Images». Ancient and Late Antique Magic. Louvain : Peeters.

Martin Hernandez, R.; Torallas Tovar, S. (à paraître) « From PGM III to GEMF 55 : 
Rearrangement of an Ancient Magical Roll ». Symbolae Osloenses.

Martin Hernandez, R. (forthcoming). PGM VII, edition of Lunar Calendar (edition of 
PGM III, 2023).

Maspero, G. (1875). Mémoire sur quelques papyrus du Louvre. Paris : Académie des 
Inscriptions et Belles Lettres, Librairie A. Frank.

Nock, A.D. (1929). « Greek Magical Papyri ». Journal of Egyptian Archaeology, 15, 219‑35 
(repris dans Essays on Religion and the Ancient World, I, Oxford, 1972,176-94).

Preisendanz, K. (1928). Papyri Graecae Magicae, die griechischen Zauber Papyri, 
Leipzig; Berlin: Teubner, 1928 (I), 1931 (II), 1941 (III).

Preisendanz, K. (1930). « Die griechischen und lateinischen Zaubertafeln ». Archiv für 
Papyrus Forschung und verwandte Gebiete, 9, 119-54.

Preisendanz, K. (1935). « Dans le monde de la magie grecque ». Chronique d’Égypte, 
20, 335-42.

Preisendanz, K. (1966). « Compte rendu de A. Delatte et Ph. Derchain. Les intailles 
magiques gréco-égyptiennes, Paris Bibliothèque National 1964 ». Byzantinische 
Zeitschrift, 59, 388-92.

Rochette, B. (1994). « Traducteurs et traductions dans l’Égypte gréco-romaine ». 
Chronique d’Égypte, 69, 313-22.

Rochette, B. (1996). « Sur le bilinguisme dans l’Égypte gréco-romaine ». Chronique 
d’Egypte, 71, 153-79.

Tardieu, M. (1974). Trois mythes gnostiques : Adam, Eros et les animaux d’Egypte dans 
un écrit de Nag Hammadi (II, 5), Paris : Études augustiniennes.

Wessely, C. (1888). « Griechische Zauberpapyrus von Paris and London ». Denkschr. 
Kais. Akad. Wiss Wien, 36, 44-126.

West, M.L. (1997). « Hocus-Pocus in East and West. Theogony, Ritual, and the tradition 
of Esoteric Commentary ». Laks, A.; Most, G.W. (éds), Studies on the Derveni 
Papyrus. Oxford : Clarendon Press, 81-90.

Wünsch, R. (1905). « Antikes Zaubergerät aus Pergamon ». Jahrbuch des Deutschen 
Archäologischen Instituts, 6, 57-8.

Yoyotte, J. (1969). Bakertis : religion égyptienne et culture grecque à Edfou, Religions en 
Égypte hellénistique et romaine. Paris : Presses Universitaires de France.

Sabina Crippa
Une communauté linguistique sui generis


