Philogrammatos
Studi offerti a Paolo Eleuteri

acura diAlessandra Bucossi, Flavia De Rubeis,
Paola Degni, Francesca Rohr

Da Afrodite alla croce

Un episodio della cristianizzazione
dei tipi monetali a Costantinopoli
nel VIl secolo

Tomaso Maria Lucchelli
Universita Ca’ FoscariVenezia, Italia

Abstract This paperexamines the connection between the change in Byzantine gold
coinage upon the accession of Tiberius Il and an account from the historian John of
Ephesus. The historian reports that thisinnovation was in direct opposition to the coins
of Tiberius’s predecessor, Justin II, whose solidi featured an image that many perceived
as the goddess Aphrodite. It is suggested that the identification with Aphrodite was
unlikely at a popular level and may instead reflect a religious and political polemic
targeting Justin Il.

Keywords Byzantine coinage. Justin Il. Tiberius Il. John of Ephesus. Tyche. Byzantine
amulets.

Con l'ascesa al trono di Tiberio II il 26 settembre del 578, la
monetazione aurea dell'Impero, in particolare per cio che riguarda la
tipologia del verso dei nominali allora prodotti, rivela un cambiamento
significativo; tutte le zecche in quel momento attive nella coniazione
di monete d’oro, cioe solidi, semissi o tremissi, cominciano infatti
a emettere pezzi caratterizzati da un nuovo tipo di rovescio, vale a
dire la semplice croce potenziata [fig. 1], proposta in poche varianti
in relazione al valore della moneta; in tal modo venivano obliterate

1 Sultipo della croce introdotto da Tiberio II e i problemi connessi, vedi Ericsson 1968.

% Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9
e-ISSN 2610-9093 | ISSN 2610-9875
Edizioni ISBN [ebook] 978-88-6969-975-7 | ISBN [print] 978-88-6969-976-4
Ca’Foscari
Peerreview | Open access 137

Submitted 2025-05-12 | Accepted 2025-07-21 | Published 2025-12-04
©2025 Lucchelli | ©® 4.0
DOl 10.30687/978-88-6969-975-7/008

Check for



https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-975-7/008&domain=pdf&date_stamp=2025-12-04

Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

le tipologie delle emissioni del predecessore Giustino II, cioé le
immagini della personificazione di Costantinopoli e della Victoria.

Figural Tiberioll, Solido aureo, zecca di Costantinopoli, DOC 1, nr. 4.
Collezione privata. Fotografia dell’autore

Mutamenti tipologici di diverso genere e portata erano gia avvenuti
in precedenza nella monetazione dell’'Impero d’Oriente, ma in questo
specifico caso il dato numismatico trova un riscontro, puntuale
quanto raro, in una notizia trasmessa da una fonte letteraria.

Un passo della Storia ecclesiastica scritta in siriaco da Giovanni di
Efeso (HE, 3,14), contemporaneo del fatto narrato, riporta infatti in
modo esplicito che Tiberio aveva fatto mettere sulle proprie monete
la croce, dopo una visione, almeno a quanto si diceva. Nel testo in
questione pero si legge una notizia ulteriore, e cioé che questa pia
innovazione era in contrasto con quanto era stato fatto da Giustino
II, il quale aveva invece imposto sui propri solidi aurei un'immagine
che a molti sembrava essere quella della dea Afrodite.

Naturalmente il riferimento di Giovanni alla modifica dei tipi
monetari da parte di Tiberio II e alla supposta iconografia pagana di
quelli di Giustino II non & sfuggito alla critica storica e numismatica,
che tuttavia si € limitata perlopil a prendere atto del dato oppure
vi ha ricorso per supportare considerazioni di diverso genere, non
sempre del tutto pertinenti a quanto il testo stesso effettivamente
dice e al contesto particolare cui esso sembra riferirsi.

Cosi, per esempio, Arnold Hugh Martin Jones nel 1956, cita
I'episodio in un suo contributo per sottolineare in generale le dubbie
capacita del pubblico antico nel riconoscere i tipi monetali (Jones 1956,
15);2 oppure, pit recentemente, Averil Cameron (1975, 129) riporta

2 Lautore aggiunge solo che Giustino era probabilmente ritenuto un criptopagano.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 138
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

semplicemente la notizia, mentre Alan Cameron (2015, 271) ricorre a
essa per sottolineare la lack of familiarity di parte della popolazione
dell’epoca nei riguardi dell'immagine della personificazione della
capitale imperiale. Il passo viene menzionato ancora da Liz James (1996,
17) come testimonianza di un generale cambiamento di percezione e di
attitudine culturale nella popolazione bizantina, oppure ricordato da
David Woods riguardo all'innovazione tipologica di Tiberio II (Woods
2017, 692 nota 10). In altro contesto, Vera Zalesskaja (2006, 54) vi si
riferisce come indizio del fatto che nel VI secolo l'iconografia pagana
fosse in buona parte dimenticata. Neanche i numismatici del resto
si sono occupati molto del testo di Giovanni di Efeso; limitandosi ad
alcuni esempi, ma relativi ai maggior esperti di questo campo, si puo
notare come, nel catalogo delle monete bizantine della Bibliotheque
Nationale di Parigi, Cecile Morrisson (1970, 124 e 159) lo richiami
brevemente in due occasioni, mentre Philip Grierson riporti pil volte
nelle sue opere? la notizia, ma in modo molto succinto e a volte senza
neanche nominare la fonte; anche Wolfgang Hahn (1975, 37) si limita
a un breve accenno.

In definitiva, sembrerebbe che queste poche righe di Giovanni
di Efeso siano state piu spesso citate che analizzate veramente nel
dettaglio;* tuttavia forse, anche perché costituiscono senza dubbio un
minore ma comunque rilevante apporto per comprendere un episodio
della storia della moneta bizantina e della sua ‘cristianizzazione’, &
opportuno un loro riesame, con lo scopo soprattutto di interpretare e
contestualizzare in modo piu articolato le informazioni che trasmettono.

Un primo punto importante che va affrontato riguarda la
verosimiglianza delle affermazioni contenute nel passo in questione,
di cui si riporta per chiarezza una recente traduzione italiana.®

Inoltre, egli mostro una prova del suo cristianesimo ossia che,
mentre Giustino impose nella coniazione delle monete un'immagine
che a molti sembrava essere simile ad Afrodite, ordino di ritrarre
al suo posto sulle sue monete la croce che, come si dice, Tiberio
ebbe in visione poco tempo prima.

In sostanza due sono le asserzioni del vescovo di Efeso: la prima
riguarda il fatto che Giustino II aveva emesso monete auree con un
tipo che alcuni confondevano con una raffigurazione di Afrodite; la

3 Per esempio Grierson 1955, 62 nota 26; 1982, 52; 1999, 32.

4 Una parziale eccezione e costituita da Bithl 1995, 77, che dedica alcune righe a
discutere il passo.

5 Siriporta il passo in questione nella traduzione di R. Loconte (2023, 162). Un vivo

ringraziamento al Prof. E.B. Fiori per aver fornito alcune delucidazioni in merito al
testo siriaco.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 139
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

seconda si riferisce a Tiberio II che, sulla base di una visione, e per
dimostrare la sua fede cristiana, aveva sostituito i tipi di Giustino
con la rappresentazione della croce.

Come ¢ gia stato notato sopra, la parte del testo relativa all’azione
di Tiberio trova un sicuro riscontro nella monetazione aurea emessa
da questo imperatore che adotta proprio la croce, e lo fa in modo
quasi universale ed esclusivo, e quindi non pone particolari difficolta.

Piu problematica sembra invece la prima affermazione.

In genere la critica ha riconosciuto nella figura che, secondo
Giovanni, veniva ‘letta’ da molti come Afrodite, la personificazione
di Costantinopoli che costituisce il tipo normale dei solidi di Giustino
I1;% ai fini della nostra ricerca, risulta utile fornire a questo proposito
una descrizione piu dettagliata di tale tipo [fig. 2].

Figura2 Giustinoll, Solido aureo, zecca di Costantinopoli, DOC 1, nr. 4f.
Collezione privata. Fotografia dell’autore

Costantinopoli e ritratta sui solidi di Giustino come una figura
femminile seduta su un trono (di cui si scorge pero solo una gamba),
vista frontalmente ma con la testa volta a destra; sul capo sembra
portare un elmo e indossa tunica e mantello; sulla spalla destra si
intravedono dei segni che riproducono 'egida; si appoggia con la
mano destra a un’asta (o lungo scettro), mentre nella mano sinistra
tiene un globo crucigero.

Bisogna sottolineare che alcuni particolari della raffigurazione
sopra descritta sono resi in modo piuttosto vario tra le diverse

6 DOC 1, nrr. 1-8. La possibilita che il riferimento sia (anche) alle rappresentazioni di
Victoria sui semissi e tremissi appare per piu ragioni meno probabile, considerato il fatto
che la moneta d’oro per eccellenza era, appunto, il solido (per un’altra interpretazione,
Maladakis 2021, 237-8).

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 140
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

coniazioni e non mancano casiin cui degli specifici elementi possono
apparire sotto forme notevolmente differenti rispetto a quanto accade
in altri gruppi, anche se non puo sfuggire che i tratti essenziali
risultano comunque assolutamente costanti. Si deve notare inoltre
che i dettagli precisi su una moneta di circa 20 mm di diametro non
dovevano essere sempre ben percepibili, salvo forse per chi avesse
voluto deliberatamente esaminarla.

Considerato cio, la questione riguarda la plausibilita di un
fraintendimento generalizzato del tipo e del fatto che Costantinopoli
seduta potesse essere vista come una divinita pagana, nello specifico
Afrodite.

Storici e numismatici che a vario titolo hanno preso in
considerazione la testimonianza di Giovanni non sembrano aver
manifestato scetticismo a questo riguardo,” ma, a considerare meglio
la cosa, non si puo non nutrire almeno qualche dubbio.

Alivello generale I'informazione che Giovanni di Efeso ci trasmette
puo essere intesa in vari modi, che tuttavia sono riconducibili
fondamentalmente a due interpretazioni: da un lato & possibile che il
dato sia veritiero, e che quindi in effetti si fosse sviluppata tra gli utenti
dei solidi di Giustino I'idea che il tipo del rovescio di tali monete fosse
una rappresentazione di una divinita pagana, e che quindi il vescovo
si sia limitato a riferire tale credenza, dall’altro e anche ipotizzabile
che il vescovo stesso riportasse una notizia falsa, cioé senza un reale
riscontro nella realta, in toto o in parte, volontariamente o senza
essere conscio che si trattava di una lettura errata. Appare chiaro
che, in quest’ultimo caso, ogni considerazione sul fatto che il passo in
questione possa fornire dati utili sulla percezione diffusa di tale tipo
monetario (o, pill in generale, dei tipi monetari) o di questa iconografia
negli anni di Giustino II sarebbe da rivedere.

Riguardo alla prima possibilita, che cioe il fraintendimento
fosse reale, due sono i fattori, tra loro connessi, da prendere in
considerazione soprattutto, e cioe l'ignoranza riguardo al soggetto
rappresentato sul rovescio dei solidi di Giustino II, e alle sue
caratteristiche iconografiche, e l'effettiva presenza di elementi che
potevano indurre all’identificazione con Afrodite/Venere.

Naturalmente, senza sapere esattamente chi fossero quei «molti» a
cui ci siriferisce nel testo di Giovanni per indicare quanti credevano
in tale identificazione, non e facile valutare il primo fattore, dal
momento che & ovvio che il grado di conoscenza di cosa fosse e
come apparisse la personificazione di Costantinopoli doveva variare
enormemente a seconda del livello socioculturale, delle esperienze
di vita, dell’area geografica di origine dei diversi individui o gruppi;
ogni generalizzazione a questo proposito rischierebbe di restituire

7 Conl'eccezione, gia rilevata, di Bithl 1995, 77.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 141
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

una lettura incompleta del dato e non rendere percio conto del
riferimento specifico di Giovanni, tuttavia si puo almeno impostare
il problema in termini complessivi.

La personificazione di Costantinopoli era essenzialmente la Tyche
della citta, a proposito della quale si dispone di un buon numero di
informazioni; inoltre il tema & stato studiato in modo dettagliato
e sotto diverse angolazioni da molto tempo, per cui la letteratura
sull’argomento & particolarmente ricca.®

I dati essenziali possono essere cosi sintetizzati; al di la che
esistesse una Tyche di Bisanzio precostantiniana (Janin 1964, 14;
Lenski 2015), si hanno testimonianze abbastanza dettagliate della
creazione, all’epoca di Costantino, di un’importante immagine
ufficiale della Tyche della nuova capitale, sotto forma in primo luogo
di una statua ricavata da un simulacro di Rhea trasportato dall’Asia
e sottoposto ad alcune modifiche;® in base alle fonti, tuttavia, si sa
che nella capitale c’erano altre rappresentazioni scultoree della Tyche
visibili, alcune delle quali ancora presenti nel VI secolo, se non dopo.®
Molto pit ampio e poi il repertorio delle immagini della Tyche di
Costantinopoli presenti su altri supporti.

Lasciando da parte per il momento 'ambito numismatico, si puo
constatare come questo tema iconografico si ritrovi infatti, sotto
varie forme, tra IV e VI secolo su un’ampia gamma di oggetti,** quali
per esempio gemme e anelli,*? cammei,*® vasi di metallo prezioso,**
dittici consolari (Cameron 2015), pesi (Weitzmann 1979, 343, nr.
325), sigilli plumbei (Zacos, Veglery 1972, nr. 1382), illustrazioni di
manoscritti,*® senza considerare la possibilita che comparisse anche
su manufatti realizzati in materiali deperibili, come tessuti.

Non e facile valutare l'impatto di queste rappresentazioni
sugli individui, ma sembra ragionevole concludere che, almeno a
Costantinopoli, soprattutto grazie alla presenza di statue e rilievi
ben visibili, gran parte della popolazione fosse continuamente

8 Per la bibliografia, vedi in particolare Bithl 1995 e Lenski 2015.

9 Zos., 2,31,2-3; su questo passo cf. Toynbee 1947; Dagron 1974, 373-4; Jacobs 2020,
818; Margutti 2012.

10 Janin 1964, 438; vedi anche Strzygowski 1893; Berger 1988, 265; 2021, 5; Bassett
2004; Lenski 2015. Per la base della colonna di Arcadio, Biithl 1995, 266-9.

11 Ampia scelta di esempi in Biithl 1995.

12 Per esempio Spier 2007, 94, nrr. 561-2 e tav. 69; Gittings 2003, 58, nr. 8; Zalesskaja
2001, 175 (fig. 13).

13 Althaus, Sutcliffe 2006, 146, nr. 60 (IV secolo).

14 Weitzmann 1979, 178, nr. 156; Holcomb 2001, 32-3, di provenienza e datazione
dibattuta; vedi anche un esemplare argenteo di area islamica ma ispirato a modelli
bizantini (VIII-IX secolo; Althaus, Sutcliffe 2006, 161, nr. 91).

15 Per esempio la vignetta della Tabula Peutingeriana (Kochanek 2019, con
bibliografia).

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 142
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

esposta alliconografia della Tyche cittadina, e presumibilmente
anche in altri centri urbani, come Antiochia, potevano essere presenti
raffigurazioni delle Tychai locali ancora visibili.*®

Considerando l'aspetto numismatico, bisogna notare che il tipo
monetale della personificazione di Costantinopoli adottato da
Giustino II non era certamente una novita, anzi, si riallacciava a una
lunga tradizione monetaria, nata all’epoca di Costantino e poi rimasta
piuttosto vitale almeno fino a poco dopo la meta del V secolo, quando
comincio a essere sostituita da altre tipologie, in particolare dalla
Victoria con croce e dalla figura dell'imperatore stante (Kent 1994,
56-8). In ogni caso, Costantinopoli seduta riapparve brevemente
ancora all’epoca di Anastasio su una piccola emissione di folles e
frazioni successiva al 512 (Hahn, Metlich 2013, nrr. 19-21), mentre
la relativa vitalita del concetto stesso di Tyche cittadina come tipo
monetale almeno fino ai primi anni dell'impero di Giustiniano
(528 circa) puo essere desunta dalla presenza di un’emissione di
pentanummi ad Antiochia con la raffigurazione della personificazione
di tale citta.'” In sostanza, quindi, quando nel 566 Giustino comincio
verosimilmente a far coniare i propri solidi erano passati meno di
sei decenni dall’'ultima volta che si era vista uscire dalla zecca della
capitale una moneta con il tipo in questione, anche se di metallo e
valore diverso; se invece ci si riferisce a nominali aurei, si tratta di un
arco cronologico di circa un secolo. Si possono pero fare due ulteriori
considerazioni: la prima e che per quanto riguarda la disponibilita
almeno teorica delle monete con la Tyche di Costantinopoli non
si deve guardare tanto alla data di emissione, quanto alla durata
della circolazione delle monete stesse; in questa prospettiva si
puo essere abbastanza certi che, nonostante l'efficacia del sistema
fiscale romano e bizantino che prevedeva la rapida sostituzione del
circolante (Bijovsky 2012, 66), qualche solido del IV o V secolo, con
al rovescio, appunto, Costantinopoli seduta, in diverse varianti, fosse
saltuariamente accessibile fino al VI secolo. Lo dimostra la presenza
di esemplari di tale genere inseriti in gioielli monetali databili a

16 Per la molteplicita di raffigurazioni delle Tychai cittadine nell’Impero romano,
vedi, oltre a Bithl 1995, Christof 2001 e, specificamente per i tipi monetali, Gkantzios-
Drapelové 2021; per Antiochia, Stansbury-O’Donnel 1994. Naturalmente ¢ ipotizzabile
che in alcuni contesti marginali queste immagini potessero essere meno conosciute,
ma l'impressione generale € quella di un tema molto diffuso.

17 Hahn, Metlich 2013, nrr. 67, 140; sulla diffusione dell'iconografia della Tyche nelle
monetazioninel VI secolo, a livello globale, vedi anche Gkantzios-Drépelova 2021, 222-5.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 143
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

questo periodo, o successivi,*® e anche, sebbene le attestazioni siano
poche, in alcuni tesori chiusi all’epoca di Giustino I o Giustiniano.*®

La seconda considerazione riguarda il fatto che la tipologia del
verso dei solidi di Giustino II, sebbene differente da quella delle
monete dei predecessori, in realta non se ne distaccava piu di tanto
nell'impianto generale, proponendo comunque sempre una figura
umana intera con asta e globo crucigero, in fondo non troppo differente
dal tipo che era comparso per decenni sui solidi di Anastasio, Giustino
I e soprattutto Giustiniano, cioé la Victoria alata con croce o asta
terminante con monogramma di Cristo o 'angelo con i medesimi
oggetti oltre che il globo crucigero;?° si puo supporre in definitiva che
solo un individuo particolarmente attento all’aspetto delle monete
che stava utilizzando, e che avesse qualche interesse nel farlo, fosse
in grado di percepire la differenza. Certo, si deve notare, in questo
caso, avrebbe forse potuto rilevare le due sostanziali novita del
personaggio rappresentato, e cioé che era privo di ali e che la foggia
della veste, peraltro veramente non facile da distinguere, indicava
come si trattasse di una figura femminile;** mentre il primo elemento
avrebbe potuto indirizzare 'osservatore scrupoloso a escludere una
identificazione con una vittoria o un angelo,??il secondo, unitamente
all'assenza del nimbo (e di una corona), lo portava a scartare
I'eventuale lettura del tipo come una raffigurazione dell'imperatore
(o anche dell'imperatrice).?®* In ogni caso si trattava di differenze
piuttosto minute, che possono essere enfatizzate solo se le si valuta
in rapporto agli sviluppi tipologici successivi, in particolare quelli
introdotti proprio da Tiberio II e poi affermatisi, dopo un ritorno a
tipi pil tradizionali, nel VII secolo, vale a dire 'adozione della croce
come tipo (sostanzialmente aniconico) del rovescio.

Per quanto concerne il secondo fattore, cioé 'effettiva presenza
nell'iconografia dei solidi di Giustino II di elementi che inducessero

18 Vedi per esempio la cintura da Kyrenia (Grierson 1955; inizio del VII secolo) o il
pettorale conservato al Metropolitan Museum of Art di New York (Weitzmann 1979,
318-19, nr. 295; Baldini Lippolis 1999, 142, nr. 3; meta del VI secolo).

19 Per esempio Bijovsky 2007 e Bijovsky 2014 (entrambi i tesori dalla Palestina
bizantina, epoca giustinianea); Kiwan, Morrisson 2015 (dalla Siria, dell’epoca di
Giustino I).

20 Perunapanoramica dell’evoluzione tipologica dei solidi nel VI secolo, vedi Grierson
1982, 44-77 e tav. 2; Maladakis 2021.

21 Sulla differenza della rappresentazione della veste in relazione al genere dela
figura rappresentata nelle monete di V-VI secolo, vedi Grierson 1982, 35.

22 Il passaggio nell'iconografia monetale bizantina dalla Vittoria all’angelo, avvenuto
con Giustino, e le problematiche connesse hanno suscitato notevole interesse nella

critica e prodotto una vasta bibliografia (vedi per esempio Longo 2006; a livello piu
generale, Peers 2001; Arbeiter 2010).

23 Sull'immagine delle imperatrici, Gkantzios-Drépelova 2016.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 144
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

a identificare Costantinopoli seduta con Afrodite/Venere, si deve
concludere che non ve ne fossero.

Sul piano numismatico non esistevano confronti, in quanto un
tipo monetale con Afrodite/Venere non solo non aveva, ovviamente,
precedenti nelle emissioni dell'Impero d’Oriente cristiano, ma
anche non era apparso nel mondo romano da oltre 250 anni,?* e
doveva essere percio con ogni probabilita del tutto sconosciuto in
quanto tale. Si deve escludere anche I'eventualita che la legenda del
rovescio dei solidi di Giustino II giustificasse per qualche motivo il
fraintendimento, dal momento che prevedeva la tradizionale dicitura
VICTORI-A AVCCC, seguita da una lettera che indicava l'officina di
produzione, mentre in esergo sileggeva l'altrettanto consueta scritta
CONOB; del resto tale legenda fu adottata anche da Tiberio II per
suoi solidi con la croce.

La ricerca di possibili spiegazioni della notizia tramandata dal
vescovo di Efeso facendo ricorso all’iconografia di Afrodite su supporti
differenti rispetto alle monete risulta pit complessa; in generale
si puo affermare che 'immagine della Tyche di Costantinopoli,
tralasciando naturalmente la presenza del globo crucigero, non si
accorda in modo specifico con le raffigurazioni di Afrodite comuni
nel mondo greco-romano,?® anche se, nell’estrema varieta di forme
che tale divinita ha assunto nelle manifestazioni artistiche antiche,
non mancano talvolta dei richiami; tuttavia, quello che conta in
questo caso e piu che altro il modo con cui gli abitanti dell’Impero
rappresentavano a sé stessi Afrodite. Nel mondo bizantino del VI
secolo, a quanto si sa, erano ancora presenti alcune sue immagini,
accessibili sia a un vasto pubblico (sculture, soprattutto, ma anche
mosaici), sia a livello privato o comunque legate a una fruizione
ristretta,?® ma bisogna sempre considerare anche l'eventualita di
reinterpretazioni o fraintendimenti di raffigurazioni antiche (James
1996, 18; Jacobs 2020, 816; Papagiannaki 2010, 345-6). In ogni caso, &
evidente almeno che la personificazione di Costantinopoli sui rovesci
dei solidi di Giustino, ben vestita, non poteva essere accostata alle
rappresentazioni di Afrodite/Venere nuda o seminuda, che sappiamo

24 Le ultime monete emesse con una raffigurazione di Venere erano state coniate a
nome di Galeria, moglie dell'imperatore Galerio, tra il 307 e il 311 (per il tipo, cf. RIC
6, nr. 196).

25 Siveda Delivorrias 1984 e Schmidt 1997. Riguardo al globo, & da rilevare che erano
esistite, anche su monete, rappresentazioni di Afrodite/Venere che teneva in mano un
oggetto sferico, ma ovviamente senza croce.

26 Perunapanoramica, Papagiannaki 2010, che richiama esempi di statuaria, mosaici,
miniature, oggetti preziosi, e sottolinea anche l'importanza degli spettacoli teatrali
come occasione per veicolare l'iconografie della dea; anche Weitzmann 1951; per
Costantinopoli, Bassett 2004; Berger 2021.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 145
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

essere state particolarmente diffuse (Papagiannaki 2010).?” Per altre
tipologie il discorso e meno chiaro, ma, se non altro, risulta comunque
difficile comprendere come una figura che ostentava un segnale visivo
cosl significativo come il globo crucigero, chiaro simbolo imperiale
cristiano (Angelova 2015, 189-92; Maladakis 2021, 229-31), potesse
essere ritenuta diffusamente e popolarmente una rappresentazione
di un’abominevole divinita pagana. L'unico elemento che al limite
poteva stabilire un collegamento tra i due soggetti era la comune
natura femminile,?® ma c'¢ da chiedersi quanto potesse essere
effettivamente influente.

Questa difficolta potrebbe pero forse in parte essere superata, o
meglio vista in modo differente, qualora si interpreti in altro modo
la notizia contenuta nel passo di Giovanni di Efeso, e cioe se, come
si & anticipato, si ipotizzi che costui riportasse un dato che non
rispondeva esattamente e in tutti i dettagli alla realta.

In una prospettiva di questo tipo sono ipotizzabili diversi scenari
che, semplificando, sono pero riconducibili a due ricostruzioni,
peraltro non necessariamente del tutto alternative: secondo la
prima, si tratterebbe di una informazione fabbricata appositamente
da Giovanni o dalla sua cerchia ristretta, allo scopo di accentuare
I'immagine negativa del defunto Giustino, in base alla seconda,
invece, il vescovo avrebbe recepito un’idea che effettivamente si
era sviluppata in qualche gruppo (ma che comunque non era cosi
diffusa come dal testo potrebbe sembrare) e I'avrebbe eventualmente
travisata, manipolata o enfatizzata, per i medesimi fini denigratori e
polemici cui si & accennato sopra.

La prima possibilita non pare affatto improbabile, considerata
la personalita e le posizioni politiche e dottrinali di Giovanni,?®
violentemente ostile a Giustino*® (e invece piuttosto favorevole a
Tiberio 1II), che poteva accusare di averlo perseguitato per la sua
fede miafisita; insinuare che I'imperatore avesse voluto diffondere
un’immagine pagana addirittura sulle proprie monete, e che quindi
potesse essere lui stesso un pagano & un elemento perfettamente
in linea con le polemiche tra miafisiti e calcedoniani dell’epoca
(Cameron 2016, 263-5; anche Rochow 1991) e con il ritratto a dir
poco sfavorevole che viene proposto nella terza parte della sua Storia
ecclesiastica, in cui si narra tra l'altro che lo squilibrio mentale

27 Peril tema della nudita femminile in quest’epoca e le sue implicazioni, anche in
relazione alle immagini di divinita pagane, vedi Schade 2003, 134-5; Maguire, Maguire
2007, 97-134.

28 Sull'importanza dell’aspetto femminile di Tyche, vedi Gittings 2003, 36.

29 Per una ampia trattazione della vita e delle opere di Giovanni di Efeso, vedi in
particolare Van Ginkel 1995; cf. anche Leppin 2019; Loconte 2023.

30 Sull'atteggiamento di Giovanni nei confronti di Giustino, vedi Van Ginkel 1994.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 146
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

dell'imperatore, manifestatosi nel 574, fosse dovuto a una qualche
possessione demoniaca (HE, 3,2.1).

Riguardo invece all’eventualita che non sia stato Giovanni ad aver
inventato il particolare dell’'origine pagana dei tipi dei solidi imperiali,
essa appare altrettanto plausibile. Anche in questo caso si aprono
diverse possibilita interpretative a proposito di quale possa essere
la fonte della notizia raccolta e divulgata dal vescovo di Efeso: I'idea
potrebbe essersi sviluppata in ambienti molto diversi e in circostanze
varie, tuttavia alcuni elementi suggerirebbero che si sia trattata di
una creazione che ebbe origine in un ambito relativamente colto.

Comesievistosopra, illegame tral'immagine della personificazione
di Costantinopoli e quella di Afrodite e cosi tenue da apparire del
tutto inconsistente; in realta si puo pero forse ricostruire una sorta
di esile catena di iconografie e concetti che legano in qualche modo
le due entita tra loro. Una prima considerazione da fare & che la
Tyche di Costantinopoli non era rappresentata solo come appariva
sui solidi di Giustino II (e sulla stragrande maggioranza delle monete
auree precedenti che portavano il medesimo tipo, nonché su altri
supporti), cioe con la testa elmata,** ma anche molto spesso con
la corona turrita, pili normale per una Tyche cittadina.?? Questa
probabilmente era la prima raffigurazione dei simulacri creati in eta
Costantiniana (Alf6ldi 1947; Lenski 2015), rimasti visibili a lungo nella
capitale. La stessa statua principale della Tyche della Nuova Roma
era stata, come ricordato sopra, ricavata modificando un’immagine
scultorea di provenienza asiatica, che le fonti dicono rappresentasse
in origine Rhea. Il fatto che le modifiche apportate avessero previsto
l'asportazione di alcuni leoni, evidentemente pertinenti alla statua,
la presenza della corona turrita e la provenienza del manufatto
suggeriscono che essa fosse una raffigurazione di Rhea come Magna
Mater-Cybele, o piuttosto che quest’ultima fosse in realta I'identita
del soggetto dell’'opera. La possibilita infine che nel VI secolo, in
ambito cristiano, si utilizzasse il nome di Afrodite per riferirsi a
Magna Mater-Cybele non sarebbe qualcosa di strano, considerato
non solo che queste due divinita, insieme ad altre ancora, erano state
gia assimilate, anche iconograficamente,3? in taluni contesti da lungo
tempo, ma anche che diverse fonti cristiane attribuiscono proprio ad

31 La presenza dell’elmo, che peraltro su molti esemplari di solidi di Giustiniano
II & reso in modo molto corsivo, a tal punto da essere a volte irriconoscibile, deriva
dall’assimilazione ideologica della personificazione di Costantinopoli con quella di
Roma (Cameron 1975, 129).

32 Per un ampio repertorio di immagini, vedi Bithl 1995 e Vickers 1986.
33 Suirapportitra Afrodite e altre divinita la letteraura & vastissima; vedi per esempio
i contributi raccolti in Smith, Pickup 2010 e Roller 1999; per l'iconografia di Magna

Mater-Cybele, vedi Bieber 1969; Naumann 1983; Matheson 1994; Simon 1997. Per la
vicinanza tra le iconografie di Tyche e di Cybele, Lenski 2015.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 147
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

Afrodite caratteristiche dell’altra divinita in particolare per quanto
riguarda aspetti del culto, possibilmente i pil scabrosi.3*

Una costruzione di questo tipo, e in modo particolare il passaggio
tra le rappresentazioni turrite di Tyche intese come Rhea-Cybele
e Afrodite e il tipo dei solidi, oggettivamente piuttosto dissimili,
difficilmente si puo pensare fosse avvenuta a livello popolare, anche
se non lo si puo certo escludere del tutto; appare piu plausibile che
sia il frutto di una elaborazione di qualcuno, individuo o gruppo, che
disponesse di alcuni semplici strumenti o comunque una conoscenza
piu che vaga, anche se magari confusa, dei culti e delle iconografie
pagane e che fosse percio in grado di operare dei collegamenti tra
i diversi elementi. Non c’e¢ modo di sapere chi fossero gli ideatori di
questa relazione, ma tra questi soggetti si puo includere anche lo
stesso vescovo Giovanni o la sua cerchia, o altri suoi correligionari,
specialmente, si potrebbe azzardare, quelli che, come lui, avevano
avuto modo di conoscere pil a fondo I'ambiente asiatico,?® per origine
o esperienza, dove probabilmente il culto di Cybele si era conservato
a lungo e certe immagini in cui si esprimeva l'assimilazione tra
diverse divinita erano diffuse.

C’e un ulteriore aspetto che puo essere preso in considerazione
riguardo al significato dell'immagine della Tyche di Costantinopoli
e che potrebbe aver giocato un qualche ruolo nel processo che ha
dato origine alla notizia trasmessa dal vescovo di Efeso. Vi sono
elementi che portano a pensare infatti che ad alcune figure della
Tyche cittadina fossero attribuite particolari qualita soprannaturali
o talismaniche, del resto in qualche modo evocate dal nome stesso
di tale entita, Tyche/Fortuna (Berger 2021, 5).

Per rimanere nell'ambito numismatico, non mancano infatti
testimonianze dell'uso di monete come amuleti o comunque come
oggetti investiti di una qualche idea profilattica-apotropaica nel
mondo tardoantico e bizantino,® collegate sia ai segni presenti sulle
facce delle monete stesse, sia al materiale di cui erano fatte (Perassi
2005, 392). A questo proposito vi sono indizi di natura archeologica
che suggeriscono il perdurare di usi legati a credenze religiose o
rituali o magiche di questo genere ancora fino all’epoca in cui scrive
Giovanni di Efeso e ben oltre, cosi come riferimenti letterari, talvolta

34 Peresempio, in molti testi cristiani vengono attribuiti ad Afrodite culti misterici con
risvolti orgiastici pertinenti invece piu propriamente a Magna Mater-Cybele (Ruani 2018).
35 Sullattivita di conversione dei pagani svolta da Giovanni di Efeso in Asia e la
sopravvivenza di culti pagani, vedi per esempio Trombley 1985; Ashbrook Harvey 1990;
Toepel 2019.

36 Maguire 1997; Fulghum 2001; Maguire, Maguire 2007, 44; per il periodo tardo,
Morrisson 2014.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 148
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

anche molto piu tardi;*” per riallacciarsi all'argomento centrale, sono
attestati casiin cui sembra essere stata coinvolta in questi usi proprio
una moneta, o un oggetto che ne fa le veci, con la figura della Tyche
di Costantinopoli.®®

Si deve ricordare che la credenza nelle virtu soprannaturali delle
monete e delle loro immagini non sembrerebbe essere affatto estranea
alla societa cristiana, nonostante la riprovazione in merito al ricorso ad
amuletiesimilistrumentidaparte diimportantiesponentidella Chiesa;?®
percio, una possibile connessione tra i solidi di Giustino II e il supposto
potere dell'immagine che portavano sul rovescio non sembrerebbe
essere in sé un motivo particolarmente forte per demonizzarne, nel
senso proprio della parola, il tipo e il suo propugnatore, ma potrebbe
aver concorso in qualche modo a confermare l'idea che si trattasse
di una rappresentazione non del tutto conforme alle norme cristiane,
quindi pagana, quindi soggetta a forze demoniache,*® come, secondo
Giovanni, I'imperatore ritratto sul recto.

37 Per gli amuleti nel mondo bizantino, vedi Tuerk-Stonberg 2021; Spier 1993 (per
I'epoca tarda).

38 Sivedaperesempioil pettorale d’oro conservato a Berlino (Weitzmann 1979, 319-21,
nr. 296; Baldini Lippolis 1999, 141, nr. 2; Maguire 1997, 1041-2), con grande medaglione
imitativo che presenta su una faccia la personificazione seduta di Costantinopoli e
iscrizione apotropaica: «<KY BOH®I TE POPOYZA» (Signore proteggi colei che lo
porta), sulla quale cf. van den Hoek 2015, 342, e I'altro pettorale simile del Metropolitan
Museum di New York, gia citato (Weitzmann 1979, 318-19, nr. 295; Baldini Lippolis
1999, 142, nr. 3.); cf. anche I'impronta ispirata al tipo monetale della personificazione
di Costantinopoli presente su un elmo, accompagnata dall’iscrizione «YTIEN ®OPI»
(porta in buona salute), Maneva 1987.

39 Maguire 1997; vedi anche Barb 1963.

40 Sinotiche lafiguradiAfrodite poteva risultare particolarmente adatta per evocare
il potere demoniaco delle immagini pagane: le fonti cristiane riportano diversi casi
di rappresentazioni di questa dea ‘abitate’ da demoni, alcuni dei quali datati proprio
all’epoca di Giustino II (Papagiannaki 2010, 323; Mango 1963, 61; Mango 1992, 220 nota
37); sulla stretta connessione dell'immagine e del concetto del diavolo e delle divinita
pagane nel mondo bizantino, cf. Ducelier 1979.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 149
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

Bibliografia

Alfoldi, A. (1947). «On the Foundation of Constantinople: A Few Notes». Journal of
Roman Studies, 37, 10-16.

Althaus, F.; Sutclife, M. (eds) (2006). The Road to Byzantium. Luxury Arts of Antiquity.
London: Fontanka Press.

Angelova, D.N. (2015). Sacred Founders. Women, Men, and Gods in the Discourse
of Imperial Founding, Rome through Early Byzantium. Oakland: University of
California Press.

Arbeiter, A. (2010). «Die Entwicklung der Engelsdarstellungen in der friihchristlichen
Kunst». Nagel, T. (Hrsg.), Der Koran und sein religidéses und kulturelles Umfeld.
Miinchen: Oldenbourg, 1-74.

Ashbrook Harvey, S. (1990). Asceticism and Society in Crisis: John of Ephesus and the
Lives of the Eastern Saints. Berkeley: University of California Press.

Baldini Lippolis, I. (1999). L'oreficeria nell’impero di Costantinopoli tra IV e VIl secolo.
Bari: Edipuglia.

Barb, A.A. (1963). «The Survival of Magic Arts». Momigliano, A. (ed.), The Conflict
Between. Paganism and Christianity in the Fourth Century. Oxford: Oxford
University Press, 100-25.

Bassett, S. (2004). The Urban Image of Late Antique Constantinople. Cambridge:
Cambridge University Press.

Berger, A. (1988). Untersuchungen zu den Patria Konstantinupoleos. Bonn: R. Habelt.

Berger, A. (2021). The Statues of Constantinople. Cambridge: Cambridge University Press.

Bieber, M. (1969). «The Image of Cybele in Roman Coins and Sculpture». Bibauw, J.
(éd.), Hommages d Marcel Renard. Brussels: Latomus, 29-40.

Bijovsky, G.I. (2007). «The Coins». Hirschfeld, Y. (ed.), En-Gedi Excavations Il. Final
Report (1996-2002). Jerusalem: Israel Exploration Society, 157-233.

Bijovsky, G.I. (2014). «A Byzantine Hoard of Gold Coins from Ashqgelon, Barnea B-C
Neighborhood». Israel Numismatic Research, 9, 193-211.

Bruhn, J.A. (1993). Coins and Costume in Late Antiquity. Washington, D.C.: Dumbarton
Oaks Research Library and Collection.

Biihl, G. (1995). Constantinopolis und Roma: Stadtpersonifikationen der Spétantike.
Kilchberg: Akanthus.

Cameron, Alan (2015). «City Personifications and Consular Diptychs». Journal of
Roman Studies, 105, 250-87.

Cameron, Alan (2016). Wandering Poets and Other Essays on Late Greek Literature and
Philosophy. Oxford: Oxford University Press.

Cameron, Averil (1975). «Corippus’ Poem on Justin Il: ATerminus of Antique Art?». Annali
della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere e Filosofia, 5(1), 129-65.
Christof, E. (2001). Das Gliick der Stadt, Die Tyche von Antiochia und andere Stadttychen.

Frankfurt: Peter Lang.

Delivorrias, A. (1984). s.v. «<Aphrodite». Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae.
Vol 2.1. Ziirich; Miinchen: Artemis Verlag, 2-151.

DOC 1 = Bellinger, A.R. (1966). Catalogue of the Byzantine Coins in the Dumbarton Oaks
Collection and in Whittemore Collection. Vol. 1, Anastasius | to Maurice (491-602).
Washington, D.C.: Dumbarton Oaks Center for Byzantine Studies.

Ducelier, A. (1979). «Le diable a Byzance». Ashby, G. et al. (eds), Le diable au Moyen
Age (Doctrine, problémes moraux, représentations). Aix-en-Provence: Presses
universitaires de Provence, 195-212.

Ericsson, K. (1968). «The Cross on Steps and the Silver Hexagram». Jahrbuch der
Osterreichischen Byzantinischen Gesellschaft, 17, 149-64.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 150
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

Fulghum, M.M. (2001). «Coins as Amulets in Late Antiquity». Asirvatham, S.R.; Pache,
C.0.; Watrous, J. (eds), Between Magic and Religion: Interdisciplinary Studies in
Ancient Mediterranean Religion and Society. Lanham: Rowman & Littlefield, 139-47.

Gittings, E.A. (2003). «Women as Embodiments of Civic Life». Kalavrezou, I. (ed.),
Byzantine Women and Their World. New Haven: Yale University Press, 35-65.

Gkantzios-Drapelova, P. (2016). «<Byzantine Empresses on Coins in the Early Byzantine
Period (565- 610). A Survey of the Problems of Interpretation and Identification».
Byzantinoslavica, 74, 75-91.

Gkantzios-Drapelova, P. (2021). «IzobraZenija Tjuché na pozdnerimskich i vizantijskich
monetach posle smerti Konstantina Velikogo (f 337): sud’ba drevnej personifikacii
v vizantijskoj ikonografii». Aktual’nye problemy teorii i istorii iskusstva, 11, 216-31.

Grierson, P. (1955). «Kyrenia Girdle of Byzantine Medallions and Solidi». Numismatic
Chronicle, 15,55-70.

Grierson, P. (1982). Byzantine Coins. London: Methuen.

Hahn, W. (1975). Moneta Imperii Bizantini. Bd. 2, Von Justinus II. bis Phocas (565-610).
Wien: Osterreichische Akademie der Wissenschaften.

Hahn, W.; Metlich, M.A. (2013). Money of the Incipient Byzantine Empire (Anastasius
I- Justinian I, 491-565). 2a ed. Wien: Osterreichische Forschungsgesellschaft fiir
Numismatik.

Holcomb, M. (2001). «<The Vrap Treasure». The Metropolitan Museum of Art Bulletin,
58(4),32-3.

Jacobs, 1. (2020). «Old Statues, New Meanings. Literary, Epigraphic and Archaeological
Evidence for Christian Reidentification of Statuary». Byzantinische Zeitschrift, 113,
789-836.

James, L. (1996). «‘Pray Not to Fall into Temptation and Be on Your Guard’: Pagan
Statues in Christian Constantinople». Gesta, 35, 12-20.

Janin, R. (1964). Constantinople byzantine: développement urbain et répertoire
topographique. Paris: Institut francais d’études byzantines.

Jones, A.H.M. (1956). «<Numismatics and History». Carson, R.A.G.; Sutherland, C.H.V.
(eds), Essays in Roman Coinage Presented to Harold Mattingly. Oxford: Oxford
University Press, 13-33.

Kent, J.P.C. (1994). The Roman imperial Coinage. Vol. 10, The Divided Empire and the
Fall of the Western Parts 395-491. London: Spink.

Kiwan, K.; Morrisson, C. (2015). «Trésors monétaires byzantins des Vle-Vlle siecles
trouvés en Syrie». Revue numismatique, 172, 337-68.

Kochanek, P. (2019). «Vignette of Constantinople on the “Tabula Peutingerianana”.
The Column of Constantine or the Lighthouse». Studia Ceranea 9, 475-521.

Lenski, N. (2015). «Constantine and the Tyche of Constantinople». Wienand, J. (ed.),
Contested Monarchy. Integrating the Roman Empire in the 4th Century AD. Oxford:
Oxford University Press, 330-52.

Leppin, H. (2019). «The Roman Empire in John of Ephesus’s Church History. Being
Roman, Writing Syriac». Van Nuffelen, P. (ed.), Historiography and Space in Late
Antiquity. Cambridge: Cambridge University Press, 113-35.

Loconte, R. (a curadi) (2023). Giovanni di Efeso, Storia ecclesiastica. Roma: Citta Nuova.

Longo, K. (2006).«Dalla Vittoria all’Angelo: immagini monetali». Numismatica e
antichita classiche, 35, 337-60.

Maguire, E.D.; Maguire, H. (2007). Other Icons: Art and Power in Byzantine Secular
Culture. Princeton: Princeton University Press.

Maguire, H. (1997).«Magic and Money in the Early Middle Ages». Speculum, 72,1037-54.

Maladakis, V. (2021). «Social and Religious Dynamics Displayed in the Numismatic
Iconography of the Long Sixth Century CE». Numismatische Zeitschrift,127,223-55.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 151
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

Maneva, E. (1987). «Casque a fermoir d’Héraclée». Archaeologia iugoslavica, 24, 101-11.

Mango, C. (1963). «<Antique Statuary and the Byzantine Beholder». Dumbarton Oaks
Papers, 17, 53-75.

Mango, C. (1992). «Diabolus Byzantinus». Dumbarton Oaks Papers, 46,215-23.

Margutti, S. (2012). «Costantino e Rea-Tyche: per una reinterpretazione di Zos. Il, 31,
2-3».Bonamente, G.; Lenski, N.; Lizzi Testa, R. (a cura di), Costantino prima e dopo
Costantino. Bari: Edipuglia, 521-34.

Marshall, F.H. (1911). Catalogue of the Jewellery, Greek, Etruscan, and Roman, in the
Departments of Antiquities, British Museum. London: British Museum.

Matheson, S.B. (1994). «<The Goddess Tyche». Yale University Art Gallery Bulletin, 18-33.

Morrisson, C. (1970). Catalogue des monnaies byzantines de la Bibliothéque nationale.
Vol. 1, D’Anastase ler a Justinian Il, 491-711. Paris: Bibliothéque nationale.

Morrisson, C. (2014). «<Monnaies et amulettes byzantines a motifs chrétiens: croyance
ou magie?». Dasen, V.; Spieser, J.M. (éds), Les savoirs magiques et leur transmission
de I’Antiquité d la Renaissance. Firenze: SISMEL Edizioni del Galluzzo, 415-18.

Naumann, F. (1983). Die lkonographie der Kybele in der phrygischen und der griechischen
Kunst. Tubingen: E. Wasmuth.

Papagiannaki, A. (2010). «Aphrodite in Late Antique and Medieval Byzantium». Smith,
A.C.; Pickup, S. (eds), Brill’s Companion to Aphrodite. Leiden; Boston: Brill, 321-46.

Peers, G. (2001). Subtle Bodies: Representing Angels in Byzantium. Berkeley: University
of California Press.

Perassi, C. (2005). «Un prodigioso filatterio monetale nella Costantinopoli del XII
secolo: I'epistola 33 di Michele Italico». Aevum, 79, 363-405.

RIC 6 = Sutherland, C.H.V.; Carson, R.A.G. The Roman Imperial Coinage. Vol. 6. From
Diocletian’s Reform (AD 294) to the Death of Maximinus (AD 313). London: Spink, 1967.

Rochow, I. (1991). «Der Vorwurf des Heidentums als Mittel der innenpolitischen
Polemik in Byzanz». Salamon, M. (ed.), Paganism in the Later Roman Empire and
in Byzantium. Krakéw: Universitas, 133-56.

Roller, L.E. (1999). In Search of God the Mother: The Cult of Anatolian Cybele. Berkeley:
University of California Press.

Ruani, F. (2018). «Mystery Cults and Syriac Heresiology: A Fruitful Polemical
Association?». Religion in the Roman Empire, 4, 331-52.

Schade, K. (2003). Frauen in der Spdtantik. Status und Reprdsentation. Eine
Untersuchung zur rémischen und friihbyzantinischen Bildniskunst. Mainz: Zabern.

Schmidt, E. (1997). s.v. «Venus». Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae, vol.
8.1. Ziirich; Miinchen: Artemis Verlag, 192-230.

Simon, E. (1997). s.v. «Kybele». Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae, vol. 8.1.
Ziirich; Miinchen: Artemis Verlag, 744-66.

Smith, A.C.; Pickup, S. (eds) (2010). Brill’s Companion to Aphrodite. Leiden; Boston: Brill.

Spier, J. (1993). «<Medieval Byzantine Magical Amulets and Their Tradition». Journal
of the Warburg and Courtauld Institutes, 56, 25-62.

Spier, J.B. (2007). Late Antique and Early Christian Gems. Wiesbaden: Reichert Verlag.

Stansbury-O’Donnel, M.D. (1994). «Reflections of the Tyche of Antioch in literary
Sources and on Coins». Yale University Art Gallery Bulletin, 51-63.

Strzygowski, J. (1893). «Die Tyche von Konstantinopel». Analecta Graeciensia:
Festschrift Zur 42. Versammlung Deutscher Philologen Und Schulménner in Wien.
Graz: Verlagsbuchhandlung Styria, 141-53.

Toepel, A. (2019). «Late Paganism as Witnessed by the Syriac Cave of Treasures».
Greek, Roman, and Byzantine Studies, 59, 507-28.

Toynbee, J.M.C. (1947). «<Roma and Constantinopolis in Late-Antique Art from 312 to
365». Journal of Roman Studies, 37, 135-44.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 152
Philogrammatos, 137-154



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

Trombley, F.R. (1985). «<Paganism in the Greek World at the End of Antiquity: The Case
of Rural Anatolia and Greece». The Harvard Theological Review, 78, 327-52.

Tuerk-Stonberg, J. (2021). «<Magical Amulets, Magical Thinking, and Semioticsin Early
Byzantiump». Old World: Journal of Ancient Africa and Eurasia, 1, 1-23.

Van Ginkel, J.J. (1994). «John of Ephesus on Emperors: The Perception of the
Byzantine Empire by a Monophysite». Lavenant, R. (ed.), VI Symposium Syriacum.
Rome: Pontificio Istituto Orientale, 323-33.

Van Ginkel, J.J.V. (1995). John of Ephesus: A Monophysite Historian in Sixth-Century
Byzantium [PhD Dissertation]. Groningen: University of Groningen.

Vickers, M. (1986). s.v. «Constantinopolis». Lexicon Iconographicum Mythologiae
Classicae.Vol. 3.1. Ziirich; Miinchen: Artemis Verlag, 301-4.

Weitzmann, K. (1951). Greek Mythology in Byzantine Art. Princeton: Princeton
University Press.

Weitzmann, K. (1979). Age of Spirituality: Late Antique and Early Christian Art. Exhibition
catalogue, Metropolitan Museum of Art. New York: Metropolitan Museum of Art.

Woods, D. (2017). «<The Proclamation of Peace on the Coinage of Carthage under
Constans lI». Greek, Roman and Byzantine Studies, 57, 687-712.

Zacos, G.; Veglery, A. (1972). Byzantine Lead Seals. 2 voll. Basel: Augustin Verlag.

Zalesskaja, V.N. (2001). «Rannevizantijskaja Gliptika v sobranii Ermitaza (IV-VII vv.)».
Vestnik Drevnej Istorii, 237, 168-77.

Zalesskaja, V.N. (2006). «<The Classical Heritage in Byzantine Art». Althaus, F.; Sutcliffe, M.
(eds), The Road to Byzantium: LuxuryArts of Antiquity. London: Fontanka Press, 49-57.

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia9 | 153
Philogrammatos, 137-154






