
Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9
e-ISSN 2610-9093  |  ISSN 2610-9875
ISBN [ebook] 978-88-6969-975-7  |  ISBN [print] 978-88-6969-976-4

Peer review  |  Open access 137
Submitted 2025-05-12  |  Accepted 2025-07-21  |  Published 2025-12-04 
© 2025 Lucchelli  |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-975-7/008

Philogrammatos
Studi offerti a Paolo Eleuteri
a cura di Alessandra Bucossi, Flavia De Rubeis,  
Paola Degni, Francesca Rohr

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Da Afrodite alla croce
Un episodio della cristianizzazione 
dei tipi monetali a Costantinopoli  
nel VI secolo
Tomaso Maria Lucchelli
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Abstract  This paper examines the connection between the change in Byzantine gold 
coinage upon the accession of Tiberius II and an account from the historian John of 
Ephesus. The historian reports that this innovation was in direct opposition to the coins 
of Tiberius’s predecessor, Justin II, whose solidi featured an image that many perceived 
as the goddess Aphrodite. It is suggested that the identification with Aphrodite was 
unlikely at a popular level and may instead reflect a religious and political polemic 
targeting Justin II.

Keywords  Byzantine coinage. Justin II. Tiberius II. John of Ephesus. Tyche. Byzantine 
amulets.

﻿

 Con l’ascesa al trono di Tiberio II il 26 settembre del 578, la 
monetazione aurea dell’Impero, in particolare per ciò che riguarda la 
tipologia del verso dei nominali allora prodotti, rivela un cambiamento 
significativo; tutte le zecche in quel momento attive nella coniazione 
di monete d’oro, cioè solidi, semissi o tremissi, cominciano infatti 
a emettere pezzi caratterizzati da un nuovo tipo di rovescio, vale a 
dire la semplice croce potenziata [fig. 1],1 proposta in poche varianti 
in relazione al valore della moneta; in tal modo venivano obliterate 

1  Sul tipo della croce introdotto da Tiberio II e i problemi connessi, vedi Ericsson 1968.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-975-7/008&domain=pdf&date_stamp=2025-12-04


Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 138
Philogrammatos, 137-154

﻿le tipologie delle emissioni del predecessore Giustino II, cioè le 
immagini della personificazione di Costantinopoli e della Victoria.

Figura 1  Tiberio II, Solido aureo, zecca di Costantinopoli, DOC 1, nr. 4.  
Collezione privata. Fotografia dell’autore

Mutamenti tipologici di diverso genere e portata erano già avvenuti 
in precedenza nella monetazione dell’Impero d’Oriente, ma in questo 
specifico caso il dato numismatico trova un riscontro, puntuale 
quanto raro, in una notizia trasmessa da una fonte letteraria.

Un passo della Storia ecclesiastica scritta in siriaco da Giovanni di 
Efeso (HE, 3,14), contemporaneo del fatto narrato, riporta infatti in 
modo esplicito che Tiberio aveva fatto mettere sulle proprie monete 
la croce, dopo una visione, almeno a quanto si diceva. Nel testo in 
questione però si legge una notizia ulteriore, e cioè che questa pia 
innovazione era in contrasto con quanto era stato fatto da Giustino 
II, il quale aveva invece imposto sui propri solidi aurei un’immagine 
che a molti sembrava essere quella della dea Afrodite.

Naturalmente il riferimento di Giovanni alla modifica dei tipi 
monetari da parte di Tiberio II e alla supposta iconografia pagana di 
quelli di Giustino II non è sfuggito alla critica storica e numismatica, 
che tuttavia si è limitata perlopiù a prendere atto del dato oppure 
vi ha ricorso per supportare considerazioni di diverso genere, non 
sempre del tutto pertinenti a quanto il testo stesso effettivamente 
dice e al contesto particolare cui esso sembra riferirsi.

Così, per esempio, Arnold Hugh Martin Jones nel 1956, cita 
l’episodio in un suo contributo per sottolineare in generale le dubbie 
capacità del pubblico antico nel riconoscere i tipi monetali (Jones 1956, 
15);2 oppure, più recentemente, Averil Cameron (1975, 129) riporta 

2  L’autore aggiunge solo che Giustino era probabilmente ritenuto un criptopagano.

Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 139
Philogrammatos, 137-154

semplicemente la notizia, mentre Alan Cameron (2015, 271) ricorre a 
essa per sottolineare la lack of familiarity di parte della popolazione 
dell’epoca nei riguardi dell’immagine della personificazione della 
capitale imperiale. Il passo viene menzionato ancora da Liz James (1996, 
17) come testimonianza di un generale cambiamento di percezione e di 
attitudine culturale nella popolazione bizantina, oppure ricordato da 
David Woods riguardo all’innovazione tipologica di Tiberio II (Woods 
2017, 692 nota 10). In altro contesto, Vera Zalesskaja (2006, 54) vi si 
riferisce come indizio del fatto che nel VI secolo l’iconografia pagana 
fosse in buona parte dimenticata. Neanche i numismatici del resto 
si sono occupati molto del testo di Giovanni di Efeso; limitandosi ad 
alcuni esempi, ma relativi ai maggior esperti di questo campo, si può 
notare come, nel catalogo delle monete bizantine della Bibliothèque 
Nationale di Parigi, Cecile Morrisson (1970, 124 e 159) lo richiami 
brevemente in due occasioni, mentre Philip Grierson riporti più volte 
nelle sue opere3 la notizia, ma in modo molto succinto e a volte senza 
neanche nominare la fonte; anche Wolfgang Hahn (1975, 37) si limita 
a un breve accenno.

In definitiva, sembrerebbe che queste poche righe di Giovanni 
di Efeso siano state più spesso citate che analizzate veramente nel 
dettaglio;4 tuttavia forse, anche perché costituiscono senza dubbio un 
minore ma comunque rilevante apporto per comprendere un episodio 
della storia della moneta bizantina e della sua ‘cristianizzazione’, è 
opportuno un loro riesame, con lo scopo soprattutto di interpretare e 
contestualizzare in modo più articolato le informazioni che trasmettono.

Un primo punto importante che va affrontato riguarda la 
verosimiglianza delle affermazioni contenute nel passo in questione, 
di cui si riporta per chiarezza una recente traduzione italiana.5

Inoltre, egli mostrò una prova del suo cristianesimo ossia che, 
mentre Giustino impose nella coniazione delle monete un’immagine 
che a molti sembrava essere simile ad Afrodite, ordinò di ritrarre 
al suo posto sulle sue monete la croce che, come si dice, Tiberio 
ebbe in visione poco tempo prima.

In sostanza due sono le asserzioni del vescovo di Efeso: la prima 
riguarda il fatto che Giustino II aveva emesso monete auree con un 
tipo che alcuni confondevano con una raffigurazione di Afrodite; la 

3  Per esempio Grierson 1955, 62 nota 26; 1982, 52; 1999, 32.
4  Una parziale eccezione è costituita da Bühl 1995, 77, che dedica alcune righe a 
discutere il passo.
5  Si riporta il passo in questione nella traduzione di R. Loconte (2023, 162). Un vivo 
ringraziamento al Prof. E.B. Fiori per aver fornito alcune delucidazioni in merito al 
testo siriaco.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 140
Philogrammatos, 137-154

﻿seconda si riferisce a Tiberio II che, sulla base di una visione, e per 
dimostrare la sua fede cristiana, aveva sostituito i tipi di Giustino 
con la rappresentazione della croce.

Come è già stato notato sopra, la parte del testo relativa all’azione 
di Tiberio trova un sicuro riscontro nella monetazione aurea emessa 
da questo imperatore che adotta proprio la croce, e lo fa in modo 
quasi universale ed esclusivo, e quindi non pone particolari difficoltà.

Più problematica sembra invece la prima affermazione.
In genere la critica ha riconosciuto nella figura che, secondo 

Giovanni, veniva ‘letta’ da molti come Afrodite, la personificazione 
di Costantinopoli che costituisce il tipo normale dei solidi di Giustino 
II;6 ai fini della nostra ricerca, risulta utile fornire a questo proposito 
una descrizione più dettagliata di tale tipo [fig. 2].

Figura 2  Giustino II, Solido aureo, zecca di Costantinopoli, DOC 1, nr. 4f.  
Collezione privata. Fotografia dell’autore

Costantinopoli è ritratta sui solidi di Giustino come una figura 
femminile seduta su un trono (di cui si scorge però solo una gamba), 
vista frontalmente ma con la testa volta a destra; sul capo sembra 
portare un elmo e indossa tunica e mantello; sulla spalla destra si 
intravedono dei segni che riproducono l’egida; si appoggia con la 
mano destra a un’asta (o lungo scettro), mentre nella mano sinistra 
tiene un globo crucigero.

Bisogna sottolineare che alcuni particolari della raffigurazione 
sopra descritta sono resi in modo piuttosto vario tra le diverse 

6  DOC 1, nrr. 1-8. La possibilità che il riferimento sia (anche) alle rappresentazioni di 
Victoria sui semissi e tremissi appare per più ragioni meno probabile, considerato il fatto 
che la moneta d’oro per eccellenza era, appunto, il solido (per un’altra interpretazione, 
Maladakis 2021, 237-8).

Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 141
Philogrammatos, 137-154

coniazioni e non mancano casi in cui degli specifici elementi possono 
apparire sotto forme notevolmente differenti rispetto a quanto accade 
in altri gruppi, anche se non può sfuggire che i tratti essenziali 
risultano comunque assolutamente costanti. Si deve notare inoltre 
che i dettagli precisi su una moneta di circa 20 mm di diametro non 
dovevano essere sempre ben percepibili, salvo forse per chi avesse 
voluto deliberatamente esaminarla.

Considerato ciò, la questione riguarda la plausibilità di un 
fraintendimento generalizzato del tipo e del fatto che Costantinopoli 
seduta potesse essere vista come una divinità pagana, nello specifico 
Afrodite.

Storici e numismatici che a vario titolo hanno preso in 
considerazione la testimonianza di Giovanni non sembrano aver 
manifestato scetticismo a questo riguardo,7 ma, a considerare meglio 
la cosa, non si può non nutrire almeno qualche dubbio.

A livello generale l’informazione che Giovanni di Efeso ci trasmette 
può essere intesa in vari modi, che tuttavia sono riconducibili 
fondamentalmente a due interpretazioni: da un lato è possibile che il 
dato sia veritiero, e che quindi in effetti si fosse sviluppata tra gli utenti 
dei solidi di Giustino l’idea che il tipo del rovescio di tali monete fosse 
una rappresentazione di una divinità pagana, e che quindi il vescovo 
si sia limitato a riferire tale credenza, dall’altro è anche ipotizzabile 
che il vescovo stesso riportasse una notizia falsa, cioè senza un reale 
riscontro nella realtà, in toto o in parte, volontariamente o senza 
essere conscio che si trattava di una lettura errata. Appare chiaro 
che, in quest’ultimo caso, ogni considerazione sul fatto che il passo in 
questione possa fornire dati utili sulla percezione diffusa di tale tipo 
monetario (o, più in generale, dei tipi monetari) o di questa iconografia 
negli anni di Giustino II sarebbe da rivedere.

Riguardo alla prima possibilità, che cioè il fraintendimento 
fosse reale, due sono i fattori, tra loro connessi, da prendere in 
considerazione soprattutto, e cioè l’ignoranza riguardo al soggetto 
rappresentato sul rovescio dei solidi di Giustino II, e alle sue 
caratteristiche iconografiche, e l’effettiva presenza di elementi che 
potevano indurre all’identificazione con Afrodite/Venere.

Naturalmente, senza sapere esattamente chi fossero quei «molti» a 
cui ci si riferisce nel testo di Giovanni per indicare quanti credevano 
in tale identificazione, non è facile valutare il primo fattore, dal 
momento che è ovvio che il grado di conoscenza di cosa fosse e 
come apparisse la personificazione di Costantinopoli doveva variare 
enormemente a seconda del livello socioculturale, delle esperienze 
di vita, dell’area geografica di origine dei diversi individui o gruppi; 
ogni generalizzazione a questo proposito rischierebbe di restituire 

7  Con l’eccezione, già rilevata, di Bühl 1995, 77.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 142
Philogrammatos, 137-154

﻿una lettura incompleta del dato e non rendere perciò conto del 
riferimento specifico di Giovanni, tuttavia si può almeno impostare 
il problema in termini complessivi.

La personificazione di Costantinopoli era essenzialmente la Tyche 
della città, a proposito della quale si dispone di un buon numero di 
informazioni; inoltre il tema è stato studiato in modo dettagliato 
e sotto diverse angolazioni da molto tempo, per cui la letteratura 
sull’argomento è particolarmente ricca.8

I dati essenziali possono essere così sintetizzati; al di là che 
esistesse una Tyche di Bisanzio precostantiniana (Janin 1964, 14; 
Lenski 2015), si hanno testimonianze abbastanza dettagliate della 
creazione, all’epoca di Costantino, di un’importante immagine 
ufficiale della Tyche della nuova capitale, sotto forma in primo luogo 
di una statua ricavata da un simulacro di Rhea trasportato dall’Asia 
e sottoposto ad alcune modifiche;9 in base alle fonti, tuttavia, si sa 
che nella capitale c’erano altre rappresentazioni scultoree della Tyche 
visibili, alcune delle quali ancora presenti nel VI secolo, se non dopo.10 
Molto più ampio è poi il repertorio delle immagini della Tyche di 
Costantinopoli presenti su altri supporti.

Lasciando da parte per il momento l’ambito numismatico, si può 
constatare come questo tema iconografico si ritrovi infatti, sotto 
varie forme, tra IV e VI secolo su un’ampia gamma di oggetti,11 quali 
per esempio gemme e anelli,12 cammei,13 vasi di metallo prezioso,14 
dittici consolari (Cameron 2015), pesi (Weitzmann 1979, 343, nr. 
325), sigilli plumbei (Zacos, Veglery 1972, nr. 1382), illustrazioni di 
manoscritti,15 senza considerare la possibilità che comparisse anche 
su manufatti realizzati in materiali deperibili, come tessuti.

Non è facile valutare l’impatto di queste rappresentazioni 
sugli individui, ma sembra ragionevole concludere che, almeno a 
Costantinopoli, soprattutto grazie alla presenza di statue e rilievi 
ben visibili, gran parte della popolazione fosse continuamente 

8  Per la bibliografia, vedi in particolare Bühl 1995 e Lenski 2015.
9  Zos., 2,31,2-3; su questo passo cf. Toynbee 1947; Dagron 1974, 373-4; Jacobs 2020, 
818; Margutti 2012.
10  Janin 1964, 438; vedi anche Strzygowski 1893; Berger 1988, 265; 2021, 5; Bassett 
2004; Lenski 2015. Per la base della colonna di Arcadio, Bühl 1995, 266-9.
11  Ampia scelta di esempi in Bühl 1995.
12  Per esempio Spier 2007, 94, nrr. 561-2 e tav. 69; Gittings 2003, 58, nr. 8; Zalesskaja 
2001, 175 (fig. 13).
13  Althaus, Sutcliffe 2006, 146, nr. 60 (IV secolo).
14  Weitzmann 1979, 178, nr. 156; Holcomb 2001, 32-3, di provenienza e datazione 
dibattuta; vedi anche un esemplare argenteo di area islamica ma ispirato a modelli 
bizantini (VIII-IX secolo; Althaus, Sutcliffe 2006, 161, nr. 91).
15  Per esempio la vignetta della Tabula Peutingeriana (Kochanek 2019, con 
bibliografia).

Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 143
Philogrammatos, 137-154

esposta all’iconografia della Tyche cittadina, e presumibilmente 
anche in altri centri urbani, come Antiochia, potevano essere presenti 
raffigurazioni delle Tychai locali ancora visibili.16

Considerando l’aspetto numismatico, bisogna notare che il tipo 
monetale della personificazione di Costantinopoli adottato da 
Giustino II non era certamente una novità, anzi, si riallacciava a una 
lunga tradizione monetaria, nata all’epoca di Costantino e poi rimasta 
piuttosto vitale almeno fino a poco dopo la metà del V secolo, quando 
cominciò a essere sostituita da altre tipologie, in particolare dalla 
Victoria con croce e dalla figura dell’imperatore stante (Kent 1994, 
56-8). In ogni caso, Costantinopoli seduta riapparve brevemente 
ancora all’epoca di Anastasio su una piccola emissione di folles e 
frazioni successiva al 512 (Hahn, Metlich 2013, nrr. 19-21), mentre 
la relativa vitalità del concetto stesso di Tyche cittadina come tipo 
monetale almeno fino ai primi anni dell’impero di Giustiniano 
(528 circa) può essere desunta dalla presenza di un’emissione di 
pentanummi ad Antiochia con la raffigurazione della personificazione 
di tale città.17 In sostanza, quindi, quando nel 566 Giustino cominciò 
verosimilmente a far coniare i propri solidi erano passati meno di 
sei decenni dall’ultima volta che si era vista uscire dalla zecca della 
capitale una moneta con il tipo in questione, anche se di metallo e 
valore diverso; se invece ci si riferisce a nominali aurei, si tratta di un 
arco cronologico di circa un secolo. Si possono però fare due ulteriori 
considerazioni: la prima è che per quanto riguarda la disponibilità 
almeno teorica delle monete con la Tyche di Costantinopoli non 
si deve guardare tanto alla data di emissione, quanto alla durata 
della circolazione delle monete stesse; in questa prospettiva si 
può essere abbastanza certi che, nonostante l’efficacia del sistema 
fiscale romano e bizantino che prevedeva la rapida sostituzione del 
circolante (Bijovsky 2012, 66), qualche solido del IV o V secolo, con 
al rovescio, appunto, Costantinopoli seduta, in diverse varianti, fosse 
saltuariamente accessibile fino al VI secolo. Lo dimostra la presenza 
di esemplari di tale genere inseriti in gioielli monetali databili a 

16  Per la molteplicità di raffigurazioni delle Tychai cittadine nell’Impero romano, 
vedi, oltre a Bühl 1995, Christof 2001 e, specificamente per i tipi monetali, Gkantzios-
Drápelová 2021; per Antiochia, Stansbury-O’Donnel 1994. Naturalmente è ipotizzabile 
che in alcuni contesti marginali queste immagini potessero essere meno conosciute, 
ma l’impressione generale è quella di un tema molto diffuso.
17  Hahn, Metlich 2013, nrr. 67, 140; sulla diffusione dell’iconografia della Tyche nelle 
monetazioni nel VI secolo, a livello globale, vedi anche Gkantzios-Drápelová 2021, 222-5.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 144
Philogrammatos, 137-154

﻿questo periodo, o successivi,18 e anche, sebbene le attestazioni siano 
poche, in alcuni tesori chiusi all’epoca di Giustino I o Giustiniano.19

La seconda considerazione riguarda il fatto che la tipologia del 
verso dei solidi di Giustino II, sebbene differente da quella delle 
monete dei predecessori, in realtà non se ne distaccava più di tanto 
nell’impianto generale, proponendo comunque sempre una figura 
umana intera con asta e globo crucigero, in fondo non troppo differente 
dal tipo che era comparso per decenni sui solidi di Anastasio, Giustino 
I e soprattutto Giustiniano, cioè la Victoria alata con croce o asta 
terminante con monogramma di Cristo o l’angelo con i medesimi 
oggetti oltre che il globo crucigero;20 si può supporre in definitiva che 
solo un individuo particolarmente attento all’aspetto delle monete 
che stava utilizzando, e che avesse qualche interesse nel farlo, fosse 
in grado di percepire la differenza. Certo, si deve notare, in questo 
caso, avrebbe forse potuto rilevare le due sostanziali novità del 
personaggio rappresentato, e cioè che era privo di ali e che la foggia 
della veste, peraltro veramente non facile da distinguere, indicava 
come si trattasse di una figura femminile;21 mentre il primo elemento 
avrebbe potuto indirizzare l’osservatore scrupoloso a escludere una 
identificazione con una vittoria o un angelo,22 il secondo, unitamente 
all’assenza del nimbo (e di una corona), lo portava a scartare 
l’eventuale lettura del tipo come una raffigurazione dell’imperatore 
(o anche dell’imperatrice).23 In ogni caso si trattava di differenze 
piuttosto minute, che possono essere enfatizzate solo se le si valuta 
in rapporto agli sviluppi tipologici successivi, in particolare quelli 
introdotti proprio da Tiberio II e poi affermatisi, dopo un ritorno a 
tipi più tradizionali, nel VII secolo, vale a dire l’adozione della croce 
come tipo (sostanzialmente aniconico) del rovescio.

Per quanto concerne il secondo fattore, cioè l’effettiva presenza 
nell’iconografia dei solidi di Giustino II di elementi che inducessero 

18  Vedi per esempio la cintura da Kyrenia (Grierson 1955; inizio del VII secolo) o il 
pettorale conservato al Metropolitan Museum of Art di New York (Weitzmann 1979, 
318-19, nr. 295; Baldini Lippolis 1999, 142, nr. 3; metà del VI secolo).
19  Per esempio Bijovsky 2007 e Bijovsky 2014 (entrambi i tesori dalla Palestina 
bizantina, epoca giustinianea); Kiwan, Morrisson 2015 (dalla Siria, dell’epoca di 
Giustino I).
20  Per una panoramica dell’evoluzione tipologica dei solidi nel VI secolo, vedi Grierson 
1982, 44-77 e tav. 2; Maladakis 2021.
21  Sulla differenza della rappresentazione della veste in relazione al genere dela 
figura rappresentata nelle monete di V-VI secolo, vedi Grierson 1982, 35.
22  Il passaggio nell’iconografia monetale bizantina dalla Vittoria all’angelo, avvenuto 
con Giustino, e le problematiche connesse hanno suscitato notevole interesse nella 
critica e prodotto una vasta bibliografia (vedi per esempio Longo 2006; a livello più 
generale, Peers 2001; Arbeiter 2010).
23  Sull’immagine delle imperatrici, Gkantzios-Drápelová 2016.

Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 145
Philogrammatos, 137-154

a identificare Costantinopoli seduta con Afrodite/Venere, si deve 
concludere che non ve ne fossero.

Sul piano numismatico non esistevano confronti, in quanto un 
tipo monetale con Afrodite/Venere non solo non aveva, ovviamente, 
precedenti nelle emissioni dell’Impero d’Oriente cristiano, ma 
anche non era apparso nel mondo romano da oltre 250 anni,24 e 
doveva essere perciò con ogni probabilità del tutto sconosciuto in 
quanto tale. Si deve escludere anche l’eventualità che la legenda del 
rovescio dei solidi di Giustino II giustificasse per qualche motivo il 
fraintendimento, dal momento che prevedeva la tradizionale dicitura 
VICTORI-A AVCCC, seguita da una lettera che indicava l’officina di 
produzione, mentre in esergo si leggeva l’altrettanto consueta scritta 
CONOB; del resto tale legenda fu adottata anche da Tiberio II per 
suoi solidi con la croce.

La ricerca di possibili spiegazioni della notizia tramandata dal 
vescovo di Efeso facendo ricorso all’iconografia di Afrodite su supporti 
differenti rispetto alle monete risulta più complessa; in generale 
si può affermare che l’immagine della Tyche di Costantinopoli, 
tralasciando naturalmente la presenza del globo crucigero, non si 
accorda in modo specifico con le raffigurazioni di Afrodite comuni 
nel mondo greco-romano,25 anche se, nell’estrema varietà di forme 
che tale divinità ha assunto nelle manifestazioni artistiche antiche, 
non mancano talvolta dei richiami; tuttavia, quello che conta in 
questo caso è più che altro il modo con cui gli abitanti dell’Impero 
rappresentavano a sé stessi Afrodite. Nel mondo bizantino del VI 
secolo, a quanto si sa, erano ancora presenti alcune sue immagini, 
accessibili sia a un vasto pubblico (sculture, soprattutto, ma anche 
mosaici), sia a livello privato o comunque legate a una fruizione 
ristretta,26 ma bisogna sempre considerare anche l’eventualità di 
reinterpretazioni o fraintendimenti di raffigurazioni antiche (James 
1996, 18; Jacobs 2020, 816; Papagiannaki 2010, 345-6). In ogni caso, è 
evidente almeno che la personificazione di Costantinopoli sui rovesci 
dei solidi di Giustino, ben vestita, non poteva essere accostata alle 
rappresentazioni di Afrodite/Venere nuda o seminuda, che sappiamo 

24  Le ultime monete emesse con una raffigurazione di Venere erano state coniate a 
nome di Galeria, moglie dell’imperatore Galerio, tra il 307 e il 311 (per il tipo, cf. RIC 
6, nr. 196).
25  Si veda Delivorrias 1984 e Schmidt 1997. Riguardo al globo, è da rilevare che erano 
esistite, anche su monete, rappresentazioni di Afrodite/Venere che teneva in mano un 
oggetto sferico, ma ovviamente senza croce.
26  Per una panoramica, Papagiannaki 2010, che richiama esempi di statuaria, mosaici, 
miniature, oggetti preziosi, e sottolinea anche l’importanza degli spettacoli teatrali 
come occasione per veicolare l’iconografie della dea; anche Weitzmann 1951; per 
Costantinopoli, Bassett 2004; Berger 2021.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 146
Philogrammatos, 137-154

﻿essere state particolarmente diffuse (Papagiannaki 2010).27 Per altre 
tipologie il discorso è meno chiaro, ma, se non altro, risulta comunque 
difficile comprendere come una figura che ostentava un segnale visivo 
così significativo come il globo crucigero, chiaro simbolo imperiale 
cristiano (Angelova 2015, 189-92; Maladakis 2021, 229-31), potesse 
essere ritenuta diffusamente e popolarmente una rappresentazione 
di un’abominevole divinità pagana. L’unico elemento che al limite 
poteva stabilire un collegamento tra i due soggetti era la comune 
natura femminile,28 ma c’è da chiedersi quanto potesse essere 
effettivamente influente.

Questa difficoltà potrebbe però forse in parte essere superata, o 
meglio vista in modo differente, qualora si interpreti in altro modo 
la notizia contenuta nel passo di Giovanni di Efeso, e cioè se, come 
si è anticipato, si ipotizzi che costui riportasse un dato che non 
rispondeva esattamente e in tutti i dettagli alla realtà.

In una prospettiva di questo tipo sono ipotizzabili diversi scenari 
che, semplificando, sono però riconducibili a due ricostruzioni, 
peraltro non necessariamente del tutto alternative: secondo la 
prima, si tratterebbe di una informazione fabbricata appositamente 
da Giovanni o dalla sua cerchia ristretta, allo scopo di accentuare 
l’immagine negativa del defunto Giustino, in base alla seconda, 
invece, il vescovo avrebbe recepito un’idea che effettivamente si 
era sviluppata in qualche gruppo (ma che comunque non era così 
diffusa come dal testo potrebbe sembrare) e l’avrebbe eventualmente 
travisata, manipolata o enfatizzata, per i medesimi fini denigratori e 
polemici cui si è accennato sopra.

La prima possibilità non pare affatto improbabile, considerata 
la personalità e le posizioni politiche e dottrinali di Giovanni,29 
violentemente ostile a Giustino30 (e invece piuttosto favorevole a 
Tiberio II), che poteva accusare di averlo perseguitato per la sua 
fede miafisita; insinuare che l’imperatore avesse voluto diffondere 
un’immagine pagana addirittura sulle proprie monete, e che quindi 
potesse essere lui stesso un pagano è un elemento perfettamente 
in linea con le polemiche tra miafisiti e calcedoniani dell’epoca 
(Cameron 2016, 263-5; anche Rochow 1991) e con il ritratto a dir 
poco sfavorevole che viene proposto nella terza parte della sua Storia 
ecclesiastica, in cui si narra tra l’altro che lo squilibrio mentale 

27  Per il tema della nudità femminile in quest’epoca e le sue implicazioni, anche in 
relazione alle immagini di divinità pagane, vedi Schade 2003, 134-5; Maguire, Maguire 
2007, 97-134.
28  Sull’importanza dell’aspetto femminile di Tyche, vedi Gittings 2003, 36.
29  Per una ampia trattazione della vita e delle opere di Giovanni di Efeso, vedi in 
particolare Van Ginkel 1995; cf. anche Leppin 2019; Loconte 2023.
30  Sull’atteggiamento di Giovanni nei confronti di Giustino, vedi Van Ginkel 1994.

Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 147
Philogrammatos, 137-154

dell’imperatore, manifestatosi nel 574, fosse dovuto a una qualche 
possessione demoniaca (HE, 3,2.1).

Riguardo invece all’eventualità che non sia stato Giovanni ad aver 
inventato il particolare dell’origine pagana dei tipi dei solidi imperiali, 
essa appare altrettanto plausibile. Anche in questo caso si aprono 
diverse possibilità interpretative a proposito di quale possa essere 
la fonte della notizia raccolta e divulgata dal vescovo di Efeso: l’idea 
potrebbe essersi sviluppata in ambienti molto diversi e in circostanze 
varie, tuttavia alcuni elementi suggerirebbero che si sia trattata di 
una creazione che ebbe origine in un ambito relativamente colto.

Come si è visto sopra, il legame tra l’immagine della personificazione 
di Costantinopoli e quella di Afrodite è così tenue da apparire del 
tutto inconsistente; in realtà si può però forse ricostruire una sorta 
di esile catena di iconografie e concetti che legano in qualche modo 
le due entità tra loro. Una prima considerazione da fare è che la 
Tyche di Costantinopoli non era rappresentata solo come appariva 
sui solidi di Giustino II (e sulla stragrande maggioranza delle monete 
auree precedenti che portavano il medesimo tipo, nonché su altri 
supporti), cioè con la testa elmata,31 ma anche molto spesso con 
la corona turrita, più normale per una Tyche cittadina.32 Questa 
probabilmente era la prima raffigurazione dei simulacri creati in età 
Costantiniana (Alföldi 1947; Lenski 2015), rimasti visibili a lungo nella 
capitale. La stessa statua principale della Tyche della Nuova Roma 
era stata, come ricordato sopra, ricavata modificando un’immagine 
scultorea di provenienza asiatica, che le fonti dicono rappresentasse 
in origine Rhea. Il fatto che le modifiche apportate avessero previsto 
l’asportazione di alcuni leoni, evidentemente pertinenti alla statua, 
la presenza della corona turrita e la provenienza del manufatto 
suggeriscono che essa fosse una raffigurazione di Rhea come Magna 
Mater-Cybele, o piuttosto che quest’ultima fosse in realtà l’identità 
del soggetto dell’opera. La possibilità infine che nel VI secolo, in 
ambito cristiano, si utilizzasse il nome di Afrodite per riferirsi a 
Magna Mater-Cybele non sarebbe qualcosa di strano, considerato 
non solo che queste due divinità, insieme ad altre ancora, erano state 
già assimilate, anche iconograficamente,33 in taluni contesti da lungo 
tempo, ma anche che diverse fonti cristiane attribuiscono proprio ad 

31  La presenza dell’elmo, che peraltro su molti esemplari di solidi di Giustiniano 
II è reso in modo molto corsivo, a tal punto da essere a volte irriconoscibile, deriva 
dall’assimilazione ideologica della personificazione di Costantinopoli con quella di 
Roma (Cameron 1975, 129).
32  Per un ampio repertorio di immagini, vedi Bühl 1995 e Vickers 1986.
33  Sui rapporti tra Afrodite e altre divinità la letteraura è vastissima; vedi per esempio 
i contributi raccolti in Smith, Pickup 2010 e Roller 1999; per l’iconografia di Magna 
Mater-Cybele, vedi Bieber 1969; Naumann 1983; Matheson 1994; Simon 1997. Per la 
vicinanza tra le iconografie di Tyche e di Cybele, Lenski 2015.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 148
Philogrammatos, 137-154

﻿Afrodite caratteristiche dell’altra divinità in particolare per quanto 
riguarda aspetti del culto, possibilmente i più scabrosi.34

Una costruzione di questo tipo, e in modo particolare il passaggio 
tra le rappresentazioni turrite di Tyche intese come Rhea-Cybele 
e Afrodite e il tipo dei solidi, oggettivamente piuttosto dissimili, 
difficilmente si può pensare fosse avvenuta a livello popolare, anche 
se non lo si può certo escludere del tutto; appare più plausibile che 
sia il frutto di una elaborazione di qualcuno, individuo o gruppo, che 
disponesse di alcuni semplici strumenti o comunque una conoscenza 
più che vaga, anche se magari confusa, dei culti e delle iconografie 
pagane e che fosse perciò in grado di operare dei collegamenti tra 
i diversi elementi. Non c’è modo di sapere chi fossero gli ideatori di 
questa relazione, ma tra questi soggetti si può includere anche lo 
stesso vescovo Giovanni o la sua cerchia, o altri suoi correligionari, 
specialmente, si potrebbe azzardare, quelli che, come lui, avevano 
avuto modo di conoscere più a fondo l’ambiente asiatico,35 per origine 
o esperienza, dove probabilmente il culto di Cybele si era conservato 
a lungo e certe immagini in cui si esprimeva l’assimilazione tra 
diverse divinità erano diffuse.

C’è un ulteriore aspetto che può essere preso in considerazione 
riguardo al significato dell’immagine della Tyche di Costantinopoli 
e che potrebbe aver giocato un qualche ruolo nel processo che ha 
dato origine alla notizia trasmessa dal vescovo di Efeso. Vi sono 
elementi che portano a pensare infatti che ad alcune figure della 
Tyche cittadina fossero attribuite particolari qualità soprannaturali 
o talismaniche, del resto in qualche modo evocate dal nome stesso 
di tale entità, Tyche/Fortuna (Berger 2021, 5).

Per rimanere nell’ambito numismatico, non mancano infatti 
testimonianze dell’uso di monete come amuleti o comunque come 
oggetti investiti di una qualche idea profilattica-apotropaica nel 
mondo tardoantico e bizantino,36 collegate sia ai segni presenti sulle 
facce delle monete stesse, sia al materiale di cui erano fatte (Perassi 
2005, 392). A questo proposito vi sono indizi di natura archeologica 
che suggeriscono il perdurare di usi legati a credenze religiose o 
rituali o magiche di questo genere ancora fino all’epoca in cui scrive 
Giovanni di Efeso e ben oltre, così come riferimenti letterari, talvolta 

34  Per esempio, in molti testi cristiani vengono attribuiti ad Afrodite culti misterici con 
risvolti orgiastici pertinenti invece più propriamente a Magna Mater-Cybele (Ruani 2018).
35  Sull’attività di conversione dei pagani svolta da Giovanni di Efeso in Asia e la 
sopravvivenza di culti pagani, vedi per esempio Trombley 1985; Ashbrook Harvey 1990; 
Toepel 2019.
36  Maguire 1997; Fulghum 2001; Maguire, Maguire 2007, 44; per il periodo tardo, 
Morrisson 2014.

Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 149
Philogrammatos, 137-154

anche molto più tardi;37 per riallacciarsi all’argomento centrale, sono 
attestati casi in cui sembra essere stata coinvolta in questi usi proprio 
una moneta, o un oggetto che ne fa le veci, con la figura della Tyche 
di Costantinopoli.38

Si deve ricordare che la credenza nelle virtù soprannaturali delle 
monete e delle loro immagini non sembrerebbe essere affatto estranea 
alla società cristiana, nonostante la riprovazione in merito al ricorso ad 
amuleti e simili strumenti da parte di importanti esponenti della Chiesa;39 
perciò, una possibile connessione tra i solidi di Giustino II e il supposto 
potere dell’immagine che portavano sul rovescio non sembrerebbe 
essere in sé un motivo particolarmente forte per demonizzarne, nel 
senso proprio della parola, il tipo e il suo propugnatore, ma potrebbe 
aver concorso in qualche modo a confermare l’idea che si trattasse 
di una rappresentazione non del tutto conforme alle norme cristiane, 
quindi pagana, quindi soggetta a forze demoniache,40 come, secondo 
Giovanni, l’imperatore ritratto sul recto.

37  Per gli amuleti nel mondo bizantino, vedi Tuerk-Stonberg 2021; Spier 1993 (per 
l’epoca tarda).
38  Si veda per esempio il pettorale d’oro conservato a Berlino (Weitzmann 1979, 319-21, 
nr. 296; Baldini Lippolis 1999, 141, nr. 2; Maguire 1997, 1041-2), con grande medaglione 
imitativo che presenta su una faccia la personificazione seduta di Costantinopoli e 
iscrizione apotropaica: «KY BOHΘI TE ΦOPOYΣA» (Signore proteggi colei che lo 
porta), sulla quale cf. van den Hoek 2015, 342, e l’altro pettorale simile del Metropolitan 
Museum di New York, già citato (Weitzmann 1979, 318-19, nr. 295; Baldini Lippolis 
1999, 142, nr. 3.); cf. anche l’impronta ispirata al tipo monetale della personificazione 
di Costantinopoli presente su un elmo, accompagnata dall’iscrizione «YΓIEN ΦOPI» 
(porta in buona salute), Maneva 1987.
39  Maguire 1997; vedi anche Barb 1963.
40  Si noti che la figura di Afrodite poteva risultare particolarmente adatta per evocare 
il potere demoniaco delle immagini pagane: le fonti cristiane riportano diversi casi 
di rappresentazioni di questa dea ‘abitate’ da demoni, alcuni dei quali datati proprio 
all’epoca di Giustino II (Papagiannaki 2010, 323; Mango 1963, 61; Mango 1992, 220 nota 
37); sulla stretta connessione dell’immagine e del concetto del diavolo e delle divinità 
pagane nel mondo bizantino, cf. Ducelier 1979.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 150
Philogrammatos, 137-154

﻿Bibliografia

Alföldi, A. (1947). «On the Foundation of Constantinople: A Few Notes». Journal of 
Roman Studies, 37, 10-16.

Althaus, F.; Sutclife, M. (eds) (2006). The Road to Byzantium. Luxury Arts of Antiquity. 
London: Fontanka Press.

Angelova, D.N. (2015). Sacred Founders. Women, Men, and Gods in the Discourse 
of Imperial Founding, Rome through Early Byzantium. Oakland: University of 
California Press.

Arbeiter, A. (2010). «Die Entwicklung der Engelsdarstellungen in der frühchristlichen 
Kunst». Nagel, T. (Hrsg.), Der Koran und sein religiöses und kulturelles Umfeld. 
München: Oldenbourg, 1-74.

Ashbrook Harvey, S. (1990). Asceticism and Society in Crisis: John of Ephesus and the 
Lives of the Eastern Saints. Berkeley: University of California Press.

Baldini Lippolis, I. (1999). L’oreficeria nell’impero di Costantinopoli tra IV e VII secolo. 
Bari: Edipuglia.

Barb, A.A. (1963). «The Survival of Magic Arts». Momigliano, A. (ed.), The Conflict 
Between. Paganism and Christianity in the Fourth Century. Oxford: Oxford 
University Press, 100-25.

Bassett, S. (2004). The Urban Image of Late Antique Constantinople. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Berger, A. (1988). Untersuchungen zu den Patria Konstantinupoleos. Bonn: R. Habelt.
Berger, A. (2021). The Statues of Constantinople. Cambridge: Cambridge University Press.
Bieber, M. (1969). «The Image of Cybele in Roman Coins and Sculpture». Bibauw, J. 

(éd.), Hommages à Marcel Renard. Brussels: Latomus, 29-40.
Bijovsky, G.I. (2007). «The Coins». Hirschfeld, Y. (ed.), En-Gedi Excavations II. Final 

Report (1996-2002). Jerusalem: Israel Exploration Society, 157-233.
Bijovsky, G.I. (2014). «A Byzantine Hoard of Gold Coins from Ashqelon, Barnea B-C 

Neighborhood». Israel Numismatic Research, 9, 193-211.
Bruhn, J.A. (1993). Coins and Costume in Late Antiquity. Washington, D.C.: Dumbarton 

Oaks Research Library and Collection.
Bühl, G. (1995). Constantinopolis und Roma: Stadtpersonifikationen der Spätantike. 

Kilchberg: Akanthus.
Cameron, Alan (2015). «City Personifications and Consular Diptychs». Journal of 

Roman Studies, 105, 250-87.
Cameron, Alan (2016). Wandering Poets and Other Essays on Late Greek Literature and 

Philosophy. Oxford: Oxford University Press.
Cameron, Averil (1975). «Corippus’ Poem on Justin II: A Terminus of Antique Art?». Annali 

della Scuola Normale Superiore di Pisa. Classe di Lettere e Filosofia, 5(1), 129-65.
Christof, E. (2001). Das Glück der Stadt, Die Tyche von Antiochia und andere Stadttychen. 

Frankfurt: Peter Lang.
Delivorrias, A. (1984). s.v. «Aphrodite». Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae. 

Vol 2.1. Zürich; München: Artemis Verlag, 2-151.
DOC 1 = Bellinger, A.R. (1966). Catalogue of the Byzantine Coins in the Dumbarton Oaks 

Collection and in Whittemore Collection. Vol. 1, Anastasius I to Maurice (491-602). 
Washington, D.C.: Dumbarton Oaks Center for Byzantine Studies.

Ducelier, A. (1979). «Le diable à Byzance». Ashby, G. et al. (eds), Le diable au Moyen 
Âge (Doctrine, problèmes moraux, représentations). Aix-en-Provence: Presses 
universitaires de Provence, 195-212.

Ericsson, K. (1968). «The Cross on Steps and the Silver Hexagram». Jahrbuch der 
Österreichischen Byzantinischen Gesellschaft, 17, 149-64.

Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 151
Philogrammatos, 137-154

Fulghum, M.M. (2001). «Coins as Amulets in Late Antiquity». Asirvatham, S.R.; Pache, 
C.O.; Watrous, J. (eds), Between Magic and Religion: Interdisciplinary Studies in 
Ancient Mediterranean Religion and Society. Lanham: Rowman & Littlefield, 139-47.

Gittings, E.A. (2003). «Women as Embodiments of Civic Life». Kalavrezou, I. (ed.), 
Byzantine Women and Their World. New Haven: Yale University Press, 35-65.

Gkantzios-Drápelová, P. (2016). «Byzantine Empresses on Coins in the Early Byzantine 
Period (565– 610). A Survey of the Problems of Interpretation and Identification». 
Byzantinoslavica, 74, 75-91.

Gkantzios-Drápelová, P. (2021). «Izobraženija Tjuchè na pozdnerimskich i vizantijskich 
monetach posle smerti Konstantina Velikogo († 337): sud’ba drevnej personifikacii 
v vizantijskoj ikonografii». Aktual’nye problemy teorii i istorii iskusstva, 11, 216-31.

Grierson, P. (1955). «Kyrenia Girdle of Byzantine Medallions and Solidi». Numismatic 
Chronicle, 15, 55-70.

Grierson, P. (1982). Byzantine Coins. London: Methuen.
Hahn, W. (1975). Moneta Imperii Bizantini. Bd. 2, Von Justinus II. bis Phocas (565-610). 

Wien: Osterreichische Akademie der Wissenschaften.
Hahn, W.; Metlich, M.A. (2013). Money of the Incipient Byzantine Empire (Anastasius 

I- Justinian I, 491-565). 2a ed. Wien: Österreichische Forschungsgesellschaft für 
Numismatik.

Holcomb, M. (2001). «The Vrap Treasure». The Metropolitan Museum of Art Bulletin, 
58(4), 32-3.

Jacobs, I. (2020). «Old Statues, New Meanings. Literary, Epigraphic and Archaeological 
Evidence for Christian Reidentification of Statuary». Byzantinische Zeitschrift, 113, 
789-836.

James, L. (1996). «‘Pray Not to Fall into Temptation and Be on Your Guard’: Pagan 
Statues in Christian Constantinople». Gesta, 35, 12-20.

Janin, R. (1964). Constantinople byzantine: développement urbain et répertoire 
topographique. Paris: Institut français d’études byzantines.

Jones, A.H.M. (1956). «Numismatics and History». Carson, R.A.G.; Sutherland, C.H.V. 
(eds), Essays in Roman Coinage Presented to Harold Mattingly. Oxford: Oxford 
University Press, 13-33.

Kent, J.P.C. (1994). The Roman imperial Coinage. Vol. 10, The Divided Empire and the 
Fall of the Western Parts 395-491. London: Spink.

Kiwan, K.; Morrisson, C. (2015). «Trésors monétaires byzantins des VIe-VIIe siècles 
trouvés en Syrie». Revue numismatique, 172, 337-68.

Kochanek, P. (2019). «Vignette of Constantinople on the “Tabula Peutingerianana”. 
The Column of Constantine or the Lighthouse». Studia Ceranea 9, 475-521.

Lenski, N. (2015). «Constantine and the Tyche of Constantinople». Wienand, J. (ed.), 
Contested Monarchy. Integrating the Roman Empire in the 4th Century AD. Oxford: 
Oxford University Press, 330-52.

Leppin, H. (2019). «The Roman Empire in John of Ephesus’s Church History. Being 
Roman, Writing Syriac». Van Nuffelen, P. (ed.), Historiography and Space in Late 
Antiquity. Cambridge: Cambridge University Press, 113-35.

Loconte, R. (a cura di) (2023). Giovanni di Efeso, Storia ecclesiastica. Roma: Città Nuova.
Longo, K. (2006).«Dalla Vittoria all’Angelo: immagini monetali». Numismatica e 

antichità classiche, 35, 337-60.
Maguire, E.D.; Maguire, H. (2007). Other Icons: Art and Power in Byzantine Secular 

Culture. Princeton: Princeton University Press.
Maguire, H. (1997).«Magic and Money in the Early Middle Ages». Speculum, 72, 1037-54.
Maladakis, V. (2021). «Social and Religious Dynamics Displayed in the Numismatic 

Iconography of the Long Sixth Century CE». Numismatische Zeitschrift, 127, 223-55.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 152
Philogrammatos, 137-154

﻿Maneva, E. (1987). «Casque à fermoir d’Héraclée». Archaeologia iugoslavica, 24, 101-11.
Mango, C. (1963). «Antique Statuary and the Byzantine Beholder». Dumbarton Oaks 

Papers, 17, 53-75.
Mango, C. (1992). «Diabolus Byzantinus». Dumbarton Oaks Papers, 46, 215-23.
Margutti, S. (2012). «Costantino e Rea-Tyche: per una reinterpretazione di Zos. II, 31, 

2-3». Bonamente, G.; Lenski, N.; Lizzi Testa, R. (a cura di), Costantino prima e dopo 
Costantino. Bari: Edipuglia, 521-34.

Marshall, F.H. (1911). Catalogue of the Jewellery, Greek, Etruscan, and Roman, in the 
Departments of Antiquities, British Museum. London: British Museum.

Matheson, S.B. (1994). «The Goddess Tyche». Yale University Art Gallery Bulletin, 18-33.
Morrisson, C. (1970). Catalogue des monnaies byzantines de la Bibliothèque nationale. 

Vol. 1, D’Anastase Ier à Justinian II, 491-711. Paris: Bibliothèque nationale.
Morrisson, C. (2014). «Monnaies et amulettes byzantines à motifs chrétiens: croyance 

ou magie?». Dasen, V.; Spieser, J.M. (éds), Les savoirs magiques et leur transmission 
de l’Antiquité à la Renaissance. Firenze: SISMEL Edizioni del Galluzzo, 415-18.

Naumann, F. (1983). Die Ikonographie der Kybele in der phrygischen und der griechischen 
Kunst. Tübingen: E. Wasmuth.

Papagiannaki, A. (2010). «Aphrodite in Late Antique and Medieval Byzantium». Smith, 
A.C.; Pickup, S. (eds), Brill’s Companion to Aphrodite. Leiden; Boston: Brill, 321-46.

Peers, G. (2001). Subtle Bodies: Representing Angels in Byzantium. Berkeley: University 
of California Press.

Perassi, C. (2005). «Un prodigioso filatterio monetale nella Costantinopoli del XII 
secolo: l’epistola 33 di Michele Italico». Aevum, 79, 363-405.

RIC 6 = Sutherland, C.H.V.; Carson, R.A.G. The Roman Imperial Coinage. Vol. 6. From 
Diocletian’s Reform (AD 294) to the Death of Maximinus (AD 313). London: Spink, 1967.

Rochow, I. (1991). «Der Vorwurf des Heidentums als Mittel der innenpolitischen 
Polemik in Byzanz». Salamon, M. (ed.), Paganism in the Later Roman Empire and 
in Byzantium. Kraków: Universitas, 133-56.

Roller, L.E. (1999). In Search of God the Mother: The Cult of Anatolian Cybele. Berkeley: 
University of California Press.

Ruani, F. (2018). «Mystery Cults and Syriac Heresiology: A Fruitful Polemical 
Association?». Religion in the Roman Empire, 4, 331-52.

Schade, K. (2003). Frauen in der Spätantik. Status und Repräsentation. Eine 
Untersuchung zur römischen und frühbyzantinischen Bildniskunst. Mainz: Zabern.

Schmidt, E. (1997). s.v. «Venus». Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae, vol. 
8.1. Zürich; München: Artemis Verlag, 192-230.

Simon, E. (1997). s.v. «Kybele». Lexicon Iconographicum Mythologiae Classicae, vol. 8.1. 
Zürich; München: Artemis Verlag, 744-66.

Smith, A.C.; Pickup, S. (eds) (2010). Brill’s Companion to Aphrodite. Leiden; Boston: Brill.
Spier, J. (1993). «Medieval Byzantine Magical Amulets and Their Tradition». Journal 

of the Warburg and Courtauld Institutes, 56, 25-62.
Spier, J.B. (2007). Late Antique and Early Christian Gems. Wiesbaden: Reichert Verlag.
Stansbury-O’Donnel, M.D. (1994). «Reflections of the Tyche of Antioch in literary 

Sources and on Coins». Yale University Art Gallery Bulletin, 51-63.
Strzygowski, J. (1893). «Die Tyche von Konstantinopel». Analecta Graeciensia: 

Festschrift Zur 42. Versammlung Deutscher Philologen Und Schulmänner in Wien. 
Graz: Verlagsbuchhandlung Styria, 141-53.

Toepel, A. (2019). «Late Paganism as Witnessed by the Syriac Cave of Treasures». 
Greek, Roman, and Byzantine Studies, 59, 507-28.

Toynbee, J.M.C. (1947). «Roma and Constantinopolis in Late-Antique Art from 312 to 
365». Journal of Roman Studies, 37, 135-44.

Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce



Tomaso Maria Lucchelli
Da Afrodite alla croce

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 153
Philogrammatos, 137-154

Trombley, F.R. (1985). «Paganism in the Greek World at the End of Antiquity: The Case 
of Rural Anatolia and Greece». The Harvard Theological Review, 78, 327-52.

Tuerk-Stonberg, J. (2021). «Magical Amulets, Magical Thinking, and Semiotics in Early 
Byzantium». Old World: Journal of Ancient Africa and Eurasia, 1, 1-23.

Van Ginkel, J.J. (1994). «John of Ephesus on Emperors: The Perception of the 
Byzantine Empire by a Monophysite». Lavenant, R. (ed.), VI Symposium Syriacum. 
Rome: Pontificio Istituto Orientale, 323-33.

Van Ginkel, J.J.V. (1995). John of Ephesus: A Monophysite Historian in Sixth-Century 
Byzantium [PhD Dissertation]. Groningen: University of Groningen.

Vickers, M. (1986). s.v. «Constantinopolis». Lexicon Iconographicum Mythologiae 
Classicae. Vol. 3.1. Zürich; München: Artemis Verlag, 301-4.

Weitzmann, K. (1951). Greek Mythology in Byzantine Art. Princeton: Princeton 
University Press.

Weitzmann, K. (1979). Age of Spirituality: Late Antique and Early Christian Art. Exhibition 
catalogue, Metropolitan Museum of Art. New York: Metropolitan Museum of Art.

Woods, D. (2017). «The Proclamation of Peace on the Coinage of Carthage under 
Constans II». Greek, Roman and Byzantine Studies, 57, 687-712.

Zacos, G.; Veglery, A. (1972). Byzantine Lead Seals. 2 voll. Basel: Augustin Verlag.
Zalesskaja, V.N. (2001). «Rannevizantijskaja Gliptika v sobranii Ermitaža (IV-VII vv.)». 

Vestnik Drevnej Istorii, 237, 168-77.
Zalesskaja, V.N. (2006). «The Classical Heritage in Byzantine Art». Althaus, F.; Sutcliffe, M. 

(eds), The Road to Byzantium: Luxury Arts of Antiquity. London: Fontanka Press, 49-57.




