
Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9
e-ISSN 2610-9093  |  ISSN 2610-9875
ISBN [ebook] 978-88-6969-975-7  |  ISBN [print] 978-88-6969-976-4

Peer review  |  Open access 245
Submitted 2025-05-13  |  Accepted 2025-06-18  |  Published 2025-12-04 
© 2025 Valentini  |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-975-7/016

Philogrammatos
Studi offerti a Paolo Eleuteri
a cura di Alessandra Bucossi, Flavia De Rubeis,  
Paola Degni, Francesca Rohr

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Tiberio, Vesta e Concordia: 
comunicare per imagines
Alessandra Valentini
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Abstract  The contribution, based on a report by Cassius Dio, according to which 
Tiberius, in 6 BC, on his way to the island of Rhodes, forced the inhabitants of Paros to 
sell him the statue of Hestia to send it as a gift to Rome to be placed in the Temple of 
Concord in the Forum, aims to propose a new interpretation of the message expressed 
by Livia’s son through a communication per imagines.

Keywords  Vesta. Concordia. Tiberio. Livia. Communication.

 Nel 12 a.C. la scomparsa prematura di M. Vipsanio Agrippa lasciava 
di nuovo vedova Giulia Maggiore, unica figlia di Augusto: la sua 
importante posizione nelle strategie dinastiche della domus Augusta 
impose al principe l’organizzazione di nuove nozze e la scelta di 
un marito che potesse divenire collaboratore di Augusto e tutore 
dei suoi cinque nipoti, due dei quali assurti alla condizione di figli 
adottivi (Dio LIV 28, 2-4; cf. Hurlet 1997, 55-78). La scelta cadde 
su Tiberio, il figlio maggiore di Livia, moglie di Augusto, e del suo 
primo marito T. Claudio Nerone (Levick 1999; Lyasse 2011). Le nozze 
furono celebrate solo all’inizio dell’11 a.C., dopo lo scioglimento del 
matrimonio di Tiberio con Vipsania Agrippina e l’osservanza per 
la vedova dell’annus lugendi.1 Negli anni precedenti Tiberio aveva 
dato prova di eccellenti doti in ambito militare e nell’esercizio delle 
funzioni istituzionali (Lyasse 2011, 35-54; Cenerini 2018, 183-94); 
divenuto genero del principe egli vide la propria carriera politica 
subire una accelerazione: nel 10 a.C., assunto il posto lasciato vacante 

1  Suet. Aug. 63, 2; Tib. 7, 2; Dio LIV 31, 2. Cf. Seager 1972, 25; Hurlet 1997, 80; 
Fantham 2006, 79-80; Hurlet 2015, 142-3.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-975-7/016&domain=pdf&date_stamp=2025-12-04


Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 246
Philogrammatos, 245-256

﻿da Agrippa in Pannonia e Dalmazia, ottenne la salutatio imperatoria e 
gli ornamenta triumphalia per le imprese compiute in area balcanica 
(Suet. Tib. 9, 2; Dio LIV 34, 3); nel 9 a.C. gli fu conferito l’imperium 
proconsulare, di durata quinquennale, sulle province occidentali 
(Lyasse 2011, 49-51); nell’8 a.C. assunse il comando delle legioni 
stanziate sul Reno nel corso dell’ultima campagna militare condotta 
personalmente da Augusto e ottenne la seconda salutatio imperatoria 
a cui fece seguito la concessione del trionfo, celebrato al suo rientro 
a Roma, quando ricoprì il secondo consolato (ILS 95; Dio LV 6, 5-6); 
all’inizio del 6 a.C. gli fu conferita la tribunicia potestas di durata 
quinquennale, onore ottenuto in precedenza solo da Agrippa e che 
rese Tiberio pari ad Augusto sul piano giuridico;2 nello stesso anno, 
come ipotizza Frédéric Hurlet, Tiberio fu incaricato della gestione 
dell’Armenia, probabilmente a seguito del rinnovo dell’imperium 
proconsulare, conferito questa volta sulle aree orientali dell’impero 
(Hurlet 1997, 104). All’apice della sua carriera, Tiberio decise però 
di abbandonare la scena politica e ritirarsi a Rodi, da dove sarebbe 
rientrato solo nel 2 d.C.3

Velleio Patercolo e Cassio Dione connettono la scelta del figlio di 
Livia alle contemporanee manifestazioni popolari a favore dei due 
giovanissimi figli adottivi di Augusto e suoi eredi designati, Gaio e 
Lucio Cesari, che dovettero scatenare una forte competizione politica 
(Vell. II 99; Dio LV 6, 6). Proprio nel 6 a.C., anno della partenza 
di Tiberio, durante una manifestazione a teatro, Lucio sarebbe 
stato accolto dalla plebe urbana con un’acclamazione: ciò avrebbe 
garantito a lui e al fratello Gaio la nomina al consolato, convertita 
per volontà del principe nella designazione a console per l’1 d.C. 
per Gaio e tre anni dopo per il fratello: i due ragazzi, che avevano 
rispettivamente quattordici e undici anni e non avevano ancora 
assunto la toga virilis, ottennero quindi la possibilità di candidarsi 
alla massima magistratura con cinque anni di anticipo e senza aver 
seguito il tradizionale cursus honorum. Il nonno Augusto approfittò 
dell’occasione per conferire loro anche altri onori: la partecipazione a 
collegi sacerdotali (pontificato e augurato), il diritto di assistere alle 
sedute del senato e di partecipare ai banchetti in onore dei senatori.4 
Ciò non lasciava dubbi sulle intenzioni di Augusto in merito alla 
successione.

Secondo Barbara Levick, la richiesta popolare di attribuire 
gli importanti onori ai figli adottivi del principe sarebbe stata la 
risposta alla concessione della tribunicia potestas e dell’imperium 
proconsulare maius a Tiberio nello stesso anno: la straordinaria 

2  Vell. II 99; Dio LV 9, 4. Cf. Hurlet 1997, 85-105; Levick 1999, 24-28.
3  Vell. II 103, 1 e Suet. Tib. 13, 1; cf. Levick 1999, 30; Lyasse 2011, 67-8.
4  ILS 106; Suet. Aug. 56, 2; Dio LV 9, 3-4. Cf. Hurlet 1997, 115-17.

Alessandra Valentini
Tiberio, Vesta e Concordia: comunicare per imagines



Alessandra Valentini
Tiberio, Vesta e Concordia: comunicare per imagines

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 247
Philogrammatos, 245-256

promozione dei due giovanissimi nipoti del principe, voluta dalla 
plebs, avrebbe avuto l’obiettivo infatti di destabilizzare la posizione 
del genero del principe (Levick 1972, 785-6; Hurlet 1997, 105-9; 
Sawinski 2018, 35-46). La spontaneità di tali manifestazioni popolari 
risulta dubbia: poiché i due eredi del principe erano molto giovani, 
la regia di queste manifestazioni di consenso pubbliche deve essere 
attribuita all’azione di adulti che potessero contare su un forte 
seguito popolare: i membri del gruppo che faceva capo al ramo giulio 
della domus Augusta, riuniti intorno all’unica figlia del principe e 
madre dei suoi eredi, Giulia Maggiore, che poteva vantare un forte 
supporto popolare sfruttabile al fine di ostacolare la promozione di 
Tiberio e impedire la progressiva perdita della capacità di incidere 
nelle dinamiche della successione (Valentini 2019, 57-8). Infatti, la 
tradizione antica collega la decisione di Tiberio di ritirarsi a Rodi 
proprio al deteriorarsi del rapporto tra i due coniugi (Suet. Tib. 10, 
1; Tac. ann. I 53, 1; Dio LV 9, 7).

Nel 6 a.C., quindi, dopo un digiuno di quattro giorni e un iniziale 
fermo diniego da parte di Augusto, Tiberio ottenne l’autorizzazione 
a partire per Rodi (Suet. Tib. 10, 2). Nel periodo che egli trascorse 
nell’isola rinunciò completamente all’attività politica e militare 
ma tale decisione non interruppe ufficialmente il suo imperium 
proconsulare e la sua tribunicia potestas: le sue competenze civili e 
militari furono mantenute fino alla loro scadenza nell’1 a.C. Secondo 
le testimonianze antiche nel corso del suo soggiorno orientale Tiberio 
fece uso dell’autorità connessa alle sue prerogative magistratuali 
in due sole occasioni: in una prima circostanza, in un momento 
cronologicamente imprecisato, per ottenere la condanna di un filosofo 
che lo aveva pesantemente insultato e in una seconda all’inizio del suo 
viaggio per acquistare una statua di Hestia dagli abitanti di Paro:5

Dio LV 9, 6: καὶ τήν τε ὁδὸν ἰδιωτικῶς ἐποιήσατο, πλὴν καθ’ ὅσον 
τοὺς Παρίους τὸ τῆς Ἑστίας ἄγαλμα πωλῆσαί οἱ ἠνάγκασεν, ὅπως 
ἐν τῷ Ὁμονοείῳ ἱδρυθῇ· καὶ ἐς τὴν νῆσον ἐλθὼν οὐδὲν ὀγκηρὸν οὔτε 
ἔπραττεν οὔτε ἔλεγεν.

Affrontò il viaggio come un privato cittadino, sebbene avesse 
costretto gli abitanti di Paro a vendergli la statua di Vesta, in modo 
tale che venisse collocata nel tempio della Concordia; una volta 
giunto nell’isola, non fece e non disse nulla che lo mettesse in vista.

Peter Sattler ha interpretato la circostanza che Tiberio avesse fatto 
ricorso ai poteri garantiti dalla sua eccezionale posizione come un 

5  Suet. Tib. 11, 3 e cf. Lyasse 2011, 60-1. Sulla condotta di Tiberio a Rodi cf. Weller 
1958, 31-6; Hurlet 1997, 110; Bellemore 2007, 417-53.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 248
Philogrammatos, 245-256

﻿tentativo di assicurarsi, mentre era assente da Roma, il sostegno della 
madre poiché Livia era identificata nelle aree orientali dell’impero 
con Hestia (Sattler 1969, 513-15).6 Ad Atene, inoltre, Livia e Giulia 
condividevano il sacerdozio di questa divinità.7 Di recente Lien 
Foubert ha osservato, tuttavia, come l’associazione tra i personaggi 
femminili della Domus Augusta, e in particolare Livia, e la divinità 
Vesta rientri in quella categoria definita dalla studiosa factoids, cioè 
«hypotheses which have been repeated over and over again and 
ultimately taken for facts» (Foubert 2015, 189). Secondo la studiosa, 
anche se la critica moderna ha dimostrato che Augusto, a partire dal 
12 a.C., quando assunse la carica di pontefice massimo, si adoperò 
con il proposito di connettere il culto di Vesta con la sua famiglia, 
tuttavia egli propose se stesso come patrono del culto di Vesta e, per 
estensione, egli divenne protettore della prosperità di Roma, senza 
ritagliare un ruolo pubblico connesso alla divinità Vesta per le donne 
della sua famiglia (192):

First of all, the sources do not indicate that Livia or any other 
imperial woman was appointed as ‘guardian’ of the cult of Vesta 
after Augustus’ dedication of a shrine to the goddess in his 
Palatine residence. Secondly, the privileges which Livia received 
at various stages of her life may have bore a resemblance with 
those of the Vestal Virgins at some point, but they were not part 
of a deliberate policy to create a ‘Vestal image’ for her in the 
sense that they would contribute to her image as a chaste matron. 
(Foubert 2015, 201)

Se, sulla linea della Foubert, si deve quindi escludere che Tiberio 
avesse acquistato la statua della dea per omaggiare la madre, si può 
ipotizzare una spiegazione diversa alla decisione del figlio di Livia. 
Due elementi devono essere presi in considerazione. Barbara Levick 
ha sottolineato come Vesta fosse la divinità a cui i magistrati romani 
dovevano sacrificare nel momento in cui assumevano e deponevano 
la loro carica (Levick 1999, 40). Tiberio con questo atto avrebbe 
sottolineato, dunque, la sua uscita dalla scena politica. La scelta di 
questa divinità potrebbe, tuttavia, essere stata intesa da Tiberio 
anche come un ironico ammonimento alla moglie Giulia: Vesta era, 
infatti, la dea del focolare pubblico, ospitata a partire dal 12 a.C. 

6  Per altro in associazione con Giulia. Cf. anche Barrett 2006, 88.
7  IG II² 5096: ἱερήας Ἑστίας ἐπ’ ἀκροπόλει καὶ Λειβίας καὶ Ἰουλία[ς]. La scelta di 
Tiberio di acquistare una statua di Hestia secondo Stewart 1977, 83-4 sarebbe stata 
legata a motivi di carattere estetico. Il tempio della Concordia sarebbe stato, infatti, una 
galleria di opere d’arte (vedi Plin. nat. XXXIV 62). In questa prospettiva non sarebbe 
chiaro il motivo per cui Tiberio inviò la statua a Roma e non la portò con sé a Rodi, 
luogo in cui aveva intenzione di trattenersi a lungo.

Alessandra Valentini
Tiberio, Vesta e Concordia: comunicare per imagines



Alessandra Valentini
Tiberio, Vesta e Concordia: comunicare per imagines

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 249
Philogrammatos, 245-256

proprio nella domus di Augusto sul Palatino.8 Uno dei requisiti 
fondamentali delle sacerdotesse del culto di Vesta era la verginità: 
esse dovevano mantenere uno stato di purezza per tutta la durata 
del loro servizio presso la divinità e la perdita di essa comportava 
l’accusa di incestum e la sepoltura delle sacerdotesse mentre erano 
ancora vive.9 Se si prende in considerazione questa prospettiva 
sembra evidente il messaggio che Tiberio desiderava comunicare 
attraverso l’invio della statua: Vesta costituiva, infatti, il modello a 
cui la moglie Giulia non si conformava poiché già prima del 6 a.C. era 
un’adultera conclamata.10

La scelta di far collocare la statua all’interno del tempio della 
Concordia risulta parimenti eloquente: nel 7 a.C. Tiberio aveva 
assunto l’onere di restaurare l’aedes a nome suo e del fratello, Druso 
Maggiore, morto nel 9 a.C., a simbolo, dunque, della concordia 
familiare.11 La decisione di procedere al restauro del tempio 
assumeva un preciso valore politico; l’edificio era legato, infatti, ad 
alcuni momenti e personaggi importanti della Roma repubblicana 
(Levick 1972, 803). Secondo la tradizione antica il tempio fu fondato 
da M. Furio Camillo nel 367 a.C., a conclusione della prima fase, 
quella della violenta contrapposizione, delle lotte tra patrizi e plebei 
a cui aveva messo fine l’emanazione delle leges Liciniae Sextiae. 
Di questo tempio non si conserva alcuna struttura e ciò ha fatto 
ipotizzare che si tratti di una elaborazione leggendaria, di epoca 
successiva, che mira ad attribuire la fondazione del tempio a uno 
dei personaggi più importanti della storia della città.12 Il culto di 
Concordia in quest’area è attestato archeologicamente a partire 
dalla fine del IV secolo a.C.: nel 304 a.C., infatti, Gn. Flavio aveva 
provveduto a far costruire una aedicula aerea; la struttura era stata 
poi restaurata nel 121 a.C. per iniziativa del console L. Opimio, uno 

8  Cf. Severy 2003, 99-104; Fraschetti 2005b, 306-15 che sottolinea la progressiva 
assimilazione tra culti domestici della domus Augusta e culti privati di cui il caso di 
Vesta e Apollo sul Palatino sono gli esempi più illuminanti: «Pensare i culti di una 
città a immagine della propria casa, ma pensare allo stesso tempo i culti della propria 
casa a immagine di una città. Come abbiamo spesso sottolineato, le interferenze e le 
ambiguità, che derivano da un simile procedimento, sono in qualche modo inevitabili, 
necessarie e strutturali: all’interno di un progetto dove le stesse categorie di pubblico 
e di privato – per quanto riguarda Augusto e i culti della sua casa – almeno a un certo 
punto oscillano e tendono a sovrapporsi». Cf. anche Foubert 2015, 192.
9  Sul crimen incesti cf. Fraschetti 1984, 97-129; Wildfang 2006, 51-63; Takacs 2008, 
81-9.
10  Sulla condotta di Giulia cf. Rohr Vio 2011, 77-91. Augusto doveva sapere della 
condotta adulterina della figlia già prima del 2 a.C., vedi Tac. ann. 1, 53, 3.
11  Dio LV 8, 1. Cf. Ziolkowski 1992, 22-4. Sulla morte di Druso Maggiore vedi Liv. Per. 
142; Val. Max. V 5, 3; Sen. Cons. ad Liv. 65-74; 161-3; 226-34; Suet. Tib. 7, 3; Cf. Seager 
1972, 27-8; Levick 1999, 34; Lyasse 2011, 50-1; Braccesi 2024, 109-31.
12  Ovid. fasti I 641-4; Plut. Camill. 42. Cf. Momigliano 1942, 111-20.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 250
Philogrammatos, 245-256

﻿dei principali promotori della repressione di Caio Gracco e dei suoi 
sostenitori; nel 63 a.C. Cicerone aveva riunito il senato in questo 
luogo assicurando la condanna dei Catilinari.13 Nel 7 a.C., assumendo 
l’onere di restaurare l’edificio, Tiberio raccoglieva ideologicamente 
l’eredità di questi uomini politici: attraverso tale atto il figlio di Livia 
si inseriva in una linea politica di orientamento conservatore, in 
aperto contrasto con l’ideologia espressa da Giulia e dal suo gruppo. 
L’invio della statua di Hestia a Roma perché fosse conservata nel 
tempio della Concordia sarebbe stato, dunque, un preciso messaggio 
nei confronti della moglie in polemica con la linea politica patrocinata 
da lei e dai suoi sostenitori (Rohr Vio 2011, 77-91).

Alla Concordia, tuttavia, è associato un altro personaggio della 
Domus Augusta, ovvero Livia: nel 7 a.C. la matrona insieme al 
figlio Tiberio procedette alla dedica della porticus fatta edificare 
sull’Oppio sui terreni lasciati in eredità al principe da Vedio Pollione, 
morto nel 15 a.C., con la richiesta di destinare parte del lascito alla 
costruzione di opere pubbliche (Dio 54, 23, 1-6). La dedica della 
porticus, finanziata da Augusto a nome della moglie Livia, faceva 
parte delle celebrazioni legate al trionfo di Tiberio.14 Di questa 
struttura non è sopravvissuta alcuna evidenza materiale (solo la sua 
rappresentazione sui frammenti della pianta marmorea della città di 
Roma di età severiana) (Pannella 1999, 127-9) ma è noto da Ovidio 
che al suo interno si trovava un’aedes, la cui costruzione era stata 
finanziata personalmente da Livia, dedicata alla Concordia. Di questa 
struttura non molto è noto: secondo F. Coarelli doveva trattarsi, più 
che di un vero e proprio tempio, di un recinto su modello dell’Ara 
Pacis (Coarelli 1974; Pannella 1999, 127).

Ovidio ricorda nei Fasti che l’aedes fu dedicato l’11 giugno ma non 
menziona l’anno in cui avvenne tale consacrazione: 

Ov. fasti 6, 637-40: te quoque magnifica, Concordia, dedicat aede
Livia, quam caro praestitit ipsa viro.
Disce tamen veniens aetas: ubi Liviae nunc est 
porticus, immensae tecta fuere domus.15

13  Cf. Ferroni 1999, 316-20; Barrett 2006, 418-19; Clark 2007, 47-6; Akar 2013, 16-
28; 162-72; Gillespie 2019, 622-3.
14  Ov. fasti 6, 637-50; Suet. Aug. 29; Dio 55, 8-9. Cf. Pannella 1999, 127-9.
15  Ov. fasti I 637-50 menziona il restauro del tempio di Concordia da parte di Tiberio a 
nome suo e del fratello e introduce alla fine del discorso il riferimento a Livia. Simpson 
1991, 449-55 ha interpretato tale menzione come la testimonianza dell’associazione di 
Livia nel restauro del tempio collocato nel Foro Romano e la contestuale associazione 
di Tiberio nella dedica della struttura dedicata alla Concordia all’interno della porticus 
Liviae. Sui problemi relativi all’interpretazione del verso 649 cf. Gillespie 2015, 631 
nota 53; Beek 2022, 202.

Alessandra Valentini
Tiberio, Vesta e Concordia: comunicare per imagines



Alessandra Valentini
Tiberio, Vesta e Concordia: comunicare per imagines

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 251
Philogrammatos, 245-256

Anche a te, Concordia, venne dedicato da Livia 
un magnifico tempio da lei dedicato al suo amato marito.
Sappiate però generazioni future che, dove ora c’è 
il portico di Livia, prima sorgeva un enorme palazzo.

Ovidio collega questa aedes Concordiae a due interessanti elementi: la 
concordia matrimoniale e la repressione del lusso. Il poeta conferma 
che, se la porticus fu dedicata da Livia e Tiberio, l’aedes Concordiae 
fu finanziato e dedicato personalmente dalla moglie di Augusto: si 
tratta, tuttavia, di una declinazione specifica degli ambiti di azione 
della divinità. Se, infatti, Tiberio, attraverso il restauro del tempio 
repubblicano di Concordia, legava il suo nome alla concordia ordinum 
e, dunque, alla sua declinazione pubblica, Livia, invece, associava 
il suo nome a una divinità fortemente connessa al matrimonio: si 
trattava, infatti, di una affermazione pubblica della concordia 
presente nel suo matrimonio e, di conseguenza, nella sua famiglia 
(Flory 1984, 310. Cf. anche Gillespie 2015, 627-31). Secondo M. Flory, 
questa prospettiva sarebbe accreditata dal fatto che la scelta dell’11 
giugno come data della dedica della struttura sarebbe da mettere in 
relazione alla serie di festività religiose legate alle matrone e alla 
famiglia presenti nel calendario della città: la data dell’11 giugno 
vede, infatti, la celebrazione dei Matralia e tale giorno costituisce 
il dies natalis del tempio di Mater Matuta nel Foro Boario; ma nello 
stesso giorno si colloca anche il dies natalis del tempio della Fortuna 
Virgo; il 9 giugno si data la festa dei Vestalia. Ma la dedica del tempio 
di Vesta doveva aver avuto luogo qualche giorno prima o dopo: il 
rituale prevedeva l’apertura della parte più sacra del tempio, il penus, 
per le matrone nel periodo che andava dal 7 al 15 giugno (Ovid. fasti 
VI 473-648). Tali ricorrenze che coincidevano con la dedica dell’aedes 
Concordiae nella porticus concorrevano a enfatizzare il ruolo di Livia 
quale ottima sposa e ad associarla alle principali feste che vedevano 
per protagoniste le donne della città, riservando così alla sposa del 
principe un ruolo pubblico di primo piano all’interno di questo gruppo 
(Flory 1984, 312-15). Come sottolinea Caitlin Gillespie (2019, 630): 

Livia’s dedication adds a third reason for women to celebrate, 
since Concordia is the ‘presiding goddess of married life’. Given 
the festival context, Livia’s connection to Concordia might be 
expanded to include other family members; her shrine thus 
symbolized the overall concordia of the imperial household.16

16  Sul ruolo di Livia come garante della concordia della Domus Augusta cf. Rohr Vio 
2025.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 252
Philogrammatos, 245-256

﻿È possibile, dunque, che Tiberio destinando la statua di Vesta da lui 
acquistata dagli abitanti di Paro al tempio della Concordia avesse 
in mente non solo l’impegno da lui stesso assunto a nome suo e del 
fratello di restaurare l’edificio che celebrava la concordia politica, ma 
anche l’aedes Concordiae finanziato dalla madre, che aveva, invece, 
un esplicito legame con la famiglia e la sfera privata: la sua uscita di 
scena politica era legata, infatti, a una mancanza di concordia proprio 
all’interno della Domus Augusta, che il figlio di Livia intendeva 
mettere in rilievo attraverso un messaggio indiretto.

Marleen B. Flory (1984, 312-15) rileva, inoltre, un’altra questione: 
se la dedica della porticus si deve collocare nel 7 a.C., quando 
problemi tra Tiberio e Giulia in merito alle strategie di successione 
attuate da Augusto erano già emersi, tuttavia si deve tener presente 
che non vi è alcun indizio circa la data in cui fu concepito il progetto 
generale che prevedeva la nuova sistemazione dell’area sull’Oppio: 
se si colloca la scelta di costruire la porticus e di dedicare un sacello 
alla Concordia non al 7 a.C. ma al momento in cui i terreni divennero 
di proprietà di Augusto a seguito della morte di Vedio Pollione nel 
15 a.C., è necessario tener conto di un diverso contesto politico, 
quello degli anni che immediatamente seguirono la promulgazione 
della legislazione augustea a sostegno della natalità e della famiglia. 
Tra il 18 e il 16 a.C. erano state approvate infatti sia la lex Iulia de 
maritandis ordinibus sia la lex Iulia de adulteriis coercendis.17 Sono 
anni in cui il principe dovette concentrare i propri sforzi sul sostegno 
di queste misure e sulla loro promozione presso l’opinione pubblica, 
anche presentando se stesso e la propria famiglia come modelli di 
comportamento.

In questa prospettiva la scelta di Livia di dedicare un aedes alla 
Concordia in connessione al matrimonio diviene parte integrante 
di un progetto politico più ampio di ripristino del mos maiorum, 
dell’onore e della dignità del matrimonio voluto da Augusto: 

When Livia and Augustus made public acknowledgement of the 
importance (and happiness) of their married life together by a 
shrine to the goddess of marital accord, they, as the first couple 
of Rome, set an example for others to follow. (Flory 1984, 322) 

17  Vell. II 100, 3-5; Plin. Nat. VII 46, 149; Sen. Ben. VI 32, 1; Brev. IV 6; Suet. Aug. 
65, 4-7; Tib. 50, 2; Tac. Ann. I 53, 1; III 24, 3; Dio LV 10, 14; LVII 18, 1. Vd. Dig. 48, 5 
13 e 14. Per una ricostruzione dei contenuti della legislazione augustea sull’adulterio 
cf. Crawford, Green, Lewis 1996, 784. Cf., inoltre, Ferrero Raditsa 1980, 310-19; 
MacGinn 2002, 46-92; Bingham 2003, 376-400; Fantham 2006, 85. Sulla Lex Iulia de 
maritandis ordinibus cf. Zablocka 1986, 379- 410; Treggiari 1991, 60-80; Crawford, 
Green, Lewis 1996, 801-9; Dalla Rosa 2018, 87-91; Rohr Vio 2021, 465-85.

Alessandra Valentini
Tiberio, Vesta e Concordia: comunicare per imagines



Alessandra Valentini
Tiberio, Vesta e Concordia: comunicare per imagines

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 253
Philogrammatos, 245-256

È lo stesso Ovidio che mettendo in luce lo stretto rapporto tra il sacello 
dedicato da Livia a Concordia e la sfera matrimoniale sottolinea il 
legame con quei temi che dovevano essere di forte attualità in quegli 
anni. 

A connettere l’aedes Concordiae di Livia con la politica 
moralizzatrice di Augusto è un altro particolare: 

Ovid. fasti VI, 643.58: 
haec aequata solo est, nullo sub crimine regni,
sed quia luxuria visa nocere sua.
sustinuit tantas operum subvertere moles
totque suas heres perdere Caesar opes:
sic agitur censura et sic exempla parantur,
cum vindex, alios quod monet, ipse facit.

Esso (il palazzo di Vedio Pollione) venne
raso al suolo non perché il suo
proprietario aspirasse a diventare re, 
ma perché questa esibizione di lusso fu ritenuta sconveniente. 
Fu Cesare ad addossarsi l’onere della demolizione di un tale complesso 
e a rinunciare a tanta ricchezza di cui era erede. 
È così che si esercita la censura, è così che si deve dare l’esempio, 
quando colui che detta le leggi si comporta nel modo in cui obbliga
� [gli altri a comportarsi.

Ovidio mette in relazione la scelta di costruire la porticus di 
Livia e il sacello della Concordia a un altro aspetto della politica 
moralizzatrice di Augusto, la moderazione del lusso (Bottiglieri 
2016, 13-19). Secondo il poeta è Augusto in persona a scegliere di 
presentarsi come modello di comportamento anche in relazione 
a questo aspetto. L’area sull’Oppio e gli edifici che la occuparono 
divennero, dunque, testimonianza del rifiuto dell’esaltazione del lusso 
(valorizzato, invece, dal gruppo che faceva capo a Giulia Maggiore 
che si rifaceva proprio allo stile di vita assunto dal triumviro M. 
Antonio durante la sua permanenza in Oriente) e del valore della 
concordia coniugale, testimoniato proprio dal matrimonio di Livia 
e Augusto, e che investiva la Domus Augusta nel suo insieme. In 
polemica con questa prospettiva, la scelta di Tiberio di far collocare 
nel tempio della Concordia la statua di Vesta assume, dunque, una 
serie di significati tra loro interconnessi: costituisce un richiamo 
esplicito alla castitas, richiesta alle Vestali; è l’atto conclusivo del 
periodo del suo incarico come magistrato; rappresenta un richiamo, 
attraverso l’idea della concordia matrimoniale, a quei valori che il 
principe aveva tentato di ripristinare ma che proprio la figlia Giulia 
stava disattendendo.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 254
Philogrammatos, 245-256

﻿Bibliografia

Akar, P. (2013). Concordia: un idéal de la classe dirigeante romaine à la fin de la 
République. Paris: Éditions de la Sorbonne. https://doi.org/10.4000/books.
psorbonne.27860

Barrett, A.A. (2006). Livia, la first lady dell’impero. Roma. Trad. di R. Lo Schiavo. Roma: 
Edizioni dell’Altana. Trad. di: Livia, the First Lady of Imperial Rome. Yale: Yale 
University Press, 2002. https://doi.org/10.12987/9780300127164

Beek, A.E. (2022). Ovid, Fasti, Books I-III. Liverpool: Liverpool University Press.
Bellemore, J. (2007). «Tiberius and Rhodes». Klio, 89, 417-53. https://doi.

org/10.1524/klio.2007.89.2.417
Bingham, S. (2003). «Life on an Island: A Brief Study of Places of Exile in the First 

Century AD». Deroux, C. (ed.), Studies in Latin Literature and Roman History, vol. 9. 
Bruxelles: Latomus, 376-406.

Bottiglieri, A. (2016). «Le leggi sul lusso tra Repubblica e Principato: mutamento di 
prospettive». Mélanges de l’École française. Antiquité, 128, 13-19. https://doi.
org/10.4000/mefra.3158

Braccesi, L. (2024). Druso. Un condottiero oscurato. Roma: L’Erma di Bretschneider.
Cenerini, F. (2018). «Iulia Augusta: Livia dopo Augusto». Segenni, S. (a cura di), Augusto 

dopo il bimillenario. Un bilancio. Milano: Mondadori, 183-94.
Clark, A.J. (2007). Divine Qualities: Cult and Community in Republican Rome. Oxford: 

Oxford University Press. https://doi.org/10.1017/s0009840x09991077
Coarelli, F. (1974). Guida archeologica di Roma. Milano: Mondadori.
Crawford, M.H.; Lewis, E.C.; Lewis, A.D.E. (1996). «Lex Iulia de maritandis 

ordinibus, Lex Papia Poppaea». Crawford, M.H. (ed.), Roman Statutes, vol. 
2. London: University of London, 801-9. https://doi.org/10.1093/
acrefore/9780199381135.013.8270

Dalla Rosa, A. (2018). «Gli anni 4-9 d.C.: riforme e crisi alla fine dell’epoca augustea». 
Segenni, S. (a cura di), Augusto dopo il bimillenario. Un bilancio. Milano: Le Monnier 
Università, 84-100.

Fantham, E. (2006). Julia Augusti, the Emperor’s Daughter. New York; London: 
Routledge.

Ferrero Raditsa, L. (1980). «Augustus’ Legislation concerning Marriage, Procreation, 
Love Affairs and Adultery». Aufstieg und Niedergand der römischen Welt, 2. 
Principat, vol. 13, 278-339. https://doi.org/10.1515/9783110839739-006

Ferroni, A.M. (1993). s.v. «Concordia, Aedes». Steinby. E.M. (a cura di), Lexicon 
Topographicum Urbis Romae. Roma: Quasar, 1, 316-20. https://doi.
org/10.1163/1568525962610860

Flory, M.B. (1984). «Sic exempla parantur: Livia’s Shrine to Concordia and the Porticus 
Liviae». Historia, 33, 309-30.

Foubert, L. (2015). «Vesta and Julio-Claudian Women in Imperial Propaganda». 
Ancient Society, 45, 187-204.

Fraschetti, A. (1984). «La sepoltura delle Vestali e la città». Du châtiment dans la 
cité. Supplices corporels et peine de mort dans le monde antique = Table ronde 
organisée par l’École française de Rome avec le concours du Centre national de la 
recherche scientifique (Rome, 9-11 novembre 1982). Rome, 97-129. https://doi.
org/10.1086/367074

Fraschetti, A. (2005). Roma e il principe. Roma-Bari: Laterza.
Gillespie, C. (2019).«Livia and Concordia in Tacitus’Annals». Latomus, 78, 621-52.
Hurlet, F. (1997). Les collègues du Prince sous Auguste et Tibère. Rome: École française 

de Rome.

Alessandra Valentini
Tiberio, Vesta e Concordia: comunicare per imagines

https://doi.org/10.4000/books.psorbonne.27860
https://doi.org/10.4000/books.psorbonne.27860
https://doi.org/10.12987/9780300127164
https://doi.org/10.1524/klio.2007.89.2.417
https://doi.org/10.1524/klio.2007.89.2.417
https://doi.org/10.4000/mefra.3158
https://doi.org/10.4000/mefra.3158
https://doi.org/10.1017/s0009840x09991077
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199381135.013.8270
https://doi.org/10.1093/acrefore/9780199381135.013.8270
https://doi.org/10.1515/9783110839739-006
https://doi.org/10.1163/1568525962610860
https://doi.org/10.1163/1568525962610860
https://doi.org/10.1086/367074
https://doi.org/10.1086/367074


Alessandra Valentini
Tiberio, Vesta e Concordia: comunicare per imagines

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 255
Philogrammatos, 245-256

Hurlet, F. (2015). Auguste. Les ambiguïtés du pouvoir. Paris: Armand Colin.
Levick, B. (1972b). «Tiberius’ Retirement to Rhodes in 6 B.C.». Latomus, 31, 779-813.
Levick, B. (1999). Tiberius the Politician. London: Taylor & Francis Ltd.
Lyasse, E. (2011). Tibère. Paris: Éditions Tallandier.
McGinn, T.A.J. (2002). «The Augustan Marriage Legislation and Social Practice: Élite 

Endogamy versus Male ‘Marrying Down’». Aubert, J.J.; Boudewijn Sirks, A.J. (eds), 
‘Speculum Iuris’: Roman Law as a Reflection of Social and Economic Life in Antiquity. 
Ann Arbor: University of Michigan Press, 46-93. https://doi.org/10.3998/
mpub.17128

Momogliano, A. (1942). «Camillus and Concord». Classical Quarterly, 36, 111-20.
Panella, C. (1999). s.v. «Porticus Liviae». Steinby, E.M. (a cura di), Lexicon Topographicum 

Urbis Romae, 4, 127-9.
Rohr Vio, F. (2011). Contro il principe. Congiure e dissenso nella Roma di Augusto. 

Bologna: Patron.
Rohr Vio, F. (2021). «Le donne della domus principis e la legislazione a tutela della 

famiglia: Augusto e la rivitalizzazione della tradizione aristocratica». Le Doze, Ph. 
(éd.), Le costume de prince. Regards sur une figure politique de la Rome ancienne. 
Rome. École française de Rome, 465-85. https://doi.org/10.4000/books.
efr.20725

Rohr Vio, F. (2025). «Tra severitas e clementia. La ‘congiura’ di Cinna e la nuova gestione 
del dissenso negli ultimi anni del principato augusteo». Dalla Rosa, A.; Hurlet, F. 
(éds), La dernière époque augustéenne. Bordeaux: Ausonius Éditions, 91-104.

Sattler, P. (1969). «Julia und Tiberius: Beiträge zur römischen Innenpolitik zwischen 
den Jahren 12 vor und 2 nach Chr.». Schmitthenner, W. (Hrsg.), Augustus. 
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft, 486-530. https://doi.
org/10.2307/4344530

Sawinski, P. (2018). The Succession of Imperial Power under the Julio-Claudian Dynasty 
(30 BCE–68 CE). Berlin: Peter Lang. https://doi.org/10.3726/b14206

Seager, R. (1972). Tiberius. London: Wiley-Blackwell.
Severy, B. (2003). Augustus and the Family at the Birth of the Roman Empire. New York; 

London: Routledge.
Simpson, C.J. (1991). «Livia and the Constitution of the Aedes Concordiae. The 

Evidence of Ovid Fasti I. 637ff». Historia, 40, 449-55.
Takács, S.A. (2008). Vestal Virgins, Sibyls, and Matrons: Women in Roman Religion. 

Austin: University of Texas Press. https://doi.org/10.7560/716933
Treggiari, S. (1991). Roman Marriage: ‘Iusti coniuges’ from the Time of Cicero to the 

Time of Ulpian. Oxford: Oxford University Press. https://doi.org/10.1086/
ahr/98.1.144

Valentini, A. (2019). Agrippina Maggiore. Una matrona nella politica della domus Augusta. 
Venezia: Edizioni Ca’Foscari. https://doi.org/10.30687/978-88-6969-346-5

Weller, J.A. (1958). «Tacitus and Tiberius’ Rhodian Exile». Phoenix, 12, 31-6. https://
doi.org/10.2307/1086784

Wildfang, R.L. (2006). Rome’s Vestal Virgins. A Study of Rome’s Vestal Priestess in the 
Late Republic and Early Empire. New York; London: Routledge. https://doi.
org/10.1007/s12138-009-0102-x

Zablocka, M. (1986). «Le modifiche introdotte nelle leggi matrimoniali augustee sotto 
la dinastia giulio-claudia». Bullettino dell’Istituto di Diritto Romano, 89, 379-410.

Ziolkowski, A. (1992). The Temples of Mid-Republican Rome and Their Historical 
and Topographical Context. Roma: L’Erma di Bretschneider. https://doi.
org/10.1017/s0009840x00294341

https://doi.org/10.3998/mpub.17128
https://doi.org/10.3998/mpub.17128
https://doi.org/10.4000/books.efr.20725
https://doi.org/10.4000/books.efr.20725
https://doi.org/10.2307/4344530
https://doi.org/10.2307/4344530
https://doi.org/10.3726/b14206
https://doi.org/10.7560/716933
https://doi.org/10.1086/ahr/98.1.144
https://doi.org/10.1086/ahr/98.1.144
https://doi.org/10.30687/978-88-6969-346-5
https://doi.org/10.2307/1086784
https://doi.org/10.2307/1086784
https://doi.org/10.1007/s12138-009-0102-x
https://doi.org/10.1007/s12138-009-0102-x
https://doi.org/10.1017/s0009840x00294341
https://doi.org/10.1017/s0009840x00294341



