
Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9
e-ISSN 2610-9093  |  ISSN 2610-9875
ISBN [ebook] 978-88-6969-975-7  |  ISBN [print] 978-88-6969-976-4

Peer review  |  Open access 257
Submitted 2025-05-13  |  Accepted 2025-06-20  |  Published 2025-12-04 
© 2025 Vian  |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-975-7/017

Philogrammatos
Studi offerti a Paolo Eleuteri
a cura di Alessandra Bucossi, Flavia De Rubeis,  
Paola Degni, Francesca Rohr

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

Giuseppe Senes e il modernismo
Le reazioni all’enciclica Pascendi  
e una dedica a Luigi Luzzatti (1907)
Giovanni Vian
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Abstract  Brief notes on the reaction of Giuseppe Senes, a priest of Sardinian origin, 
to Pius X’s condemnation of modernism (encyclical Pascendi, 1907). On a pamphlet 
Senes sent to Luigi Luzzatto (with a dedication to the Venetian politician and critical 
remarks against the spread of Buddhism by Formichi) and on an article against encyclical 
Pascendi.

Keywords  Modernism. Giuseppe Senes. Luigi Luzzatti. Pius X. Carlo Formichi. 
Buddhism.

﻿

Sommario  1 L’Archivio Luigi Luzzatti e il modernismo. – 2 Giuseppe Senes. – 3 La 
dedica a Luigi Luzzatti. – 4 I contenuti dell’opuscolo. – 5 Un articolo a favore del 
modernismo e contro la Pascendi.

1	  L’Archivio Luigi Luzzatti e il modernismo

L’Archivio Luigi Luzzatti, conservato presso l’Istituto Veneto di 
Scienze, Lettere ed Arti di Venezia, è da tempo noto agli studiosi 
per la ricchezza di riferimenti che offre, tra gli altri argomenti, 
all’approfondimento di protagonisti, aspetti e questioni attinenti alla 
crisi modernista, un momento chiave della storia del cristianesimo e 
delle Chiese dell’ultimo secolo e mezzo, che diventò particolarmente 
decisivo nell’ambito della Chiesa cattolica, lacerata tra proposte 
di rinnovamento religioso e rigide chiusure alle istanze della 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-975-7/017&domain=pdf&date_stamp=2025-12-04


Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 258
Philogrammatos, 257-268

﻿modernità.1 Dalle carte e dalla biblioteca luzzattiana sono già stati 
tratti significativi apporti scientifici al riguardo,2 che mostrano le 
potenzialità di quella documentazione. Come è noto Luzzatti fu uomo 
di cultura, giurista e politico di primo piano nell’Italia dell’epoca, 
profondamente interessato alle questioni derivanti dall’applicazione 
della critica all’esegesi biblica e agli studi teologici – allora al centro 
delle iniziative modernistiche (Zambarbieri 1994) –, alle problematiche 
che si intrecciavano con l’esperienza religiosa (con una specifica 
sensibilità alla questione della libertà religiosa) e con le istituzioni 
che si proponevano di rappresentarla, in vari modi, in un contesto 
che rimaneva ancora segnato dalla «questione romana» per quel che 
concerneva il rapporto tra il Regno e la Santa Sede, con conseguenze 
di grande rilevanza sui comportamenti dei cattolici italiani e non solo.

Partendo da un risvolto minore del ‘giacimento’ Luzzatti, l’obiettivo 
di questo piccolo contributo è offrire un’ulteriore sollecitazione 
a ricerche che ne utilizzino, con riferimento all’ambito tematico 
indicato, i fondi documentari, alla cui valorizzazione, in termini più 
generali e applicati ai molteplici ambiti con cui interagì la poliedrica 
figura di Luzzatti, si applica con cura e dedizione straordinarie 
l’Istituto Veneto di Scienze, Lettere ed Arti (d’ora in poi IVSLA).

Con collocazione MISC.LUZZ. C 0000 001347, presso l’istituzione 
veneziana si conserva l’opuscolo di Giuseppe Senes, Alcuni Perché 
al Cuore di Pio X nel suo Giubileo Episcopale.3 Il metacatalogo del 
Polo SBN Venezia,4 nel campo «Note e decorazioni» della scheda 
della pubblicazione, segnala: «Sul verso della copertina lunga dedica 
manoscritta». Come è facilmente intuibile, il dedicatario era Luzzatti.5 
Fermarsi per qualche considerazione sull’atteggiamento di Senes di 
fronte alla condanna del modernismo permette di cogliere fermenti, 
attese, sofferenze di una figura senza dubbio meno nota e significativa 
di altre, ma ben riconducibile al ‘movimento’ di rinnovamento religioso 
che attraversò in quegli anni il cattolicesimo, sia pure con peculiarità 
proprie (come in realtà fu per grosso modo tutti i protagonisti di quel 
complesso e frammentato fenomeno storico).

1  Nei decenni la ricerca storica sul modernismo si è arricchita di edizioni di fonti e 
pubblicazioni di studi di vario genere e impostazione. Per agili sintesi cf. Arnold 2007; 
Vian 2012.
2  Senza alcuna pretesa di completezza, basti pensare ai contributi, che hanno attinto 
in diverso modo, tra l’altro, all’Archivio Luigi Luzzatti, di Zambarbieri 1994, Franchini 
2002; 2004.
3  Per l’amichevole supporto nelle ricerche presso l’IVSLA ringrazio vivamente Carlo 
Urbani, responsabile degli Archivi e dei servizi di studio dell’Istituto.
4  Accessibile all’URL https://polovea.sebina.it/SebinaOpac/resource/alcuni- 
perche-al-cuore-di-pio-10-nel-suo-giubileo-episcopale/VEA03173248.
5  Non sono a conoscenza di cenni di riscontro da parte di Luzzatti a Senes per l’invio 
di copia dell’opuscolo.

Giovanni Vian
Giuseppe Senes e il modernismo

https://polovea.sebina.it/SebinaOpac/resource/alcuni-perche-al-cuore-di-pio-10-nel-suo-giubileo-episcopale/VEA03173248
https://polovea.sebina.it/SebinaOpac/resource/alcuni-perche-al-cuore-di-pio-10-nel-suo-giubileo-episcopale/VEA03173248


Giovanni Vian
Giuseppe Senes e il modernismo

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 259
Philogrammatos, 257-268

2	 Giuseppe Senes

Giuseppe ‘Peppe’ Senes era nato a Nule il 24 luglio 1851.6 Entrato 
relativamente tardi nel seminario della diocesi di Bisarchio,7 fu 
ordinato presbitero nel 1877. Trasferitosi a Sassari per studiare 
teologia, contro la volontà del vescovo Serafino Corrias, fu poi 
accolto dal preside della Facoltà di Teologia, Cabras, come docente, 
nonostante la rinnovata contrarietà di Corrias e quella dell’arcivescovo 
di Sassari, Diego Marongiu Delrio. Andò sviluppando nel tempo 
interessi linguistici (in particolare nei confronti della lingua sarda), 
che poi ne caratterizzarono anche l’analisi e l’interpretazione dei 
testi biblici e più in generale la riflessione teologica. Nel 1886 si 
trasferì a Roma, dove dal 1889 entrò a servizio nella segreteria del 
neocardinale Achille Apolloni. Questi nel 1891 lo fece però escludere 
dal proprio ambito, allontanare dalla città e ricondurre nell’isola di 
origine dalle forze di polizia, per vicende non del tutto chiare, che 
paiono intrecciare tensioni interpersonali nell’entourage domestico 
di Apolloni, l’opposizione di alcuni prelati del Vicariato alla presenza 
a Roma di un numero crescente di sacerdoti extradiocesani, forse 
anche qualche risvolto politico attinente ai rapporti tra la capitale 
e la Sardegna.8 Dal 1897, dopo quasi un quinquennio a Londra dove 
Senes si era trasferito, si stabilì a Firenze, arcidiocesi allora guidata 
dal domenicano cardinale Agostino Bausa, in quegli anni impegnato 
anche a un recupero ‘pastorale’ della figura e dell’opera di Girolamo 
Savonarola. Nella città toscana ben presto, in piena ‘questione 
romana’, il sacerdote nulese manifestò pubblicamente orientamenti 
antitemporalisti (Zene 1999, 212-14), in particolare nell’opuscolo, 
edito fuori commercio e riservato alle autorità ecclesiastiche, civili 
e militari, dal lungo sottotitolo, Cesare e Piero, ossia dei rapporti fra 
la Chiesa e lo Stato in Italia. Quali sono e con quanto danno comune, 
quali dovrebbero essere secondo ragione per la miglior coesistenza 
dei due istituti e pel maggior bene comune.

Vicino ai fermenti di rinnovamento del cattolicesimo, nel 1907, 
dopo la condanna del modernismo da parte di Pio X, pubblicava due 
testi in cui tentava di legittimare il riformismo cattolico e criticava 
nettamente la decisione papale.

6  Per i cenni sulla biografia di Senes riprendo brevemente, salvo diversa indicazione, 
le puntuali e articolate informazioni di Zene 1999, 208-16; da completare con quanto 
proposto già in precedenza in Bedeschi 1981, 209-13.
7  La diocesi, suffraganea dell’arcidiocesi di Sassari, nel febbraio 1915 fu ridenominata 
Ozieri. Cf. «Titoli dioecesis immutatio» 1915.
8  Cf. in particolare Zene 1999, 209-12. Le informazioni disponibili riguardo a quei fatti 
sono soprattutto legate alle memorie redatte dallo stesso Senes, vanno perciò assunte 
con la opportuna distanza critica.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 260
Philogrammatos, 257-268

﻿3	 La dedica a Luigi Luzzatti

Il primo è costituito dall’opuscolo conservato anche nell’Archivio 
Luigi Luzzatti (Senes 1907a). Nella copia donata a Luzzatti, Senes 
scriveva, sul verso della copertina:9

Bacio piangendo di commozione la fronte all’On. Luigi Luzzati per 
l’apologia che egli ha fatto della Religione dell’Evangelo!
Amore ardente di questo Evangelo spinse me a scrivere per il solo 
Clero questi miei palpiti infocati che Luigi Luzzati dovrebbe far 
suoi e divenirne Apostolo.
Il fariseismo, personificato nei gesuiti odierni è la filossera della 
Vigna mistica di Gesù.
Il Formichi10 che viene a turbare le coscienze d’Italia col Buddismo 
meriterebbe di esse [sic] condotto in India ed essere là esposto alle 
Tigri ed ai Serpenti velenosi.
Io glielo ho detto in faccia quì a Firenze!

Dr G Senes
Via Milazzo, 10, Firenze

Se i riferimenti alla religione del Vangelo erano fatti per incontrare 
le simpatie di Luzzatti – di formazione ebraica – per le tematiche 
religiose più profonde del giudaismo e del cristianesimo nelle loro 
diverse manifestazioni, il polemico attacco finale di Senes al noto 
orientalista,11 in quel momento ordinario di sanscrito all’Università 
di Pisa, sembra avere sortito nel dedicatario della copia un effetto 
opposto a quello sperato probabilmente dall’autore: infatti nella 
Biblioteca dell’IVSLA risultano pubblicazioni di Formichi, nel fondo 
Luzzatti, in generale proprio a partire da una edita nel 1908, con 
riferimento al pensiero religioso e filosofico dell’India dal 1910, al 
buddismo dal 1913;12 mentre è noto che Luzzatti sviluppò un’ampia 

9  Cito il testo esattamente nella forma in cui fu scritto da Senes, senza segnalare 
la mancanza della doppia t nel cognome di Luzzatti e l’uso, ricorrente nell’italiano 
dell’epoca, dell’accento nell’avverbio qui.
10  Carlo Formichi, orientalista, indologo e filologo, impegnato nella diffusione della 
cultura e della civiltà dell’India. Avrebbe dedicato parte della sua produzione scientifica 
anche al buddismo (Taviani 1997, 45-6).
11  Contro le principali religioni e filosofie orientali e l’islam, Senes dedicava un cenno 
in Senes 1907a, 27: «La religione di Budda, di Maometto e di Brama rimasero stazionarie 
perché non vere, perché non personificano ed incarnano la vita reale e naturale di cui 
è continuazione e perfezionamento la sopranaturale [sic]». Sull’indianistica italiana nel 
primo Novecento cf. Crisanti 2020.
12  Cf. Formichi 1908a; 1908b; Belloni-Filippi, Formichi 1910; Formichi 1910 (in quanto 
copia in estratto, verosimilmente segno che era stato l’autore a trasmetterla a Luzzatti, se 
non questi a chiedergliela); Formichi 1913. Sulle simpatie verso il buddismo e l’induismo 
negli ambienti italiani del primo Novecento cf. i cenni in Bedeschi 1981, 22-3.

Giovanni Vian
Giuseppe Senes e il modernismo



Giovanni Vian
Giuseppe Senes e il modernismo

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 261
Philogrammatos, 257-268

corrispondenza con il loro autore soprattutto negli anni successivi 
(Zambarbieri 1994, 519 nota 59). D’altra parte Luzzatti – e Senes 
sembra ignorarlo – già nel febbraio 1907 si era interessato di 
buddismo in una recensione all’edizione dei discorsi di Budda (518 
nota 58). Inoltre uno dei testi conservati nella biblioteca luzzattiana, 
opera di Formichi a due mani con l’allievo Ferdinando Belloni‑Filippi, 
raccoglieva una serie di lezioni tenute a Firenze, a cura della 
Biblioteca filosofica, nella sala di Piazza Donatello e inizialmente 
pubblicate su Il Rinnovamento di Milano, rivista promossa, a partire 
dal 1907 e fino al dicembre 1909, da un gruppo di giovani intellettuali 
cattolici prevalentemente di estrazione aristocratica, ben presto 
colpiti dalle censure ecclesiastiche per modernismo (Scoppola 
1975, 185-96 e passim; Chiappetti 2010): erano ulteriori aspetti atti 
ad attrarre l’attenzione del politico di origine veneziana, che oltre 
tutto aveva sostenuto il periodico milanese fin dai suoi primi passi, 
collaborandovi anche di persona (Zambarbieri 1994, 510-11).

4	 I contenuti dell’opuscolo

Con riferimenti cronologici interni al settembre 1907 usciva 
l’opuscolo Senes.13 Senes, rivolgendosi in qualità di dottore al romano 
pontefice, «Amatissimo Padre e Fratello!» (Senes 1907a, 1),14 cercava 
di legittimare il «modernismo vero», cui si sentiva di appartenere:

Se Tu però turi la bocca ai Dottori veri e di buona volontà e 
metti le pastoje agli apostoli, ossia a coloro che si occupano del 
riordinamento della società civile e religiosa, Tu ne atrofizi [sic] 
la vita o ne causi ed acceleri la rivoluzione e di questa darai Tu 
conto a Dio. Tu devi essere ala e remo insieme anziché semplice 
è troppo pesante zavorra e freno! Tu non devi, è vero distruggere 
l’elemento sano conservatore, ma non devi neppure disarmare 
l’elemento giovine, moderno e progressista che prepara alla Chiesa 
e società nuovi orizzonti e nuovi trionfi. Il modernismo vero, ossia 
l’adattamento ad ogni stadio di civiltà, e il vanto è la caratteristica 
più grande della nostra santa Religione. La sola Religione cattolica 
infatti può essere sempre moderna perché può tener dietro allo 

13  Una presentazione contestualizzata dell’opuscolo in Bedeschi 1981, 205-9. La 
prima parte dell’opuscolo era datata «Settembre 1907», la seconda si concludeva con 
una lettera a Pio X «con cui furono accompagnate le mie bozze di stampa», datata da 
«Firenze, 20 Settembre 1907». Senes 1907a, rispettivamente 32 e 64.
14  Precisava, nelle prime righe dell’opuscolo: «fratello nel Sacerdozio e Padre in 
autorità spirituale». Sul ruolo dei dottori nella Chiesa, rivendicato dall’autore, Senes 
1907a, 8-14.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 262
Philogrammatos, 257-268

﻿ sviluppo ragionevole di tutte le scienze e di tutte le arti di cui è 
emporio il santuario insieme. (Senes 1907a, 27)

Sul raggio e l’ampiezza di quel «ragionevole» cadeva il discrimine con 
il magistero di Pio X,15 disposto a concedere pochissimo.

L’opuscolo lamentava l’opposizione di Pio X al sistema democratico 
in ambito politico (Senes 1907a, 5). Ricordando il particolare interesse 
sviluppato da decenni dall’autore per la riforma della musica sacra, 
offriva elementi di critica a quella condotta dal pontefice (6-8).16 
Sulla «terribile malattia che mummifica ed atrofizza lo spirito» 
costituita dall’avversione di Pio X per il modernismo scientifico 
e sociale – tuttavia malattia «guaribilissima» (Senes 1907a, 
rispettivamente 15 e 14) – Senes denunciava l’influenza negativa dei 
gesuiti e dei falsi dottori della Curia, gelosi dei Semeria, Minocchi, 
Murri, Fogazzaro, Loisy, che peraltro, precisava l’autore, anche se da 
non seguire in tutto e pedissequamente, «potrei chiamare […] miei 
figli avendo detto io prima di loro molte delle cose che essi dicono 
ora» (18).17 

Criticava decisamente l’instaurazione del tomismo da parte 
di Leone XIII (Senes 1907a, 19-20). Proponeva riforme, tra cui 
un’edizione moderna della Bibbia, un’enciclopedia cattolica moderna 
e liberale, un’antologia biblica a uso del popolo; cui, nella seconda 
parte della pubblicazione, aggiungeva la costituzione di una speciale 
«Congregazione della Riforma» (25-6, 56-7). Puntualizzava, contro 
l’avversione di Pio X nei confronti della democrazia cristiana, che la 
Chiesa era 

essenzialmente e realmente democratica e socialista in sé stessa 
non nel senso degli arruffa popoli da trivio, ma nel suo senso proprio, 
ossia monarchico elettivo o per successione. (Senes 1907a, 26)

La seconda metà dell’opuscolo era costituita da «Note ed Aggiunte» 
(da Senes 1907a, 32). Essa appare più polemica nei toni e nelle 
affermazioni verso il decreto Lamentabili sane exitu e l’enciclica 
Pascendi, in quel momento i principali documenti antimodernistici 
di Pio X:

15  Nella parte finale della Pascendi Pio X aveva cercato di rivendicare l’impegno della 
Chiesa cattolica per il progresso delle scienze assicurando sostegno a un nuovo istituto 
per la promozione di ogni tipo di scienze e di erudizione, sotto la guida del magistero 
ecclesiastico («Litterae encyclicae […] de modernistarum doctrinis» 1907, 650).
16  Senes illustrava il proprio personale contributo alla riforma della musica sacra 
in Senes 1907a, 45-56.
17  Per un esempio di riserva verso i grandi ‘modernisti’, si veda la rivendicazione 
da parte di Senes della composizione del quarto vangelo proprio a opera dell’apostolo 
Giovanni «che che ne pensi il Loisy» (Senes 1907a, 60).

Giovanni Vian
Giuseppe Senes e il modernismo



Giovanni Vian
Giuseppe Senes e il modernismo

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 263
Philogrammatos, 257-268

Se nella Tua Curia vi fossero state persone all’altezza intellettuale 
e della cultura di un Loisy, di un Tyrrell, di un Semeria e di un 
Murri Ti avrebbero dissuaso dal sottoscrivere una cambiale che 
protesterà il tempo. Coloro che Te la fecero sottoscrivere vogliono 
conservare non il deposito della Fede, che si conservò per mille 
anni senza la scolastica e la tomistica, ma la loro deficienza e la 
… lor vanità che par persona. (Senes 1907a, 42-3)

Nella lettera finale a Pio X Senes si inseriva tra i modernisti esecrati 
dalla Pascendi per le posizioni relative all’evoluzionismo e al 
simbolismo, prometteva di inviare le bozze dell’opuscolo al pontefice 
in modo tale che gli fosse possibile mantenersi lontano da errori, sulla 
base delle eventuali indicazioni papali, nel limite del «razionabile 
obsequium» (62-3).

5	 Un articolo a favore del modernismo  
e contro la Pascendi

Sempre nel 1907, poco dopo la pubblicazione di Senes 1907a, egli 
aveva pubblicato un breve articolo sulla «Rivista di Roma», nel quale, 
definendosi «modernista e sacerdote» (Senes 1907b, 744) e firmandosi 
con la qualifica di «Dottore in teologia, membro dell’Accademia 
teologica romana» (750),18 si impegnava nel «compito […] arduo 
sotto ogni rispetto» di «mettere nella debita luce il modernismo ed 
i modernisti, che preparano alla chiesa di Cristo uno dei suoi più 
grandi trionfi» (744).

Nel tentativo di persuadere il pontefice sulla bontà del modernismo 
(quello «dei veri e propri modernisti che si devono distinguere da 
coloro che varcarono i limiti e tra cui non sono io, nella mia esiguità 
[…] I modernisti spuri si devono confutare dai modernisti onesti 
e capaci e questi sono già molti e nessuno varrà ad estinguerli 
od estirparli»; Senes 1907b, 749), Senes si esprimeva con tono 
particolarmente critico nei confronti della Pascendi. Dichiarava che 
il documento papale, per via della sua dimensione enciclopedica, dato 
che dogmatica ed esegesi avevano ormai punti di contatto con tutte 
le scienze, eccedeva le competenze personali di un pontefice (Senes 
1907b, 744). In più, a suo avviso, poiché il documento non era stato 
elaborato personalmente da Pio X19 e non era stato redatto secondo 
quelle leggi fondamentali del diritto ecclesiastico che richiedevano 

18  Accanto alla qualifica, una nota ricordava l’opuscolo del sacerdote sardo, Senes 
1907a: cf. Senes 1907b, 750 nota 1.
19  In 1907b, 747, Senes esprimeva la convinzione che l’enciclica fosse stata redatta 
dal cardinale Billot e altri gesuiti.



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 264
Philogrammatos, 257-268

﻿una consultazione dell’«ekklēsía», non obbligava né in foro interno, 
né in quello esterno (745). Affermato che Gesù, per il suo modo di 
agire, era stato condannato in qualche modo come ‘modernista’ 
dalle autorità religiose dell’epoca (745-6, 750), respingeva poi 
l’equiparazione di Tommaso d’Aquino e della scolastica al dogma, 
con esempi che alludevano in particolare alla corruzione delle lingue 
presupposta dagli scolastici in conseguenza della Torre di Babele 
(Senes ricordava anche che lo stesso Gesù non parlava l’ebraico colto 
di Esdra, confinato ormai alla comprensione dei soli dotti del suo 
tempo, ma l’aramaico). E denunciava la gravità della condanna della 
Pascendi, giudicata maggiore di quella che aveva colpito Galileo, 
perché quella di Pio X colpiva tutto lo scibile (Senes 1907b, 746).

Quindi si impegnava in una difesa del simbolismo e dell’evoluzione 
del dogma, problematiche cui aveva consacrato il proprio dottorato. 
Il primo era una necessità assoluta del cristianesimo, per via 
dell’ineffabilità di Dio. La seconda, da applicare soltanto ai simboli 
e alla mente dei cristiani e non al simboleggiato, se negata, portava 
alla negazione della dogmatica o alla sua conversione in «idolatria 
materiale» (747-8).

Anche le considerazioni ecclesiologiche di Senes risultavano 
nettamente distinte da quelle che, sull’onda di una radicalizzazione 
nella ricezione delle dottrine formulate dal Concilio Vaticano I, già 
di per sé chiaramente sbilanciate a favore dell’elemento gerarchico, 
prevalevano negli ambienti intransigenti dalla fine dell’Ottocento:

Cristo ha stabilito e voluto nella sua Chiesa la gerarchia legittima 
e canonica non l’autocrazia inconscia, dispotica ed assoluta a base 
di terrore, né la burocrazia simoniaca e barattiera ed a base di 
intrigo e di sopruso. All’uopo egli ha voluto che gli apostoli fossero 
dodici ed a Paolo diede un apostolato speciale per dimostrare che 
gli apostoli e dottori possono essere anche fuori della gerarchia 
usuale, che, se non riconosce tali apostoli e dottori, cessa di esser 
tale poiché eserciterebbe l’autorità in «destructionem» anziché in 
«aedificationem». (Senes 1907b, 749-50)

Giovanni Vian
Giuseppe Senes e il modernismo



Giovanni Vian
Giuseppe Senes e il modernismo

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 265
Philogrammatos, 257-268

Infine nelle conclusioni Senes affermava senza remore:

Considerata coi criteri dell’Enciclica «Pascendi» la sintesi di ogni 
eresia sarebbe il cristianesimo in cui son nate [le eresie]. Come 
però sarebbe follìa abolire il cristianesimo per distruggere i suoi 
eretici, così è follìa mover guerra al modernismo perché alcuni dei 
modernisti ne abusano. L’asserire poi sul serio che il modernismo 
è la «sintesi di ogni eresia» mette in dubbio dello stato d’animo di 
chi asserisce tale e tanta calunnia e se il rispetto e la venerazione 
dovuta non consigliassero commiserazione e longanimità sarebbe 
il caso di ricorrere agli alienisti. Onde l’autorità venga rispettata 
è necessario che la rispetti chi la indossa né la rispetta colui che 
ne abusa e la sconsacra. (Senes 1907b, 750)

L’articolo, comparso sul periodico allora diretto dallo studioso di 
storia Alberto Lumbroso e dal critico d’arte Arturo Jahn Rusconi, 
suscitò reazioni contrapposte. Da un lato divenne bersaglio della 
stampa cattolica integralista. Esso fu infatti ripreso e attaccato 
due volte da L’Unità Cattolica (Bedeschi 1981, 211 nota 26),20 che 
chiese la sospensione a divinis dell’autore. E in effetti nel giro di 
qualche settimana esso costò al sacerdote originario di Nule, 
allora domiciliato a Firenze, quella misura disciplinare da parte 
della locale Curia diocesana, in data 31 dicembre 1907 (Zene 1999, 
214). In quelle circostanze di prima, estesa e violenta affermazione 
dell’antimodernismo dopo l’uscita della Pascendi, Senes fu 
attaccato anche da monsignor Jacopo Scotton, dell’intransigente 
e antimodernista «La Riscossa» di Breganze, contro il quale il 
battagliero sacerdote sardo mosse querela.21

Ma l’articolo e forse anche l’opuscolo di Senes uscito poco dopo, 
oltre che la sua non invisibile presenza personale nel contesto 
fiorentino, ancora prima che egli fosse colpito dalla censura 
ecclesiastica lo resero oggetto di attenzione da parte anche di 
alcuni ambienti riformistici cattolici. Aiace Antonio Alfieri, legato al 
barnabita Pietro Gazzola e tra i promotori de «Il Rinnovamento», in 
una lettera del 10 novembre 1907 da Milano domandava informazioni 
sul sacerdote sardo a Giuseppe Prezzolini, allora attento, con proprie 
visioni, al ‘movimento’ modernistico (Botti 1981; 1982-83): 

Scusa poi se ritorno su una domanda che ti ho già fatto, e che 
non so a chi altri rivolgere a Firenze. Conosci il Giuseppe Senes? 
prete, abitante in via Ghibellina 74. A me risulterebbe, da quello 

20  Sull’intransigente e antimodernista periodico L’Unità Cattolica, allora pubblicato 
a Firenze, cf. Tagliaferri 1993.
21  Scotton ne riferì a Pio X nel gennaio 1908 (Dieguez 2003, 54).



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 266
Philogrammatos, 257-268

﻿ che mi ha spedito lui stesso, affetto da mania di persecuzione; ma 
indubbiamente deve aver avuto gravi traversie. Deve essere un 
erudito (specie in questioni filologiche) e una mia, forse troppo 
ingenua, pietà mi fa pensare se non sarebbe possibile utilizzarlo, 
tanto più che deve trovarsi in molto tristi condizioni. Penso di 
vederlo alla mia prossima venuta a Firenze, ma purtroppo questa 
non potrà essere vicina, se tu in qualche modo sapessi darmi 
indicazioni prima, te ne sarei gratissimo. (citata in Botti 1982‑83, 
149-50)

E lo stesso contesto delle Chiese evangeliche, che si andava via via 
impegnando in modo crescente in una nuova fase della polemica 
antipapale proprio in riferimento alla condanna del modernismo 
cattolico, si mostrò episodicamente attento all’articolo di Senes. 
Infatti il nuovo settimanale valdese «La Luce», nel primo dei suoi due 
numeri di saggio,22 vi attirava l’attenzione dei lettori, sottolineandone 
la vivace critica nei confronti della Pascendi. La sintesi giornalistica 
proposta dal periodico, accompagnata da un’ampia citazione 
della parte finale dell’articolo di Senes, si concludeva con un 
incoraggiamento ai modernisti: «se non c’inganniamo, i modernisti 
cominciano a fare quel che il mondo aspetta da loro. Avanti, Avanti!».23

In seguito, ottenuta la revoca della sospensione a divinis, in una 
situazione che si era fatta sempre più difficile anche dal punto di 
vista economico, Senes assunse un atteggiamento reiteratamente 
polemico contro i vertici ecclesiastici fiorentini e vaticani e insieme 
contro le autorità amministrative e politiche locali, sarde, italiane. 
Nel giugno 1911 la Curia di Firenze gli intimò di lasciare l’arcidiocesi 
entro la fine di agosto, con la minaccia di una nuova sospensione a 
divinis. Di fronte alle resistenze di Senes, anche per via degli urti 
con le autorità cittadine il 4 marzo 1912 fu arrestato e rinchiuso per 
qualche tempo nella Clinica psichiatrica di Firenze.24 Nel 1913, dopo 
avere conferito i propri manoscritti alla Biblioteca Universitaria di 
Sassari, Senes partì per l’Argentina, dove gradualmente le notizie che 
lo riguardano si affievolirono, al punto che la stessa morte a Buenos 

22  Il settimanale avrebbe iniziato a uscire regolarmente nel gennaio 1908.
23  «Un articolo contro Pio X scritto da un prete». La Luce, 4, 21 dicembre 1907. Sulla 
Chiesa valdese e il modernismo cf. Vian 2025.
24  Merita segnalare che già nel 1895 Senes, durante la permanenza in Inghilterra, aveva 
inviato istanze al noto esponente radicale Felice Cavallotti per chiedere di interporsi al 
proprio ricovero in un ospedale psichiatrico (Fondazione Giacomo Feltrinelli, 64). I dati 
a me noti in riferimento a Senes non permettono di precisare meglio questi episodi. Va 
comunque ricordato che, nel contesto dell’epoca, il ricorso agli internamenti per cause 
formalmente riconducibili all’ambito delle patologie psichiatriche era talvolta utilizzato 
per reprimere manifestazioni di dissenso di vario genere.

Giovanni Vian
Giuseppe Senes e il modernismo



Giovanni Vian
Giuseppe Senes e il modernismo

Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 267
Philogrammatos, 257-268

Aires, l’11 settembre 1920, secondo Zene (1999, 214-16) esigerebbe 
una verifica critica.

Come si vede, si tratta di piccole questioni e divagazioni, marginali, 
ma – almeno questo è il presupposto, mi auguro non illusorio –, da un 
certo punto di vista dotate di qualche tratto analogico, per i risvolti 
e per gli ‘strumenti’ utilizzati, tra fonti, archivi e biblioteche sia 
‘tradizionali’, sia digitali, ma anche per il tentativo di portare luce 
su figure e aspetti meno noti (in questo caso, del rinnovamento e della 
‘dissidenza’ religiosi nell’Italia del primo Novecento), non del tutto 
estranee rispetto al percorso accademico, alle attività di ricerca e 
didattica e all’articolato contributo scientifico di Paolo Eleuteri, cui 
queste pagine sono dedicate come minuscolo segno di riconoscenza.

Bibliografia

Fonti edite

Belloni-Filippi, F.; Formichi, C. (1910). Il pensiero religioso e filosofico dell’India. Firenze: 
Edizione della Biblioteca filosofica.

Formichi, C. (1908a). Il tarlo delle università italiane. Pisa: Tipografia editrice F. Mariotti.
Formichi, C. (1908b). Salus populi. Saggio di scienza politica. Torino: F.lli Bocca.
Formichi, C. (1910). «Gli studî di Filosofia indiana». Rivista di filosofia, 2(1) (gennaio-

marzo), 43-55.
Formichi, C. [1913]. La dottrina di Gautama Buddha e i suoi valori umani. Conferenze 

tenute in Roma, al Circolo di Filosofia, l’8 e il 12 febbraio 1913. Roma: D. Ripamonti.
Senes, G. (1898). Cesare e Piero, ossia dei rapporti fra la Chiesa e lo Stato in Italia. Quali 

sono e con quanto danno comune, quali dovrebbero essere secondo ragione per la 
miglior coesistenza dei due istituti e pel maggior bene comune. Firenze: Tipografia 
Commerciale di A. Niccolai.

Senes, G. (1907a). Alcuni Perché al Cuore di Pio X nel suo Giubileo Episcopale. Firenze: 
Società Tipografica Fiorentina.

Senes, G. (1907b). «Pio X e il Modernismo. Risposta all’ultima enciclica». Rivista di 
Roma, 11, 744-50.

«Titoli dioecesis immutatio» (1915). Acta Apostolicae Sedis, 7, 121-2.

Studi

Arnold, C. (2007). Kleine Geschichte des Modernismus. Freiburg; Basel; Wien: Herder 
Verlag.

Bedeschi, L. (a cura di) (1981). «Il modernismo toscano. Variazioni e sintomi». Fonti e 
documenti, 10, 11-218.

Botti, A. (a cura di) (1981). «Giuseppe Prezzolini e il dibattito modernista». Fonti e 
documenti, 10, 219-377.

Botti, A. (a cura di) (1982-83). «Giuseppe Prezzolini e il dibattito modernista (seconda 
parte)». Fonti e documenti, 11-12, 79-292.

Chiappetti, F. (2010). «‘Il Rinnovamento’: «una rivista di coscienza dedicata ai fratelli 
della nostra anima»». Benedetti, M.; Saresella, D. (a cura di), La riforma della Chiesa 



Studi di archivistica, bibliografia, paleografia 9 268
Philogrammatos, 257-268

﻿ nelle riviste religiose di inizio Novecento. Milano: Edizioni Biblioteca Francescana, 
177-95.

Crisanti, A. (2020). Giuseppe Tucci. Una biografia. Milano: Edizioni Unicopli. Biblioteca 
di Storia contemporanea 64.

Dieguez, A.M. (2003). L’Archivio particolare di Pio X. Cenni storici e inventario. Città del 
Vaticano: Archivio Segreto Vaticano.

Fondazione Giacomo Feltrinelli. Fondo Felice Cavallotti. Inventario. https://
fondazionefeltrinelli.it/wp-content/uploads/2023/07/Fondo-
Felice-Cavallotti.pdf.

Franchini, S. (2002). Sugli esordi della Società internazionale di studi francescani 
fondata da Paul Sabatier. Santa Maria degli Angeli Assisi: Porziuncola.

Franchini, S. (a cura di) (2004). Chiesa, fede e libertà religiosa in un carteggio di inizio 
Novecento: Luigi Luzzatti e Paul Sabatier. Introd. di A. Zambarbieri. Venezia: Istituto 
Veneto di Scienze, Lettere ed Arti. Biblioteca Luzzattiana, Fonti e studi 10.

Scoppola, P. (1975). Crisi modernista e rinnovamento cattolico in Italia. 3a ed. Bologna: 
il Mulino.

Tagliaferri, M. (1993). L’Unità Cattolica. Studio di una mentalità. Roma: Editrice 
Pontificia Università Gregoriana.

Taviani, P. (1997). «Formichi, Carlo». Dizionario Biografico degli Italiani, vol. 49. Roma: 
Istituto della Enciclopedia Italiana, 45-7.

«Litterae encyclicae […] de modernistarum doctrinis» (1907). Acta Sanctae Sedis, 
40, 593-650.

Vian, G. (2012). Il modernismo. La Chiesa cattolica in conflitto con la modernità. Roma: 
Carocci.

Vian, G. (2025).Il modernismo e la Chiesa valdese. Evangelici e cattolici nel primo 
Novecento. Roma: Carocci.

Zambarbieri, A. (1994). «Luigi Luzzatti e la crisi modernista». Ballini, P.L.; Pecorari, P. 
(a cura di), Luigi Luzzatti e il suo tempo = Atti del convegno internazionale di studio. 
Venezia: Istituto Veneto di Scienze Lettere ed Arti, 499-525. Biblioteca Luzzattiana, 
Fonti e studi 2.

Zene, C. (1999). «Sardegna e Lingua Sarda negli scritti di Giuseppe Senes (1851-1920)». 
Quaderni Bolotanesi, 25, 207-28.

Giovanni Vian
Giuseppe Senes e il modernismo

https://fondazionefeltrinelli.it/wp-content/uploads/2023/07/Fondo-Felice-Cavallotti.pdf
https://fondazionefeltrinelli.it/wp-content/uploads/2023/07/Fondo-Felice-Cavallotti.pdf
https://fondazionefeltrinelli.it/wp-content/uploads/2023/07/Fondo-Felice-Cavallotti.pdf

	1	L’Archivio Luigi Luzzatti e il modernismo
	2	Giuseppe Senes
	3	La dedica a Luigi Luzzatti
	4	I contenuti dell’opuscolo
	5	Un articolo a favore del modernismo e contro la Pascendi

