
Filologie medievali e moderne 36 | 31
DOI  10.30687/978-88-6969-989-4/001

Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV
Andrea Ferrando

9

1	 Un unicum

﻿
1.1	 Ipotesi sull’autore e sulla datazione del testo

Il Fiore dei conversi è un poemetto in sonetti ritornellati realizzato 
presumibilmente attorno alla fine del sec. XIV, in cui il protagonista, 
che non rivela mai il proprio nome, narra il viaggio da lui compiuto, 
mentre è ancora in vita, nell’aldilà, sotto la guida e la scorta di una 
saggia guida, a cui spesso si rivolge con l’appellativo duca.

Nessuna informazione è pervenuta in merito all’autore dell’opera: 
il fatto non è così infrequente nella letteratura medievale e, dato il 
contesto in cui ci si trova – come meglio si dirà tra poco –, più che un 
semplice accidente dovuto alla trasmissione del testo, potrebbe essere 
il risultato di una strategia deliberata.1 In ogni caso, diversi indizi di 
natura testuale invitano a identificare chi ha composto il poemetto 
con un individuo afferente al variegato universo religioso trecentesco.

Un primo suggerimento in tal senso si rinviene nell’affermazione 
contenuta nel sonetto CXLIX, vv. 14‑16: «sì ch’ïo ’ntesi ben quel ch’ei 
dicieno | e qui lo pono in questi legier versi | per mi’ essemplo e 
degli altri conversi»; l’io-narrante – che coincide con il protagonista 
dell’intera vicenda – afferma di voler trascrivere il testo dell’inno 
che ha appena ascoltato cantare dalle anime dei giusti che popolano 

1  Per il tema dell’autorialità e dell’anonimato nei testi medievali cf. Delle Donne 2016 
e i relativi e specifici rimandi bibliografici.

Sommario  1.1 Ipotesi sull’autore e sulla datazione del testo. – 1.2 Innovazioni ed 
eccentricità.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-989-4/001&domain=pdf&date_stamp=2026-01-12


Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 10
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

﻿un giardino dalle fattezze di un hortus conclusus situato sulla Luna, 
affinché sia lui che gli altri conversi possano trarne un giovamento utile 
alla loro edificazione spirituale. Il tecnicismo adoperato designa una 
specifica categoria strutturata all’interno del monastero medievale, 
cioè chi vive presso un ordine religioso senza aver preso i voti e si 
adopera in mansioni di servizio. Questo elemento è sintomatico per 
capire qualcosa di più sull’autore del testo in questione, testo che si 
potrebbe allora considerare come il frutto del lavoro e delle riflessioni 
di un laico, o forse di un individuo in via di formazione per ricevere gli 
ordini sacri, come i numerosi e puntuali rimandi alle Sacre Scritture 
e a opere di natura esegetico-patristica, schiettamente teologica o più 
genericamente catechistico-dottrinaria sembrano lasciar intendere.2

Si è pensato pertanto di proporre l’intitolazione Fiore dei conversi, 
così da sottolinearne il possibile bacino di riferimento ideologico-
culturale e, al contempo, la tipologia testuale: in quattro occasioni 
(CXXXVIII 16, CCXXX 6, CCXXXIII 2, CCCXVII 15) con il sostantivo 
fior viene indicata infatti nel poemetto la singola tessera testuale 
corrispondente al sonetto.3

Riguardo a una più precisa datazione del testo, si dovrà segnalare 
una possibile spia nel sonetto CCCII 1‑4: «I’ remirava pur la croce 
bella | du’ se distese la cristi[a]na pianta, | che mill’ e trecento cinque con 
ottanta | anni è stata sopra a questa stella», con cui l’autore si riferisce 
al germogliare del cristianesimo e ai benefici effetti da esso scaturiti per 
l’umanità, che da allora può aspirare alle mete celesti e alla vita eterna.

Questo riferimento all’anno 1385 – pur da trattare con cautela – si 
allinea comunque con gli esiti paleografici4 e pare potersi confermare 
anche sulla base del suo contenuto, un poemetto che è collocabile nel 
grande alveo dell’epigonismo dantesco trecentesco.

1.2	 Innovazioni ed eccentricità

Originalità dell’invenzione narrativa e singolarità dell’aspetto 
formale sono indubbiamente i due tratti più significativi che 
contraddistinguono il Fiore dei conversi.

2  Cf. § 3.1.3 e 3.1.4.

3  La professoressa Sara Ferrilli, che ringrazio per l’osservazione, sollecita a interrogarsi 
sulla possibilità di intitolare il poemetto Fiori dei conversi, a motivo della presenza di una 
pluralità di componimenti. La scelta di optare per la forma singolare Fiore è stata tuttavia 
preferita con lo scopo di valorizzare – già a livello di intitolazione – la qualità poematica 
che contraddistingue la serie, mettendo in risalto il suo carattere macrotestuale. In 
tal senso il plurale Fiori avrebbe potuto risultare forse meno pregnante. Si aggiunga, 
inoltre, che il titolo scelto viene favorito anche in conformità con un altro contributo da 
me pubblicato sul medesimo testo, cf. Ferrando 2023.

4  Cf. § 6.1.1.



Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 11
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

Il lavoro dell’anonimo autore, chiaramente collocabile, come 
anticipato, sul versante dell’epigonismo dantesco, sia per le tematiche 
che per lo spirito di fondo, costituisce una frangia estrema dello 
sperimentalismo trecentesco, tanto nel comportamento dinanzi 
alle auctoritates quanto per ciò che concerne la soluzione metrica 
adottata.5 L’atteggiamento di attiva rielaborazione dei materiali 
delle fonti ispiratrici e di marcata divergenza rispetto ai canoni 
rappresenta senz’altro la cifra significativa del testo.6

Infatti, se in termini di complessivo impianto narrativo il poemetto 
rientra a pieno titolo nel campo dei racconti di viaggi allegorici e 
di visioni inerenti la visita dei regni dell’oltremondo – sorti sulla 
scia della fascinazione esercitata dalla Commedia dantesca e aventi 
nell’enciclopedico e incompiuto Dittamondo di Fazio﻿ degli Uberti 
l’esponente più significativo –, per quanto riguarda taluni snodi delle 
singole vicende e per la sua impronta specificamente didascalico-
dottrinaria esso presenta una spiccata inusualità.7

L’àmbito che fornisce più numerosamente e più vistosamente 
gli indizi dell’unicità dell’opera è la configurazione della geografia 
dell’aldilà.

Il discepolo-protagonista e la sua guida – la quale assume su di sé le 
funzioni del Virgilio﻿, ma anche, per certi versi, della Beatrice﻿ di dantesca 
memoria – non visitano direttamente tutti e tre i regni dell’oltremondo, 
ma soltanto due, i corrispettivi del purgatorio e del paradiso. Il mondo 
infernale riceve l’attenzione della scena soltanto mediante il racconto 
in flashback del duca-accompagnatore, che, avendo avuto modo, nel suo 
passato, di recarvisi personalmente, fornisce una dettagliata descrizione 
delle pene a cui sono sottoposti i dannati, così da instillare nell’animo 
del suo allievo – in procinto di intraprendere un cammino di conversione 
spirituale che possa liberarlo dalla schiavitù dei vizi – il terrore per 
le irrimediabili conseguenze del peccato e, al contempo, il desiderio 
di incamminarsi risolutamente sulla via delle virtù. L’estromissione 
dalle tappe del viaggio della discesa al regno ctonio – che di fatto 
resta estraneo all’esperienza diretta del pellegrino-narratore, il quale 
ne ha potuto personalmente immaginare i pericoli soltanto grazie a 
una visione avuta in sogno (XV) – potrebbe essere considerata come 
un modo per esorcizzare e allontanare – non soltanto dall’attenzione 
del protagonista dalla morale ancora malferma, ma anche da quella 
del lettore – il pericolo della dannazione eterna che la descrizione 

5  Per un discorso più dettagliato inerente la metrica si rinvia sin d’ora al cap. 5.

6  Per questa questione cf. in particolare § 3.1.1.

7  Per un quadro di riferimento bibliografico sulla produzione dei poemi didascalico-
allegorici di imitazione dantesca cf. Sapegno 1955, cap. 3: 114‑41; si veda poi Tartaro 
1972 e Ciociola 2001, cap. 3: 137‑200 e cap. 5: 223‑70. Alcune riflessioni aggiornate sul 
tema sono presenti anche in Itri, Mazzucchi 2022.



Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 12
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

﻿dell’universo delle tentazioni necessariamente evoca. Il tradizionale 
itinerario del viaggio allegorico è così reso mutilo della fisica presenza 
del primo regno, genericamente indicato come uno spazio sotterraneo 
(sub terra), privato della solenne articolazione delle cornici di impronta 
dantesca – fatto ancor più significativo se si considera che la Commedia 
ha un valore centrale nel poemetto – o di qualche altro genere di 
classificazione delle pene, e liquidato nell’intervallo di pochi sonetti 
(VIII‑XX). Accanto al curioso espediente del racconto rapidamente 
‘riportato’, la riflessione sulla colpa è altresì declinata mediante una 
più approfondita disquisizione sui sette vizi capitali. L’argomento 
è sviscerato attraverso la figura allegorica dell’arbor vitiorum, qui 
mutata nelle sembianze di uno spregevole cespuglio dalle sette fronde, 
la cui radice, ossia la superbia, ha attecchito rigogliosamente presso il 
giardino del protagonista, figurazione della sua anima.8

Sarà opportuno segnalare sin d’ora che tra le novità più forti 
rispetto al modello dantesco vi è la pressoché totale assenza di altri 
spiriti dell’aldilà – oltre al maestro – con la funzione di interlocutori: 
l’unico vero interlocutore del protagonista per tutto il corso del 
viaggio resta il duca. Alla sua voce si alterna, ma più raramente, 
quella di qualche rappresentazione allegorica; ma nulla si ritrova 
di quegli incontri e di quegli scambi di battute con le anime dei 
trapassati che, nel modello della Commedia, Dante﻿ riconosce nella 

8  La raffigurazione allegorica dei vizi (ma anche delle virtù) secondo lo schema dell’albero 
conosce una lunga tradizione (sul tema cf. il fondamentale saggio di Ciociola 1989). La sua 
disseminazione, sia a livello iconografico che codicologico, è attentamente argomentata 
in Bolzoni 2002, cap. 3: 102‑44, con una relativa copiosa bibliografia. Risulta alquanto 
interessante l’analisi che l’autrice conduce attorno alla presenza dell’immagine dell’albero 
e allo schema del settenario in alcune delle Laude di Iacopone﻿ da Todi (cf. Iacopone, Laude, 
124 e ss.), repertorio al quale, mutatis mutandis, l’autore del pometto potrebbe aver 
facilmente attinto, in ragione di una contiguità di tipo geografico-linguistico (il sostrato 
culturale umbro), religioso e tematico (un’elaborazione parenetico-dottrinaria) che pare 
confermata anche dalla presenza di specifici rimandi testuali alla produzione del Tuderte 
sparsi in vari sonetti (cf. § 3.1.3). Si consideri inoltre, ai fini di questo discorso, Delcorno 
2007. Oltre a questo principale canale, tra le altre plausibili fonti di ispirazione – vuoi grazie 
alla frequentazione diretta dei testi, vuoi grazie all’esistenza di un immaginario comune 
e consolidato – per la figura qui proposta, andranno almeno citate la Summa virtutum 
ac vitiorum del domenicano duecentesco Guglielmo Peraldo (William Perault) – opera 
strutturata sullo schema ad albero che godette di una straordinaria fortuna e diffusione (su 
cui cf. https://www.mirabileweb.it/title/summa-de-vitiis-title/190712) – e, 
in senso più generale, tutta la produzione costituita da sermoni e trattati di mano di 
religiosi e predicatori sorta sul tema: valga come esempio per tutti – oltre alla produzione 
esegetico-sermonistica del domenicano Domenico Cavalca﻿ – in particolare per il motivo del 
vizio-radice, il trattato di Iacopo Passavanti﻿, Specchio della vera penitenzia, soprattutto 
il cap. III, nel quale sono declinate diverse tipologie di superbia alla luce dei passi delle 
Scritture e della letteratura patristica che ha affrontato l’argomento, comune bacino di 
riferimento per chi si cimentasse a ragionare sulla questione. Per un quadro più ampio 
della percezione dell’importanza dei vizi cf. ad es. Casagrande, Vecchio 2000. Ringrazio 
il professor Claudio Ciociola per gli spunti di indagine e di riflessione che mi ha voluto 
suggerire per la stesura delle presenti considerazioni.

https://www.mirabileweb.it/title/summa-de-vitiis-title/190712


Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 13
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

sua peregrinazione e che, con la loro presenza, contribuiscono a 
conferire al poema un profilo di marcata storicità.

Altro aspetto meritevole di attenzione è la struttura della 
seconda dimensione della narrazione, l’equivalente del tradizionale 
‘purgatorio’. Sarà doveroso segnalare innanzitutto che proprio 
quest’ultimo termine non compare mai: sono adoperati altri 
indizi che permettono di capire chiaramente che comunque di 
‘purgatorio’ si stia trattando. Al lettore viene lasciato intendere che, 
una volta terminato il ragionamento sulle condizioni dei dannati 
e l’illustrazione delle sette colpe capitali, l’allievo e la sua guida 
muovono i loro passi in direzione di una ‘salita’, che nel corso della 
narrazione si noterà – seppur soltanto mediante qualche cenno 
sporadico – sempre meglio corrispondere al ripidissimo pendio di 
una montagna smisuratamente alta (aspro monte). In tal modo inizia 
a profilarsi l’orizzonte del purgatorio, la cui configurazione fisica 
non si limita alla vetta da scalare – benché spogliata, in analogia 
con quanto avvenuto per il caso dell’inferno, delle sue balze e delle 
sue cornici – ma assume dei contorni molto più ampi e – almeno 
secondo le conoscenze di chi scrive – del tutto inediti.9 Difatti, la 
trasformazione spirituale che interessa il narratore, propriamente 
il tempo del suo travaglio verso una nuova morale e della sua 
‘purgazione’, non si compie nettamente nel corso della scalata 
della montagna purgatoriale, ma si estende all’attraversamento 
delle sfere celesti, che egli compie volando: insomma, anche 
i sette cieli che separano la terra dall’empireo, la dimora di Dio, 
concorrono attivamente alla conversione spirituale del protagonista e 
partecipano con i loro influssi in maniera determinante alla definitiva 
purificazione della sua anima.10 I confini del purgatorio tradizionale 
risultano così dilatati al perimetro di quella regione del cosmo che 
il modello per eccellenza del viaggio oltremondano, la Commedia 
dantesca, aveva definito come già pertinenza del terzo regno. Ma 
a stupire ulteriormente, e forse maggiormente, è la constatazione 
che in questa seconda zona della purificazione, corrispondente ai 
cieli dei sette pianeti dell’impianto cosmologico tolemaico, il Maligno 
possa esercitare ancora proficuamente i suoi influssi, nel tentativo di 
sottrarre al loro destino di beatitudine eterna le anime che stanno 

9  È difficile stabilire se, a quali fonti e in quale misura l’anonimo autore potrebbe 
aver attinto per ideare la strutturazione ‘anomala’ del suo purgatorio. Si potrà forse 
ipotizzare che sia stato in parte tenuto presente quell’ampio immaginario scaturito 
attorno alle opere di san Patrizio e Iacopo da Varagine o alle teorizzazioni dei 
commentatori danteschi (come Alberico da Rosciate e Benvenuto da Imola). Per un 
panorama della genesi e delle forme della geografia purgatoriale si prenda in esame 
almeno Le Goff 2014.

10  I ragionamenti sulla natura delle influenze astrologiche si inseriscono nell’ampio 
dibattito culturale particolarmente caro alla sensibilità medievale a cui allude anche Dante﻿ in 
più occasioni, come ad es. in Purg. XVI 73‑78 e XXX 109‑111 e Par. VIII 85‑135 e XXII 112 e ss.



Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 14
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

﻿adoperandosi con fatica per conquistarsi la salvezza. In tal senso 
il purgatorio, così come viene presentato nel Fiore dei conversi, è 
un regno in cui è vigente il potere delle tentazioni e in cui è ancora 
possibile scivolare irrimediabilmente verso l’abisso della perdizione.11 
Varrà la pena ricordare almeno un episodio in cui ciò risulta evidente. 
L’evento si compie mentre i due viandanti si trovano sul Sole: essi sono 
avvicinati da uno stuolo di spiriti maligni che, con fare lusinghiero, 
si propongono di mettersi al loro servizio e di adorarli. Il sacrilegio 
di vedersi tributati gli onori che spettano soltanto a Dio tuttavia non 
si compie, grazie al tempestivo intervento della guida, che difende il 
protagonista dalle insidie dei malvagi sopraggiunti e li mette in fuga.12 
Parrà di per sé, se non del tutto sorprendente, quantomeno insolito 
che un episodio del genere trovi spazio presso un corpo celeste che 
solitamente funge da scena per fatti di ben altro tenore.

Lo spirito di inventiva dell’anonimo autore, nondimeno, si spinge 
più oltre. Il contesto in cui esso trova la sua migliore espressione è 
quello della seconda delle due sezioni – montagna e zona celeste – in 
cui si può immaginariamente dividere il purgatorio del presente 
poemetto, cioè lo scenario dei sette cieli. In questa cornice, infatti, 
si assiste a uno stravolgimento del sistema di nominazione degli 
astri del tradizionale impianto cosmologico aristotelico-tolemaico 
in favore di una nuova coniazione dei nomi dei pianeti dettata da 
ragioni di ordine schiettamente ideologico. La motivazione per cui 
l’anonimo autore rifiuta gli appellativi con cui comunemente si era 
soliti indicare i pianeti consiste nel fatto che essi coincidono con i 
nomi di divinità pagane.13 È l’autore stesso a dichiarare, mediante 

11  La soggezione ai pericoli del male per il regno in questione è esplicitata, oltre che 
in diverse allusioni disseminate nel corso della salita, in LXXIX.

12  Cf. CCLXIX‑CCLXX.

13  Il problema era già stato discusso da Isidoro di Siviglia, Etymologiae III, lxxi, 
21‑22: «Has [planetas] Romani nominibus deorum suorum, id est Iovis, Saturni, Martis, 
Veneris, atque Maercurii sacraverunt. Decepti enim et decipere volentes in eorum 
adulationem, qui sibi aliquid secundum amorem praestitissent, sidera ostendebant 
in caelo, dicentes quod Iovis esset illud sidus et illud Mercurii: et concepta est opinio 
vanitatis. Hanc opinionem erroris diabolus confirmavit, Christus evertit. Iam vero 
illa, quae ab ipsis gentilibus signa dicuntur, in quibus et animantium imago de stellis 
formatur, ut Arcton, ut Aries, Taurus, Libra et huiusmodi alia; hi, qui sidera perviderunt, 
in numerum stellarum speciem corporis superstitiosa vanitate permoti finxerunt, ex 
causis quibusdam deorum suorum et imagines et nomina conformantes» (cf. Isidoro, 
Etimologie); anche Dante﻿ affronta il problema della discrasia tra nominazione dei corpi 
celesti e principi della religione cristiana, su cui si sofferma in almeno due sedi, cioè 
in Par. IV 28‑63, in particolare 61‑63: «Questo principio, male inteso, torse | già tutto il 
mondo quasi, sì che Giove, | Mercurio e Marte a nominar trascorse» e VIII 1‑12: «Solea 
creder lo mondo in suo periclo | che la bella Ciprigna il folle amore | raggiasse, volta nel 
terzo epiciclo; || per che non pur a lei faceano onore | di sacrificio e di votivo grido | le 
genti antiche ne l’antico errore; || ma Dïone onoravano e Cupido, | quella per madre sua, 
questo per figlio, | e dicean ch’el sedette in grembo a Dido; || e da costei ond’ io principio 
piglio | pigliavano il vocabol de la stella | che ’l sol vagheggia or da coppa or da ciglio».



Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 15
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

le spiegazioni che il maestro fornisce di volta in volta al suo 
discepolo, che adottare quei nomi significa scegliere di rimanere 
all’ombra dell’ignoranza e rifiutare la luce della verità rivelata, 
predicata dalla vera religione, quella cristiana. Con l’avvento della 
storia della salvezza, iniziata con l’incarnazione di Cristo, risulta 
teologicamente inaccettabile continuare ad adoperare un sistema 
nominativo che ponga il suo fondamento sulle usanze e sulle credenze 
di una superata cultura pagana e sia, soprattutto, espressione di 
un’esecrabile idolatria: occorre rifondare i nomi dei pianeti per far 
sì che anch’essi siano manifestazione del progetto di redenzione 
messo in atto dall’unico vero Dio. Ecco che viene allora realizzata 
una sorta di riorganizzazione del cosmo in senso cristiano, attraverso 
una sistematica sostituzione degli appellativi di cinque dei sette corpi 
celesti del sistema astrologico tradizionale: così il nome di Mercurio 
è mutato in Cherubbina, quello di Venere in Serafica, quello di Marte 
in Costantina, quello di Giove in Gioiosa, quello di Saturno in Pariella. 
I soli nomi mantenuti, perché percepiti come non correlati a un 
discorso idolatrico, sono quelli della Luna e del Sole.

La coniazione dei nuovi nominativi è orientata da ragioni 
etimologiche piuttosto chiare: i nomi sostitutivi di Mercurio e Venere 
rimandano alle gerarchie angeliche dei Cherubini (Cherubbina) e dei 
Serafini (Serafica); l’appellativo che sostituisce Marte (Costantina) 
riprende il nome – e, per esteso, l’operato – del primo imperatore 
romano che si convertì al Cristianesimo e fu autore della donatio, 
Costantino﻿; quello che prende il posto di Giove (Gioiosa) – mediante 
un richiamo di tipo paranomastico (GIOve/GIOiosa) – ricalca una 
proprietà tipica dell’astro, cioè infondere nell’anima la ‘gioia’, 
prepararla ad esperire quella letizia che si può godere soltanto in 
paradiso; infine, il nuovo nominativo di Saturno (Pariella) esprime il 
concetto della divina giustizia, che rende ‘pari’ ogni diseguaglianza, 
sana cioè ogni torto e assicura il trionfo della volontà di Dio.14 Si 
registra un numero esiguo di eccezioni in cui il nome pagano è 
accolto, ma ciò avviene in casi con accezione mitologica, per ragioni 
di metro e rima e, comunque, quasi sempre sulla scorta o in ossequio 

14  Di séguito i passi in cui viene fornita una spiegazione sul motivo del rifiuto 
dell’appellativo pagano, per i quali si vedano anche i rispettivi commenti: per Mercurio 
cf. CLIII 1‑5; per Venere CLXXV 1‑4; per Marte, CCLXXXV 15‑16; per Giove, CCCVII e 
per Saturno CCCXXI 12‑16.



Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 16
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

﻿all’autorevole lezione dantesca, secondo un principio di semplice 
imitatio.15

La vera e propria rivoluzione cosmologica e cosmografica 
architettata non interessa esclusivamente il sistema onomastico 
dei corpi celesti, bensì si estende anche a quei consueti connotati, 
o proprietà specifiche, che solitamente erano ad essi attribuiti, di 
fatto scardinandoli e apportandovi significativi cambiamenti, tanto 
più vistosi quanto più lontani dall’impianto dei cieli paradisiaci 
danteschi, che restano in ogni modo – come si avrà modo di 
provare – l’indiscutibile modello di riferimento. Il primo evidente 
allontanamento rispetto al canone si rinviene nel primo dei sette cieli 
che i due viandanti attraversano, cioè quello della Luna. Quest’ultimo 
è privato del suo valore di ricettacolo degli spiriti mancanti ai voti, 
ma è rifunzionalizzato in asilo delle anime dei giusti non battezzati e 
vissuti prima della venuta di Cristo. Esse si ritrovano rinchiuse in un 
hortus conclusus impenetrabile, facente funzioni del limbo dantesco,16 
e intonano un inno alla virtù della Giustizia divina.

Ancora sulla Luna si rinviene un ulteriore elemento degno di 
considerazione. Si tratta del primo incontro del pellegrino con 
le diverse ipostasi delle virtù che – ora sotto le specie di regine 
intronizzate, ora sotto le sembianze di valorosi e temibili cavalieri – in 
qualità di ministre divine, presidiano la salita celeste che conduce al 
paradiso.17 Superato il giardino degli spiriti dei giusti non battezzati, 
infatti, i due viandanti si trovano sul cammino un’imponente figura 
armata, che si rivelerà essere la Provvidenza. Nel corso del viaggio 

15  Si considerino i casi in cui la Luna è detta Diana (VI 5 e CLX 9) o quelli in cui il 
Sole è chiamato Apollo (LVI 6, CCL 1 e 7, CCLXXI 6, CCLXXIII 15, CCLXXXVIII 11) o 
Febo (LXXXI 2, CCI 12, CCXLIII 9, CCLXXXIX 7); e ancora si veda la presenza degli 
appellativi Marte (CCLXXXV 16, CCXC 7 e 16, CCXCIII 1, CCXCIV 1, CCC 16) e Giove, 
ora a significare il pianeta o la personalità mitologica (CXIX 9, CCLXIX 2, CCCVII 13, 
CCCVIII 2, CCCXXI 15), ora da intendersi come corrispettivo di ‘Dio’ (LIV 15, CLXXVII 7, 
CLXXXII 4 e 15). Si veda poi il caso di Venere, stella che è additata con diversi epiteti: 
Ciprigna (calco da Par. VIII 2), Citerea (da Purg. XXVII 95), Vener, Venus.

16  È a dir poco insolita la collocazione presso uno spazio celeste di un luogo destinato 
a ospitare le anime di coloro che, essendo vissuti e morti al di fuori del tempo della 
redenzione e della grazia sacramentale, sono destinati a vedersi esclusi dalla salvezza 
eterna. Se restano immutate le categorie dei suoi abitanti secondo il modello dantesco 
(cf. Inf. IV), questo limbo rivisitato trova, nondimeno, una diversa sistemazione nel 
nuovo ordinamento cosmografico, ed è pervaso da un’atmosfera ben diversa da quella 
che contraddistingueva l’anticamera dell’inferno in Dante﻿.

17  Le imponenti figure, personificazioni delle virtù, sono una delle molte articolazioni 
della forte impronta allegorica che caratterizza l’intero poemetto. Il loro aspetto le 
inserisce nel solco del lungo e fortunato filone della giostra o combattimento tra virtù 
e vizi, diffuso tanto nel panorama letterario – per il quale valga come esempio per tutti 
il Libro de’ Vizî e delle virtudi di Bono Giamboni﻿ – quanto nel repertorio iconografico-
immaginativo, per cui cf. ancora le suggestive considerazioni di Bolzoni 2002, 61‑71. 
Si tengano in considerazione anche le forme con cui sono raffigurate le ipostasi delle 
virtù in Federico Frezzi﻿, Quadriregio, in particolare IV, iii e ss.



Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 17
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

si imbatteranno ancora nella Magnificenza, nella Prudenza, nella 
Diligenza (o Amore-Carità) e nella Giustizia.18 Tra gli incontri che 
costellano il prosieguo del viaggio celeste si dovrà ricordare anche 
la presenza dell’allegoria della Natura. Essa, dotata di tre volti, viene 
rappresentata nelle vesti di un grande sapiente che detiene tra le mani 
dei volumi, identificati uno a uno come i testi delle sette arti liberali, 
gli instrumenta della sapienza medievale. Questa raffigurazione del 
mondo naturale e della sua indagine da parte delle varie branche 
della conoscenza umana non conosce altre attestazioni.19 Per mezzo 
di essa passa la completa rilettura del tradizionale cielo di Mercurio, 
spogliato della sua prerogativa dantesca di sede degli spiriti attivi 
per acquisire la gloria terrena: Natura siede difatti su di un astro 
che di Mercurio è il corrispettivo, la stella Cherubina, l’unica stella 
che, poiché sfreccia nel cielo e scompare immediatamente, i due 
pellegrini non raggiungono fisicamente, ma che osservano, investiti 
da una nuova felicità, mentre sono ancora sul suolo lunare.20

La permanenza su Venere-Serafica, tappa successiva alla visita 
sulla Luna, riserva ancora qualche interessante novità di impianto. 
L’astro – come accadrà anche per le stelle successive – si configura 
come una sorta di ‘navicella’, che rapisce il pellegrino e la sua 
guida e li conduce, ruotando costantemente nel cielo, verso l’alto. 
Prerogativa di Serafica è mondare l’anima di chi si trova immerso 
nella sua luce da ogni residuo di colpa e di predisporlo così all’accesso 
ai cieli superiori e all’incontro con Dio. La stella adempie a questa 
sua missione emanando un estenuante calore, che, ancorché induca 
più volte il protagonista alla perdita dei sensi, funge da salutifero 
tormento (mediante di esso avviene, infatti, la purificazione dello 
spirito) nonché di ristoro dal gelido vento che, spirando sulla 
Luna, ha infreddolito i due viandanti. Tale ruolo di cintura ignea 
affidato a Serafica è da leggersi a tutti gli effetti come un’originale 
rivisitazione del dantesco muro di fuoco descritto in Purg. XXVII.21 
Il rinnovamento spirituale qui ambientato manifesta i suoi benefici 
effetti dopo poco tempo, ossia nello snodo successivo del viaggio, 
che è l’approdo all’eden, il Deliziano. Dopo aver percorso tutta la 
propria orbita, difatti, Venere giunge vicino alle pendici di una 

18  Dopo il ritratto di Giustizia, già figurata dalle parole degli abitanti del limbo 
come un’effigie dal volto dorato (CL‑CLI) e in futuro descritta anche nelle fattezze 
di una maestosa regina che agisce sempre concordemente alla Diligenza (CCV), si 
incontreranno altre figure di cavalieri, allegorie di comportamenti coincidenti o 
strettamente riconducibili alla sfera delle virtù cardinali: la Provvidenza (CLIV‑CLVIII), 
la Magnificenza (CLXVIII‑CLXXI) e la Prudenza (CCXXI).

19  Sulla complessa questione della sistematizzazione e della rappresentazione delle 
arti liberali cf. Pegoretti 2024, in particolare 13‑15.

20  Cf. CLII‑CLIII.

21  Cf. CCIII.



Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 18
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

﻿nuova altura celeste, in prossimità della quale si ferma affinché il 
discepolo e il suo maestro possano lasciarla. È sulla sommità della 
nuova montagna, raggiungibile soltanto in volo, che sorge l’eden.22 Al 
di là dello scardinamento della consueta dimensione ‘terrestre’ del 
giardino delle delizie, non sito più in una zona remota o misteriosa 
del mondo, ma addirittura al di fuori dei suoi confini, ciò che colpisce 
è che la sua conformazione presenta una struttura che è mutuata dal 
modello del castello degli spiriti magni di Inf. IV. A individuare questa 
possibile fonte di ispirazione è la presenza di sette cerchia murarie23 
che preludono all’ingresso nel giardino, ognuna dotata di un nome 
frutto di uno specifico simbolismo e della pura fantasia dello scrittore: 
Paraclito, Eli-vedere, Clemente, Saturato, Lunnuèl, Tellusàn e Rego. 
Su ciascun muro è incardinata una porta, allegoria – ancora – di un 
atteggiamento virtuoso di cui l’anima che sale verso il paradiso deve 
appropriarsi: Sobrietà, Castità, Pietà, Prudenza, Pazienza, Cortesia 
e Nullità.24 Sarà opportuno far notare che al centro del nuovo eden 
viene collocato l’albero della vita, fatto significativamente procedere 
dalla – e corrispondere alla – virtù dell’Umiltà, perfetta antitesi della 
pianta dei vizi, che, come visto, germoglia dalla radice di Superbia.25

Anche il cielo del Sole non è esente da qualche intervento di 
natura innovativa. Non più abitato dagli spiriti sapienti danteschi, 
questo spazio cosmico è predisposto ad essere una sorta di 
anticamera trasposta del paradiso. Nel corso del suo attraversamento 
l’allievo, mentre continua a disquisire insieme al proprio maestro 
sull’importanza delle virtù e sui dogmi della fede, riceve da 
quest’ultimo una dettagliata descriptio del regno divino. Come 
avvenuto per il caso del racconto del mondo infernale, anche adesso la 
guida pronuncia solennemente un discorso illuminante, fondato sulla 
propria singolare esperienza di trapassato cui è già stata concessa la 
possibilità di vedere con i propri occhi la dimora di Dio. Le sue parole 
concorrono a preparare l’anima del discepolo al grande e definitivo 
incontro che avverrà una volta raggiunta la meta del viaggio e a 
fargli pregustare le ricompense che attendono i convitati al banchetto 

22  Il posizionamento dell’eden nell’organigramma terrestre (ma lato sensu cosmico) 
è un problema sentito e dibattuto nella temperie culturale del tempo, come dimostra 
anche l’attenzione che vi riserva, ad es., anche Fazio﻿ degli Uberti in Ditt I xi 7‑28.

23  Risulta forse superfluo far notare la costante del numero sette, cifra polisemica di 
elevata risonanza simbolica – sia per quanto concerne la cultura biblica, sia per quanto 
riguarda la dottrina cattolica – ricorrente per tutta la durata del poemetto: sette sono 
le fronde della pianta dei vizi, sette i corpi celesti visitati, sette le mura e le porte da 
attraversare per accedere al Deliziano.

24  È opportuno chiarire che, se per l’immagine delle sette mura il presumibile modello 
è l’inferno dantesco, per quanto concerne la conformazione dell’eden l’ipotesto di 
riferimento è indubitabilmente Gn 2, cf. CCIX‑CCXLII.

25  Per la figura dell’albero della vita cf. in particolare CCXII.



Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 19
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

dell’eterna festa celeste. Insieme a questo elemento anticipativo-
preparatorio, una seconda macro-novità che caratterizza il cielo del 
Sole è l’epifania della Trinità sotto forma di un triforme bagliore, 
nei cui abbacinanti splendori il protagonista, poco prima di cadere 
vittima di un mistico rapimento, scorge anche l’immagine riflessa del 
proprio volto trasfigurato, in un’evidente operazione di trasposizione, 
rimodulazione e ricontestualizzazione di Par. XXXIII.26

Il nuovo cielo di Marte, ossia di Costantina, pur mantenendo 
una funzione assimilabile a quella della tradizione dantesca – come 
dimostrano, oltre che a un’esplicita ripresa di passi e motivi da Par. 
XIV, il suo essere asilo degli spiriti dei martiri e il suo infondere nelle 
anime la forza per difendere la fede in Cristo27 – subisce una sorta 
di rilettura allegorica in un marcato senso cristianizzante. La stella 
è interamente costellata da croci luminose, tra le quali ne risplende 
una più grande e più splendente delle altre, su cui è impresso il titulus 
crucis I.N.R.I. Alla sua luce, così folgorante da indurre il pellegrino 
alla perdita dei sensi, sono associati vari effetti proficui per l’anima 
in via di redenzione: la facoltà di un retto discernimento, la tenacia 
per vincere gli ostacoli delle potenze avverse e la sollecitudine nel 
compiere le opere di misericordia.

Un’ultima variazione deve essere presa in considerazione per 
quanto riguarda la sistemazione astrologica e le consuete prerogative 
dei cieli e dei pianeti: si tratta dell’esatta inversione degli influssi di 
Giove e Saturno. Nei modelli precedenti – come in Dante﻿ – a Giove 
spettava la prerogativa di ispirare la giustizia e di indurre le anime 
alla pratica effettiva di questa virtù: qui a questo compito non attende 
l’astro corrispettivo di Giove, ossia Gioiosa, bensì Pariella, l’ultima 
delle sette stelle visitate dai due viandanti; viceversa, il tradizionale 
compito di Saturno, predisporre gli spiriti alla contemplazione, è 
proprietà di Gioiosa.28

Persino le regioni più alte del cosmo non sono risparmiate dalle 
rivisitazioni della vena inventiva dell’anonimo autore, che le rinnova 
riformandone ora il valore allegorico, ora l’assetto spaziale.

Il primo dato considerevole concerne una nuova proposta 
interpretativa del significato delle dodici costellazioni zodiacali. 
Esse – illustrate ai due pellegrini una a una da un monologo ad hoc 
tenuto dal profeta Elia﻿, custode di Pariella – sono collocate sullo 
sfondo della volta celeste, in una sorta di parete immaginaria che 

26  La visione della Trinità si sviluppa nel ciclo di sonetti CCXLIII‑CCLXXXV ed è 
costruita, oltre che sul principale ipotesto di Par. XXXIII, anche sulla base di altri prelievi 
del poema dantesco in cui si allude al dogma (come ad es. Purg. III 26 e Par. XIII 33‑36).

27  Cf. CCLXXXVI‑CCCVI.

28  Per le proprietà di Gioiosa cf. CCCVII‑CCCXXI; per quelle di Pariella cf. in 
particolare CCCXXIII.



Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 20
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

﻿divide la regione dei sette cieli dei pianeti dalla dimensione del 
paradiso propriamente detto, sede di Dio. Seppure le loro fattezze 
restino quelle delle dodici figure mitologiche, nel poemetto la loro 
caratterizzazione subisce una rilettura in senso negativo, per mezzo 
della quale sono presentate come delle fiere malvagie, temibili 
servitrici delle potenze demoniache. Ognuna di queste dodici creature 
maligne cospira affinché le anime che cadono sotto la propria nefasta 
influenza possano smarrirsi e deviare dalla retta via della conversione 
e della purificazione che le condurrebbe al conseguimento dell’eterna 
beatitudine paradisiaca. Pertanto si adoperano per condizionare, 
mediante delle tentazioni che variano da costellazione a costellazione, 
il temperamento e le azioni degli individui: l’Ariete ispira l’ipocrisia; 
il Toro la durezza di cuore e l’inettitudine; i Gemelli la confusione 
dell’intelletto; il Cancro un’irrimediabile irresolutezza; il Leone 
l’accidia, la ferocia e la frode; la Vergine ogni forma di arrogante 
empietà; la Bilancia l’ingiustizia; lo Scorpione la perdita della 
ragione e del buon senso; il Sagittario ogni deriva dell’eloquenza 
priva di moderazione; il Capricorno la discordia e la codardia; 
l’Acquario l’indifferenza agli insegnamenti della fede e, infine, i 
Pesci la presunzione della sufficienza della sapienza umana ai fini 
della salvezza.29 Il rinvenimento, in una zona così alta dei cieli, delle 
allegorie delle tentazioni e, in senso più generale, dell’operatività del 
male alle soglie del paradiso desta un qualche stupore, ma si inserisce 
nell’inedito disegno di riordinamento del cosmo e di allargamento 
dei limiti dello spazio e della durata della purgazione dei quali si è 
detto. Particolarmente interessante in questo settore è soprattutto il 
processo di moralizzazione della volta celeste, che si delinea come un 
breve compendio dei vizi più esecrabili, dalla cui pratica è doveroso 
guardarsi con intransigente vigilanza. Questa rifunzionalizzazione 
del valore simbolico delle costellazioni rappresenta una formula 
originale e unica, che costituisce quasi un caso a sé stante. Volendo 
mettersi alla ricerca di qualche antecedente che possa aver ispirato 
l’operazione in atto, si potranno trovare due casi a cui pare doveroso 
prestare attenzione. Si tratta del trattato astrologico De imaginibus 
di Pietro d’Abano﻿ e quello dell’Officiolum di Francesco﻿ da Barberino﻿.

La prima opera risponde al tentativo di riassumere in un libro dal 
profilo iconografico – contenente 360 immagini, una per ogni grado 
del cerchio zodiacale – tutte le possibili influenze esercitate, sia a fin 
di bene che a fin di male, da ogni segno zodiacale entro il periodo 
calendariale che gli è proprio. Ogni figura presentata è commentata 
da una didascalia sottostante che intende esplicitare tutte le possibili 
diverse inclinazioni comportamentali in vario modo riconducibili al 

29  Cf. CCCXXIX‑CCCXLV.



Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 21
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

segno in questione.30 Il secondo testo è formato dalla parte residuale 
di un calendario moralizzato, posto all’inizio del libro d’ore che si 
è dimostrato essere stato realizzato su idea e per commissione del 
notaio e letterato Francesco da Barberino﻿.31 A ognuno dei quattro 
segni zodiacali che sono pervenuti è abbinata – diversamente 
da quanto avveniva nella tradizione, che di solito prevedeva la 
raffigurazione dei lavori del periodo – la miniatura di un vizio: a 
marzo (in corrispondenza dell’Ariete) l’allegoria della Tristitia; 
ad aprile (Toro) la Vanitas e la Laetitia, da intendersi come svago 
improduttivo e abbandono al piacere; a settembre (Bilancia) la Gula; 
a ottobre (Scorpione) l’Ebrietas. Non si può affermare, ovviamente, 
che l’anonimo ideatore del poemetto in oggetto avesse presenti 
questi modelli; certamente, nondimeno, il loro impianto e la loro 
giustapposizione lascia intravedere l’esistenza di un’esigua – attestata 
in qualche caso sporadico – corrente interpretativa che individuava 
nelle costellazioni uno dei responsabili nefasti della perdizione del 
genere umano, nel cui solco la lunga serie di sonetti in questione può 
a buon titolo trovare inserimento.

L’ultimo atto della renovatio operante nel Fiore dei conversi 
si compie nell’estrema area siderale della geografia celeste 
prospettata.32 La suprema regione dei cieli non è strutturata 
secondo la tripartizione consacrata dal capolavoro dantesco – ossia 
il susseguirsi, dal basso verso l’alto, di Cielo delle Stelle Fisse, 
Primo Mobile (o Cristallino) ed Empireo – ma è di fatto uniformata 
in un’unica dimensione, pur sempre paradisiaca, alla quale viene 
attribuito il nome di Cristallino. Nel corso di tutta la narrazione 
questo appellativo (nei fatti assunto con l’esplicito valore sinonimico 
di ‘paradiso’, forse con l’intento di evocare il suo essere diafano 
e costituito di esclusiva sostanza luminosa)33 è adoperato per 

30  Per il trattato De imaginibus cf. Astrolabium planum in tabulis ascendens continens 
qualibet hora atque minuto equales domorum celi moram nati in vtero matris cum 
quodam tractatu natiuitatum vtili ac ornato necnon horas inequales pro qualibet clima 
mundi, cc. 44v-92v. Si veda poi Mariani Canova 2008, in particolare 480 e ss.

31  Cf. Mariani Canova 2015, in particolare 78‑9. Dalle considerazioni della studiosa 
sulle altre parti sopravvissute del libro, si rileva che al mese di gennaio era associata 
la Pigritia. Cf. inoltre Sutton 2005 e Blume 2015, 173: «The calendar stood normally 
at the beginning of a book of hours. Together with the signs of zodiac we see here not 
the labors of the months as usual, but the personifications of vices. This is – to my 
knowledge – singular and we have to understand it as an attempt to place all the vices 
within a system which is combined with the cycle of the year. Every month has his 
specific vice, like drunkenness in November or sadness at the end of winter. So already 
the calendar is combined with an ethic, educational concept».

32  Si tratta dell’ultimo segmento narrativo, ossia dei sonetti CCCXLVI‑CCCLXXII.

33  Cf. ad es. quanto affermato in Cv II iii 7: «lo nono [cielo] è quello che non è sensibile 
[…] lo quale chiamano molti Cristallino, cioè diafano o vero tutto trasparente» (cf. Dante﻿, 
Cv, 234).



Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 22
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

﻿riferirsi alla sede di Dio e al suo regno, cioè a quel luogo posto oltre 
le sfere dei sette cieli e da essi separato mediante la parete della 
volta celeste su cui sono collocate le costellazioni, e all’interno 
del quale può essere finalmente raggiunto dalle anime, così come 
accade anche al protagonista, il traguardo della felicità senza fine. 
L’accesso al paradiso è accompagnato nella narrazione da un evento 
eccezionale, segno visibile del completamento di quel lungo processo 
di radicale conversione e di intimo rinnovamento che attraversa tutto 
il racconto, ossia la trasformazione del pellegrino in una creatura 
celeste della più alta gerarchia angelica, quella dei Serafini.34 In 
grazia di questa mutata sembianza, espressione dell’operare della 
Carità e immagine esteriore di un cambiamento interiore, egli può 
personalmente e direttamente compartecipare della natura divina, 
sulla cui impronta e alla cui luce il proprio essere riceve una nuova 
forma e una nuova sostanza spirituale. All’acquisizione di una nuova 
veste e di una nuova natura fa séguito nel protagonista un totale 
annichilimento in Dio, che egli percepisce mediante un sentimento di 
indicibile appagamento mai esperito prima e attraverso il venir meno 
di ogni suo desiderio, sensazioni che si accompagnano a una perfetta 
corresponsione tra la propria volontà e quella divina.

Lo sposalizio mistico e l’unione-fusione tra l’io-narrativo e Dio, 
implicante la caduta della soggettività e l’accondiscendente e 
incondizionato abbandono all’agire divino sono elementi ricorrenti 
della letteratura mistica, di diversi trattati di stampo religioso 
incentrati sulla relazione amorosa tra Creatore e creatura,35 e di 
grandissima parte della spiritualità francescana, in particolare 
della produzione di Iacopone﻿ da Todi. Alla base di questa coloritura 
mistica che tinteggia la parte conclusiva del poemetto potrebbero 
effettivamente collocarsi il repertorio figurale e le tematiche di opere 
di simile tenore, alle quali si accompagna ancora, seppur in maniera 
velata e sporadica, la patina scritturale, come si evince dalla presenza 
di qualche intarsio estratto e rimodulato dal Canticum Canticorum.36

Accanto a tali elementi il tratto forse più rilevante che emerge 
dall’impostazione del nuovo paradiso è l’assenza della diretta visio 
Dei che Dante﻿ aveva posto ad epilogo del proprio percorso letterario e 

34  Cf. in particolare CCCL. L’eccezionale metamorfosi fisica e spirituale viene 
preannunciata al protagonista dal suo duca già in CXIX 12.

35  Cf. Zambon 2007, in particolare la ricca introduzione in cui sono enucleati e 
commentati i temi dell’excessus mentis e dell’unitas spiritus, cioè del rapimento mistico 
e della perfetta unità del volere dell’anima con quello di Dio (cf. XLVI e ss.), così come 
quelli dell’annichilimento dell’io nell’amore divino e della conversione della mente 
(cf. LXV e ss.).

36  Si vedano in particolare i casi segnalati in CCCLII e CCCLVIII.



Ferrando
1 • Un unicum

Filologie medievali e moderne 36 | 31 23
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24

umano.37 L’anonimo autore rinuncia alla descrizione delle fattezze di 
Dio e rifugge dal voler anche solo azzardare a provare a dare forma 
sensibile all’ineffabilità del Creatore: anziché delle figure intellegibili 
ai sensi, si limita a tentare di restituire – per quanto possibile e per 
quanto comprensibile agli altri, in quanto personale e intima – la 
sensazione di felicità spirituale e di totalizzante appagamento che 
attraversa la sua anima, affidandosi agli strumenti e alle espressioni 
della riflessione mistica.

Innovazioni d’impianto, rimodulazioni tematiche, trasposizione e 
rielaborazione dei modelli, rivisitazioni e creazione di immagini nuove: 
indubbiamente alla penna dell’anonimo scrittore non mancava la 
forza dell’originalità e della fantasia, che, pur all’interno di un quadro 
culturale di riferimento piuttosto definito – quello dell’epigonismo 
dantesco e di una cultura di forte impronta dottrinario-catechistica –, 
lo ha guidato al confezionamento di una rilettura personale – e unica 
nel suo genere – del tradizionale percorso del viaggio allegorico nei 
regni dell’aldilà.

37  Come si è visto, la visio Trinitatis di Par. XXXIII subisce qui una sorta di anticipazione 
e dislocazione nel cielo del Sole, cf. supra.




	1.1	Ipotesi sull’autore e sulla datazione del testo
	1.2	Innovazioni ed eccentricità

