Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV
Andrea Ferrando

. Ununicum

Sommario 1.1 Ipotesi sull’autore e sulla datazione del testo. - 1.2 Innovazioni ed
eccentricita.

1.1 Ipotesisull’autore e sulla datazione del testo

Il Fiore dei conversi € un poemetto in sonetti ritornellati realizzato
presumibilmente attorno alla fine del sec. XIV, in cui il protagonista,
che non rivela mai il proprio nome, narra il viaggio da lui compiuto,
mentre e ancora in vita, nell’aldila, sotto la guida e la scorta di una
saggia guida, a cui spesso si rivolge con I'appellativo duca.

Nessuna informazione e pervenuta in merito all’autore dell’opera:
il fatto non & cosi infrequente nella letteratura medievale e, dato il
contesto in cui ci si trova - come meglio si dira tra poco -, piu che un
semplice accidente dovuto alla trasmissione del testo, potrebbe essere
il risultato di una strategia deliberata.! In ogni caso, diversi indizi di
natura testuale invitano a identificare chi ha composto il poemetto
con un individuo afferente al variegato universo religioso trecentesco.

Un primo suggerimento in tal senso si rinviene nell’affermazione
contenuta nel sonetto CXLIX, vv. 14-16: «si ch’io ‘ntesi ben quel ch’ei
dicieno | e qui lo pono in questi legier versi | per mi’ essemplo e
degli altri conversi»; l'io-narrante - che coincide con il protagonista
dell’intera vicenda - afferma di voler trascrivere il testo dell’inno
che ha appena ascoltato cantare dalle anime dei giusti che popolano

1 Periltema dell’autorialita e dell’anonimato nei testi medievali cf. Delle Donne 2016
e irelativi e specifici rimandi bibliografici.

® Filologie medievali e moderne 36 | 31

Check for

Sodaies DOI 10.30687/978-88-6969-989-4/001 9


https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-989-4/001&domain=pdf&date_stamp=2026-01-12

Ferrando
1+ Ununicum

un giardino dalle fattezze di un hortus conclusus situato sulla Luna,
affinché sialui che glialtri conversi possano trarne un giovamento utile
alla loro edificazione spirituale. Il tecnicismo adoperato designa una
specifica categoria strutturata all’interno del monastero medievale,
cioe chi vive presso un ordine religioso senza aver preso i voti e si
adopera in mansioni di servizio. Questo elemento & sintomatico per
capire qualcosa di piu sull’autore del testo in questione, testo che si
potrebbe allora considerare come il frutto del lavoro e delle riflessioni
diun laico, o forse di un individuo in via di formazione per ricevere gli
ordini sacri, come i numerosi e puntuali rimandi alle Sacre Scritture
e a opere di natura esegetico-patristica, schiettamente teologica o piu
genericamente catechistico-dottrinaria sembrano lasciar intendere.?

Si & pensato pertanto di proporre 'intitolazione Fiore dei conversi,
cosi da sottolinearne il possibile bacino di riferimento ideologico-
culturale e, al contempo, la tipologia testuale: in quattro occasioni
(CXXXVIII 16, CCXXX 6, CCXXXIII 2, CCCXVII 15) con il sostantivo
fior viene indicata infatti nel poemetto la singola tessera testuale
corrispondente al sonetto.?

Riguardo a una piu precisa datazione del testo, si dovra segnalare
una possibile spia nel sonetto CCCII 1-4: «I’ remirava pur la croce
bella | du’ se distese la cristi[a]na pianta, | che mill’ e trecento cinque con
ottanta | anni e stata sopra a questa stella», con cui 'autore si riferisce
al germogliare del cristianesimo e ai benefici effetti da esso scaturiti per
I'umanita, che da allora puo aspirare alle mete celesti e alla vita eterna.

Questo riferimento all’anno 1385 - pur da trattare con cautela - si
allinea comunque con gli esiti paleografici® e pare potersi confermare
anche sulla base del suo contenuto, un poemetto che & collocabile nel
grande alveo dell’epigonismo dantesco trecentesco.

1.2 Innovazioni ed eccentricita

Originalita dell'invenzione narrativa e singolarita dell’aspetto
formale sono indubbiamente i due tratti piu significativi che
contraddistinguono il Fiore dei conversi.

2 Cf.§3.13e3.1.4.

3 Laprofessoressa Sara Ferrilli, che ringrazio perl'osservazione, sollecita ainterrogarsi
sulla possibilita di intitolare il poemetto Fiori dei conversi, a motivo della presenza di una
pluralita di componimenti. La scelta di optare per la forma singolare Fiore ¢ stata tuttavia
preferita con lo scopo di valorizzare - gia a livello di intitolazione - la qualita poematica
che contraddistingue la serie, mettendo in risalto il suo carattere macrotestuale. In
tal senso il plurale Fiori avrebbe potuto risultare forse meno pregnante. Si aggiunga,
inoltre, che il titolo scelto viene favorito anche in conformita con un altro contributo da
me pubblicato sul medesimo testo, cf. Ferrando 2023.

4 Cf§6.1.1.

Filologie medievali e moderne 36|31 | 10
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24



Ferrando
1+ Ununicum

Il lavoro dell’anonimo autore, chiaramente collocabile, come
anticipato, sul versante dell’epigonismo dantesco, sia per le tematiche
che per lo spirito di fondo, costituisce una frangia estrema dello
sperimentalismo trecentesco, tanto nel comportamento dinanzi
alle auctoritates quanto per cio che concerne la soluzione metrica
adottata.® L'atteggiamento di attiva rielaborazione dei materiali
delle fonti ispiratrici e di marcata divergenza rispetto ai canoni
rappresenta senz’altro la cifra significativa del testo.®

Infatti, se in termini di complessivo impianto narrativo il poemetto
rientra a pieno titolo nel campo dei racconti di viaggi allegorici e
di visioni inerenti la visita dei regni dell’oltremondo - sorti sulla
scia della fascinazione esercitata dalla Commedia dantesca e aventi
nell’enciclopedico e incompiuto Dittamondo di Fazio degli Uberti
I’esponente pil significativo -, per quanto riguarda taluni snodi delle
singole vicende e per la sua impronta specificamente didascalico-
dottrinaria esso presenta una spiccata inusualita.”

L'ambito che fornisce piu numerosamente e piu vistosamente
gli indizi dell'unicita dell’'opera e la configurazione della geografia
dell’aldila.

11 discepolo-protagonista e la sua guida - la quale assume su di sé le
funzioni del Virgilio, ma anche, per certi versi, della Beatrice di dantesca
memoria - non visitano direttamente tutti e tre i regni dell’oltremondo,
ma soltanto due, i corrispettivi del purgatorio e del paradiso. Il mondo
infernale riceve l'attenzione della scena soltanto mediante il racconto
in flashback del duca-accompagnatore, che, avendo avuto modo, nel suo
passato, di recarvisi personalmente, fornisce una dettagliata descrizione
delle pene a cui sono sottoposti i dannati, cosi da instillare nell’animo
del suo allievo - in procinto di intraprendere un cammino di conversione
spirituale che possa liberarlo dalla schiavitu dei vizi - il terrore per
le irrimediabili conseguenze del peccato e, al contempo, il desiderio
di incamminarsi risolutamente sulla via delle virtu. Lestromissione
dalle tappe del viaggio della discesa al regno ctonio - che di fatto
resta estraneo all’esperienza diretta del pellegrino-narratore, il quale
ne ha potuto personalmente immaginare i pericoli soltanto grazie a
una visione avuta in sogno (XV) - potrebbe essere considerata come
un modo per esorcizzare e allontanare - non soltanto dall’attenzione
del protagonista dalla morale ancora malferma, ma anche da quella
del lettore - il pericolo della dannazione eterna che la descrizione

5 Per un discorso piu dettagliato inerente la metrica si rinvia sin d’ora al cap. 5.
6 Per questa questione cf. in particolare § 3.1.1.

7 Perun quadro di riferimento bibliografico sulla produzione dei poemi didascalico-
allegorici di imitazione dantesca cf. Sapegno 1955, cap. 3: 114-41; si veda poi Tartaro
1972 e Ciociola 2001, cap. 3: 137-200 e cap. 5: 223-70. Alcune riflessioni aggiornate sul
tema sono presenti anche in Itri, Mazzucchi 2022.

Filologie medievali e moderne 3631 | 11
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24



Ferrando
1+ Ununicum

dell'universo delle tentazioni necessariamente evoca. Il tradizionale
itinerario del viaggio allegorico & cosi reso mutilo della fisica presenza
del primo regno, genericamente indicato come uno spazio sotterraneo
(sub terra), privato della solenne articolazione delle cornici di impronta
dantesca - fatto ancor piu significativo se si considera che la Commedia
ha un valore centrale nel poemetto - o di qualche altro genere di
classificazione delle pene, e liquidato nell’intervallo di pochi sonetti
(VIII-XX). Accanto al curioso espediente del racconto rapidamente
‘riportato’, la riflessione sulla colpa & altresi declinata mediante una
pit approfondita disquisizione sui sette vizi capitali. Ilargomento
& sviscerato attraverso la figura allegorica dell’arbor vitiorum, qui
mutata nelle sembianze di uno spregevole cespuglio dalle sette fronde,
la cui radice, ossia la superbia, ha attecchito rigogliosamente presso il
giardino del protagonista, figurazione della sua anima.®

Sara opportuno segnalare sin d’ora che tra le novita piu forti
rispetto al modello dantesco vi & la pressoché totale assenza di altri
spiriti dell’aldila - oltre al maestro - con la funzione di interlocutori:
l'unico vero interlocutore del protagonista per tutto il corso del
viaggio resta il duca. Alla sua voce si alterna, ma piu raramente,
quella di qualche rappresentazione allegorica; ma nulla si ritrova
di quegli incontri e di quegli scambi di battute con le anime dei
trapassati che, nel modello della Commedia, Dante riconosce nella

8 Laraffigurazione allegorica dei vizi (ma anche delle virtu) secondo lo schema dell’albero
conosce una lunga tradizione (sul tema cf. il fondamentale saggio di Ciociola 1989). La sua
disseminazione, sia a livello iconografico che codicologico, & attentamente argomentata
in Bolzoni 2002, cap. 3: 102-44, con una relativa copiosa bibliografia. Risulta alquanto
interessante I'analisi che l'autrice conduce attorno alla presenza dell'immagine dell’albero
e allo schema del settenario in alcune delle Laude di Iacopone da Todi (cf. Iacopone, Laude,
124 e ss.), repertorio al quale, mutatis mutandis, ’autore del pometto potrebbe aver
facilmente attinto, in ragione di una contiguita di tipo geografico-linguistico (il sostrato
culturale umbro), religioso e tematico (un’elaborazione parenetico-dottrinaria) che pare
confermata anche dalla presenza di specifici rimandi testuali alla produzione del Tuderte
sparsi in vari sonetti (cf. § 3.1.3). Si consideri inoltre, ai fini di questo discorso, Delcorno
2007. Oltre a questo principale canale, tra le altre plausibili fonti di ispirazione - vuoi grazie
alla frequentazione diretta dei testi, vuoi grazie all’esistenza di un immaginario comune
e consolidato - per la figura qui proposta, andranno almeno citate la Summa virtutum
ac vitiorum del domenicano duecentesco Guglielmo Peraldo (William Perault) - opera
strutturata sullo schema ad albero che godette di una straordinaria fortuna e diffusione (su
cui cf. https://www.mirabileweb.it/title/summa-de-vitiis-title/190712)-e,
in senso piu generale, tutta la produzione costituita da sermoni e trattati di mano di
religiosi e predicatori sorta sul tema: valga come esempio per tutti - oltre alla produzione
esegetico-sermonistica del domenicano Domenico Cavalca - in particolare per il motivo del
vizio-radice, il trattato di Iacopo Passavanti, Specchio della vera penitenzia, soprattutto
il cap. I, nel quale sono declinate diverse tipologie di superbia alla luce dei passi delle
Scritture e della letteratura patristica che ha affrontato 1’argomento, comune bacino di
riferimento per chi si cimentasse a ragionare sulla questione. Per un quadro pit ampio
della percezione dell'importanza dei vizi cf. ad es. Casagrande, Vecchio 2000. Ringrazio
il professor Claudio Ciociola per gli spunti di indagine e di riflessione che mi ha voluto
suggerire per la stesura delle presenti considerazioni.

Filologie medievali e moderne 36|31 | 12
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24


https://www.mirabileweb.it/title/summa-de-vitiis-title/190712

Ferrando
1+ Ununicum

sua peregrinazione e che, con la loro presenza, contribuiscono a
conferire al poema un profilo di marcata storicita.

Altro aspetto meritevole di attenzione €& la struttura della
seconda dimensione della narrazione, l'equivalente del tradizionale
‘purgatorio’. Sara doveroso segnalare innanzitutto che proprio
quest’'ultimo termine non compare mai: sono adoperati altri
indizi che permettono di capire chiaramente che comunque di
‘purgatorio’ si stia trattando. Al lettore viene lasciato intendere che,
una volta terminato il ragionamento sulle condizioni dei dannati
e l'illustrazione delle sette colpe capitali, l'allievo e la sua guida
muovono i loro passi in direzione di una ‘salita’, che nel corso della
narrazione si notera - seppur soltanto mediante qualche cenno
sporadico - sempre meglio corrispondere al ripidissimo pendio di
una montagna smisuratamente alta (aspro monte). In tal modo inizia
a profilarsi 'orizzonte del purgatorio, la cui configurazione fisica
non si limita alla vetta da scalare - benché spogliata, in analogia
con quanto avvenuto per il caso dell'inferno, delle sue balze e delle
sue cornici - ma assume dei contorni molto pili ampi e - almeno
secondo le conoscenze di chi scrive - del tutto inediti.® Difatti, la
trasformazione spirituale che interessa il narratore, propriamente
il tempo del suo travaglio verso una nuova morale e della sua
‘purgazione’, non si compie nettamente nel corso della scalata
della montagna purgatoriale, ma si estende all’attraversamento
delle sfere celesti, che egli compie volando: insomma, anche
i sette cieli che separano la terra dall’empireo, la dimora di Dio,
concorrono attivamente alla conversione spirituale del protagonista e
partecipano coniloro influssi in maniera determinante alla definitiva
purificazione della sua anima.* I confini del purgatorio tradizionale
risultano cosi dilatati al perimetro di quella regione del cosmo che
il modello per eccellenza del viaggio oltremondano, la Commedia
dantesca, aveva definito come gia pertinenza del terzo regno. Ma
a stupire ulteriormente, e forse maggiormente, & la constatazione
che in questa seconda zona della purificazione, corrispondente ai
cieli dei sette pianeti dell'impianto cosmologico tolemaico, il Maligno
possa esercitare ancora proficuamente i suoi influssi, nel tentativo di
sottrarre al loro destino di beatitudine eterna le anime che stanno

9 [ difficile stabilire se, a quali fonti e in quale misura l'anonimo autore potrebbe
aver attinto per ideare la strutturazione ‘anomala’ del suo purgatorio. Si potra forse
ipotizzare che sia stato in parte tenuto presente quell’ampio immaginario scaturito
attorno alle opere di san Patrizio e Iacopo da Varagine o alle teorizzazioni dei
commentatori danteschi (come Alberico da Rosciate e Benvenuto da Imola). Per un
panorama della genesi e delle forme della geografia purgatoriale si prenda in esame
almeno Le Goff 2014.

10 I ragionamenti sulla natura delle influenze astrologiche si inseriscono nell’ampio
dibattito culturale particolarmente caro alla sensibilita medievale a cui allude anche Dante in
pilt occasioni, come ad es. in Purg. XVI 73-78 e XXX 109-111 e Par: VIII 85-135 e XXII 112 e ss.

Filologie medievali e moderne 3631 | 13
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24



Ferrando
1+ Ununicum

adoperandosi con fatica per conquistarsi la salvezza. In tal senso
il purgatorio, cosi come viene presentato nel Fiore dei conversi, e
un regno in cui e vigente il potere delle tentazioni e in cui e ancora
possibile scivolare irrimediabilmente verso I'abisso della perdizione.*
Varra la pena ricordare almeno un episodio in cui cio risulta evidente.
L'evento si compie mentre i due viandanti si trovano sul Sole: essi sono
avvicinati da uno stuolo di spiriti maligni che, con fare lusinghiero,
si propongono di mettersi al loro servizio e di adorarli. Il sacrilegio
di vedersi tributati gli onori che spettano soltanto a Dio tuttavia non
si compie, grazie al tempestivo intervento della guida, che difende il
protagonista dalle insidie dei malvagi sopraggiunti e li mette in fuga.*?
Parra di per sé, se non del tutto sorprendente, quantomeno insolito
che un episodio del genere trovi spazio presso un corpo celeste che
solitamente funge da scena per fatti di ben altro tenore.

Lo spirito di inventiva dell’anonimo autore, nondimeno, si spinge
piu oltre. Il contesto in cui esso trova la sua migliore espressione &
quello della seconda delle due sezioni - montagna e zona celeste - in
cui si puo immaginariamente dividere il purgatorio del presente
poemetto, cioé lo scenario dei sette cieli. In questa cornice, infatti,
si assiste a uno stravolgimento del sistema di nominazione degli
astri del tradizionale impianto cosmologico aristotelico-tolemaico
in favore di una nuova coniazione dei nomi dei pianeti dettata da
ragioni di ordine schiettamente ideologico. La motivazione per cui
l'anonimo autore rifiuta gli appellativi con cui comunemente si era
soliti indicare i pianeti consiste nel fatto che essi coincidono con i
nomi di divinita pagane.*® E l'autore stesso a dichiarare, mediante

11 Lasoggezione ai pericoli del male per il regno in questione & esplicitata, oltre che
in diverse allusioni disseminate nel corso della salita, in LXXIX.

12 Cf. CCLXIX-CCLXX.

13 1l problema era gia stato discusso da Isidoro di Siviglia, Etymologiae 111, LXXI,
21-22: «Has [planetas] Romani nominibus deorum suorum, id est Iovis, Saturni, Martis,
Veneris, atque Maercurii sacraverunt. Decepti enim et decipere volentes in eorum
adulationem, qui sibi aliquid secundum amorem praestitissent, sidera ostendebant
in caelo, dicentes quod Iovis esset illud sidus et illud Mercurii: et concepta est opinio
vanitatis. Hanc opinionem erroris diabolus confirmavit, Christus evertit. lam vero
illa, quae ab ipsis gentilibus signa dicuntur, in quibus et animantium imago de stellis
formatur, ut Arcton, ut Aries, Taurus, Libra et huiusmodi alia; hi, qui sidera perviderunt,
in numerum stellarum speciem corporis superstitiosa vanitate permoti finxerunt, ex
causis quibusdam deorum suorum et imagines et nomina conformantes» (cf. Isidoro,
Etimologie); anche Dante affronta il problema della discrasia tra nominazione dei corpi
celesti e principi della religione cristiana, su cui si sofferma in almeno due sedi, cioe
in Par. IV 28-63, in particolare 61-63: «Questo principio, male inteso, torse | gia tutto il
mondo quasi, si che Giove, | Mercurio e Marte a nominar trascorse» e VIII 1-12: «Solea
creder lo mondo in suo periclo | che la bella Ciprigna il folle amore | raggiasse, volta nel
terzo epiciclo; || per che non pur a lei faceano onore | di sacrificio e di votivo grido | le
genti antiche ne I'antico errore; || ma Dione onoravano e Cupido, | quella per madre sua,
questo per figlio, | e dicean ch’el sedette in grembo a Dido; || e da costei ond’ io principio
piglio | pigliavano il vocabol de la stella | che 'l sol vagheggia or da coppa or da ciglio».

Filologie medievali e moderne 3631 | 14
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24



Ferrando
1+ Ununicum

le spiegazioni che il maestro fornisce di volta in volta al suo
discepolo, che adottare quei nomi significa scegliere di rimanere
all'lombra dell'ignoranza e rifiutare la luce della verita rivelata,
predicata dalla vera religione, quella cristiana. Con I'avvento della
storia della salvezza, iniziata con l'incarnazione di Cristo, risulta
teologicamente inaccettabile continuare ad adoperare un sistema
nominativo che ponga il suo fondamento sulle usanze e sulle credenze
di una superata cultura pagana e sia, soprattutto, espressione di
un’esecrabile idolatria: occorre rifondare i nomi dei pianeti per far
si che anch’essi siano manifestazione del progetto di redenzione
messo in atto dall'unico vero Dio. Ecco che viene allora realizzata
una sorta di riorganizzazione del cosmo in senso cristiano, attraverso
una sistematica sostituzione degli appellativi di cinque dei sette corpi
celesti del sistema astrologico tradizionale: cosi il nome di Mercurio
e mutato in Cherubbina, quello di Venere in Serafica, quello di Marte
in Costantina, quello di Giove in Gioiosa, quello di Saturno in Pariella.
I soli nomi mantenuti, perché percepiti come non correlati a un
discorso idolatrico, sono quelli della Luna e del Sole.

La coniazione dei nuovi nominativi & orientata da ragioni
etimologiche piuttosto chiare: i nomi sostitutivi di Mercurio e Venere
rimandano alle gerarchie angeliche dei Cherubini (Cherubbina) e dei
Serafini (Serafica); I'appellativo che sostituisce Marte (Costantina)
riprende il nome - e, per esteso, l'operato - del primo imperatore
romano che si converti al Cristianesimo e fu autore della donatio,
Costantino; quello che prende il posto di Giove (Gioiosa) - mediante
un richiamo di tipo paranomastico (GIOve/GIOiosa) - ricalca una
proprieta tipica dell’astro, cioe infondere nell’anima la ‘gioia’,
prepararla ad esperire quella letizia che si puo godere soltanto in
paradiso; infine, il nuovo nominativo di Saturno (Pariella) esprime il
concetto della divina giustizia, che rende ‘pari’ ogni diseguaglianza,
sana cioe ogni torto e assicura il trionfo della volonta di Dio.** Si
registra un numero esiguo di eccezioni in cui il nome pagano &
accolto, ma cio avviene in casi con accezione mitologica, per ragioni
di metro e rima e, comunque, quasi sempre sulla scorta o in ossequio

14 Di séguito i passi in cui viene fornita una spiegazione sul motivo del rifiuto
dell’appellativo pagano, peri quali si vedano anche i rispettivi commenti: per Mercurio
cf. CLIII 1-5; per Venere CLXXV 1-4; per Marte, CCLXXXV 15-16; per Giove, CCCVII e
per Saturno CCCXXI 12-16.

Filologie medievali e moderne 3631 | 15
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24



Ferrando
1+ Ununicum

all’autorevole lezione dantesca, secondo un principio di semplice
imitatio.*

La vera e propria rivoluzione cosmologica e cosmografica
architettata non interessa esclusivamente il sistema onomastico
dei corpi celesti, bensi si estende anche a quei consueti connotati,
o proprieta specifiche, che solitamente erano ad essi attribuiti, di
fatto scardinandoli e apportandovi significativi cambiamenti, tanto
piu vistosi quanto piu lontani dall’impianto dei cieli paradisiaci
danteschi, che restano in ogni modo - come si avra modo di
provare - 'indiscutibile modello di riferimento. Il primo evidente
allontanamento rispetto al canone sirinviene nel primo dei sette cieli
cheidue viandanti attraversano, cioe quello della Luna. Quest’ultimo
e privato del suo valore di ricettacolo degli spiriti mancanti ai voti,
ma é rifunzionalizzato in asilo delle anime dei giusti non battezzati e
vissuti prima della venuta di Cristo. Esse si ritrovano rinchiuse in un
hortus conclusus impenetrabile, facente funzioni del limbo dantesco,®
e intonano un inno alla virtu della Giustizia divina.

Ancora sulla Luna si rinviene un ulteriore elemento degno di
considerazione. Si tratta del primo incontro del pellegrino con
le diverse ipostasi delle virtu che - ora sotto le specie di regine
intronizzate, ora sotto le sembianze di valorosi e temibili cavalieri - in
qualita di ministre divine, presidiano la salita celeste che conduce al
paradiso.*” Superato il giardino degli spiriti dei giusti non battezzati,
infatti, i due viandanti si trovano sul cammino un’imponente figura
armata, che si rivelera essere la Provvidenza. Nel corso del viaggio

15 Si considerino i casi in cui la Luna e detta Diana (VI 5 e CLX 9) o quelli in cui il
Sole & chiamato Apollo (LVI 6, CCL 1 e 7, CCLXXI 6, CCLXXIII 15, CCLXXXVIII 11) o
Febo (LXXXI 2, CCI 12, CCXLIIT 9, CCLXXXIX 7); e ancora si veda la presenza degli
appellativi Marte (CCLXXXV 16, CCXC 7 e 16, CCXCIII 1, CCXCIV 1, CCC 16) e Giove,
ora a significare il pianeta o la personalita mitologica (CXIX 9, CCLXIX 2, CCCVII 13,
CCCVIII 2, CCCXXI 15), ora da intendersi come corrispettivo di ‘Dio’ (LIV 15, CLXXVII 7,
CLXXXII 4 e 15). Si veda poi il caso di Venere, stella che & additata con diversi epiteti:
Ciprigna (calco da Par. VIII 2), Citerea (da Purg. XXVII 95), Vener, Venus.

16 Eadirpocoinsolitala collocazione presso uno spazio celeste di un luogo destinato
a ospitare le anime di coloro che, essendo vissuti e morti al di fuori del tempo della
redenzione e della grazia sacramentale, sono destinati a vedersi esclusi dalla salvezza
eterna. Se restano immutate le categorie dei suoi abitanti secondo il modello dantesco
(cf. Inf. IV), questo limbo rivisitato trova, nondimeno, una diversa sistemazione nel
nuovo ordinamento cosmografico, ed & pervaso da un‘atmosfera ben diversa da quella
che contraddistingueva 'anticamera dell’inferno in Dante.

17 Leimponentifigure, personificazioni delle virtu, sono una delle molte articolazioni
della forte impronta allegorica che caratterizza l'intero poemetto. Il loro aspetto le
inserisce nel solco del lungo e fortunato filone della giostra o combattimento tra virtu
e vizi, diffuso tanto nel panorama letterario - per il quale valga come esempio per tutti
il Libro de’ Vizi e delle virtudi di Bono Giamboni - quanto nel repertorio iconografico-
immaginativo, per cui cf. ancora le suggestive considerazioni di Bolzoni 2002, 61-71.
Si tengano in considerazione anche le forme con cui sono raffigurate le ipostasi delle
virtl in Federico Frezzi, Quadriregio, in particolare IV, 11l e ss.

Filologie medievali e moderne 36|31 | 16
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24



Ferrando
1+ Ununicum

si imbatteranno ancora nella Magnificenza, nella Prudenza, nella
Diligenza (o Amore-Carita) e nella Giustizia.*® Tra gli incontri che
costellano il prosieguo del viaggio celeste si dovra ricordare anche
la presenza dell’allegoria della Natura. Essa, dotata di tre volti, viene
rappresentata nelle vesti di un grande sapiente che detiene tra le mani
dei volumi, identificati uno a uno come i testi delle sette arti liberali,
gli instrumenta della sapienza medievale. Questa raffigurazione del
mondo naturale e della sua indagine da parte delle varie branche
della conoscenza umana non conosce altre attestazioni.’® Per mezzo
di essa passa la completa rilettura del tradizionale cielo di Mercurio,
spogliato della sua prerogativa dantesca di sede degli spiriti attivi
per acquisire la gloria terrena: Natura siede difatti su di un astro
che di Mercurio ¢ il corrispettivo, la stella Cherubina, 'unica stella
che, poiché sfreccia nel cielo e scompare immediatamente, i due
pellegrini non raggiungono fisicamente, ma che osservano, investiti
da una nuova felicita, mentre sono ancora sul suolo lunare.?°

La permanenza su Venere-Serafica, tappa successiva alla visita
sulla Luna, riserva ancora qualche interessante novita di impianto.
L'astro - come accadra anche per le stelle successive - si configura
come una sorta di ‘navicella’, che rapisce il pellegrino e la sua
guida e li conduce, ruotando costantemente nel cielo, verso l'alto.
Prerogativa di Serafica € mondare 'anima di chi si trova immerso
nella sua luce da ogni residuo di colpa e di predisporlo cosi all’accesso
ai cieli superiori e all'incontro con Dio. La stella adempie a questa
sua missione emanando un estenuante calore, che, ancorché induca
piu volte il protagonista alla perdita dei sensi, funge da salutifero
tormento (mediante di esso avviene, infatti, la purificazione dello
spirito) nonché di ristoro dal gelido vento che, spirando sulla
Luna, ha infreddolito i due viandanti. Tale ruolo di cintura ignea
affidato a Serafica e da leggersi a tutti gli effetti come un’originale
rivisitazione del dantesco muro di fuoco descritto in Purg. XXVII.2
Il rinnovamento spirituale qui ambientato manifesta i suoi benefici
effetti dopo poco tempo, ossia nello snodo successivo del viaggio,
che e l'approdo all’eden, il Deliziano. Dopo aver percorso tutta la
propria orbita, difatti, Venere giunge vicino alle pendici di una

18 Dopo il ritratto di Giustizia, gia figurata dalle parole degli abitanti del limbo
come un’effigie dal volto dorato (CL-CLI) e in futuro descritta anche nelle fattezze
di una maestosa regina che agisce sempre concordemente alla Diligenza (CCV), si
incontreranno altre figure di cavalieri, allegorie di comportamenti coincidenti o
strettamente riconducibili alla sfera delle virtu cardinali: la Provvidenza (CLIV-CLVIII),
la Magnificenza (CLXVIII-CLXXI) e la Prudenza (CCXXI).

19 Sulla complessa questione della sistematizzazione e della rappresentazione delle
arti liberali cf. Pegoretti 2024, in particolare 13-15.

20 Cf. CLII-CLIIL
21 Cf. CCIIL

Filologie medievali e moderne 3631 | 17
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24



Ferrando
1+ Ununicum

nuova altura celeste, in prossimita della quale si ferma affinché il
discepolo e il suo maestro possano lasciarla. E sulla sommita della
nuova montagna, raggiungibile soltanto in volo, che sorge 'eden.?? Al
di la dello scardinamento della consueta dimensione ‘terrestre’ del
giardino delle delizie, non sito pill in una zona remota o misteriosa
del mondo, ma addirittura al di fuori dei suoi confini, cio che colpisce
e che la sua conformazione presenta una struttura che ¢ mutuata dal
modello del castello degli spiriti magni di Inf. IV. A individuare questa
possibile fonte di ispirazione ¢ la presenza di sette cerchia murarie??
che preludono all’ingresso nel giardino, ognuna dotata di un nome
frutto di uno specifico simbolismo e della pura fantasia dello scrittore:
Paraclito, Eli-vedere, Clemente, Saturato, Lunnueél, Tellusan e Rego.
Su ciascun muro € incardinata una porta, allegoria - ancora - di un
atteggiamento virtuoso di cui 'anima che sale verso il paradiso deve
appropriarsi: Sobrieta, Castita, Pieta, Prudenza, Pazienza, Cortesia
e Nullita.?* Sara opportuno far notare che al centro del nuovo eden
viene collocato l'albero della vita, fatto significativamente procedere
dalla - e corrispondere alla - virtu dell’Umilta, perfetta antitesi della
pianta dei vizi, che, come visto, germoglia dalla radice di Superbia.?®

Anche il cielo del Sole non & esente da qualche intervento di
natura innovativa. Non pil abitato dagli spiriti sapienti danteschi,
questo spazio cosmico e predisposto ad essere una sorta di
anticamera trasposta del paradiso. Nel corso del suo attraversamento
l'allievo, mentre continua a disquisire insieme al proprio maestro
sull'importanza delle virtu e sui dogmi della fede, riceve da
quest’ultimo una dettagliata descriptio del regno divino. Come
avvenuto peril caso del racconto del mondo infernale, anche adesso la
guida pronuncia solennemente un discorso illuminante, fondato sulla
propria singolare esperienza di trapassato cui é gia stata concessa la
possibilita di vedere con i propri occhila dimora di Dio. Le sue parole
concorrono a preparare l'anima del discepolo al grande e definitivo
incontro che avverra una volta raggiunta la meta del viaggio e a
fargli pregustare le ricompense che attendono i convitati al banchetto

22 Il posizionamento dell’eden nell’organigramma terrestre (ma lato sensu cosmico)
€ un problema sentito e dibattuto nella temperie culturale del tempo, come dimostra
anche 'attenzione che viriserva, ad es., anche Fazio degli Uberti in Ditt I X1 7-28.

23 Risulta forse superfluo far notare la costante del numero sette, cifra polisemica di
elevata risonanza simbolica - sia per quanto concerne la cultura biblica, sia per quanto
riguarda la dottrina cattolica - ricorrente per tutta la durata del poemetto: sette sono
le fronde della pianta dei vizi, sette i corpi celesti visitati, sette le mura e le porte da
attraversare per accedere al Deliziano.

24 Eopportuno chiarire che, se per 'immagine delle sette mura il presumibile modello
¢ l'inferno dantesco, per quanto concerne la conformazione dell’eden l'ipotesto di
riferimento e indubitabilmente Gn 2, c¢f. CCIX-CCXLII.

25 Perlafigura dell’albero della vita cf. in particolare CCXII.

Filologie medievali e moderne 36|31 | 18
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24



Ferrando
1+ Ununicum

dell’eterna festa celeste. Insieme a questo elemento anticipativo-
preparatorio, una seconda macro-novita che caratterizza il cielo del
Sole & l'epifania della Trinita sotto forma di un triforme bagliore,
nei cui abbacinanti splendori il protagonista, poco prima di cadere
vittima di un mistico rapimento, scorge anche I'immagine riflessa del
proprio volto trasfigurato, in un’evidente operazione di trasposizione,
rimodulazione e ricontestualizzazione di Par. XXXIII.2¢

Il nuovo cielo di Marte, ossia di Costantina, pur mantenendo
una funzione assimilabile a quella della tradizione dantesca - come
dimostrano, oltre che a un’esplicita ripresa di passi e motivi da Par.
X1V, il suo essere asilo degli spiriti dei martiri e il suo infondere nelle
anime la forza per difendere la fede in Cristo?” - subisce una sorta
di rilettura allegorica in un marcato senso cristianizzante. La stella
¢ interamente costellata da croci luminose, tra le quali ne risplende
una piu grande e pil splendente delle altre, su cui & impresso il titulus
crucis I.N.R.I. Alla sua luce, cosi folgorante da indurre il pellegrino
alla perdita dei sensi, sono associati vari effetti proficui per I’anima
in via di redenzione: la facolta di un retto discernimento, la tenacia
per vincere gli ostacoli delle potenze avverse e la sollecitudine nel
compiere le opere di misericordia.

Un’ultima variazione deve essere presa in considerazione per
quanto riguarda la sistemazione astrologica e le consuete prerogative
dei cieli e dei pianeti: si tratta dell’esatta inversione degli influssi di
Giove e Saturno. Nei modelli precedenti - come in Dante - a Giove
spettava la prerogativa di ispirare la giustizia e di indurre le anime
alla pratica effettiva di questa virtu: qui a questo compito non attende
l'astro corrispettivo di Giove, ossia Gioiosa, bensi Pariella, l'ultima
delle sette stelle visitate dai due viandanti; viceversa, il tradizionale
compito di Saturno, predisporre gli spiriti alla contemplazione, &
proprieta di Gioiosa.2®

Persino le regioni piu alte del cosmo non sono risparmiate dalle
rivisitazioni della vena inventiva dell’anonimo autore, che le rinnova
riformandone ora il valore allegorico, ora l'assetto spaziale.

Il primo dato considerevole concerne una nuova proposta
interpretativa del significato delle dodici costellazioni zodiacali.
Esse - illustrate ai due pellegrini una a una da un monologo ad hoc
tenuto dal profeta Elia, custode di Pariella - sono collocate sullo
sfondo della volta celeste, in una sorta di parete immaginaria che

26 La visione della Trinita si sviluppa nel ciclo di sonetti CCXLIII-CCLXXXV ed &
costruita, oltre che sul principale ipotesto di Par. XXXIII, anche sulla base di altri prelievi
del poema dantesco in cui si allude al dogma (come ad es. Purg. III 26 e Par. XIII 33-36).

27 Cf. CCLXXXVI-CCCVL

28 Per le proprieta di Gioiosa cf. CCCVII-CCCXXI; per quelle di Pariella cf.in
particolare CCCXXIII.

Filologie medievali e moderne 3631 | 19
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24



Ferrando
1+ Ununicum

divide la regione dei sette cieli dei pianeti dalla dimensione del
paradiso propriamente detto, sede di Dio. Seppure le loro fattezze
restino quelle delle dodici figure mitologiche, nel poemetto la loro
caratterizzazione subisce una rilettura in senso negativo, per mezzo
della quale sono presentate come delle fiere malvagie, temibili
servitrici delle potenze demoniache. Ognuna di queste dodici creature
maligne cospira affinché le anime che cadono sotto la propria nefasta
influenza possano smarrirsi e deviare dalla retta via della conversione
e della purificazione che le condurrebbe al conseguimento dell’eterna
beatitudine paradisiaca. Pertanto si adoperano per condizionare,
mediante delle tentazioni che variano da costellazione a costellazione,
il temperamento e le azioni degli individui: I’Ariete ispira l'ipocrisia;
il Toro la durezza di cuore e l'inettitudine; i Gemelli la confusione
dell’intelletto; il Cancro un’irrimediabile irresolutezza; il Leone
l'accidia, la ferocia e la frode; la Vergine ogni forma di arrogante
empieta; la Bilancia l'ingiustizia; lo Scorpione la perdita della
ragione e del buon senso; il Sagittario ogni deriva dell’eloquenza
priva di moderazione; il Capricorno la discordia e la codardia;
I'Acquario l'indifferenza agli insegnamenti della fede e, infine, i
Pesci la presunzione della sufficienza della sapienza umana ai fini
della salvezza.?® Il rinvenimento, in una zona cosl alta dei cieli, delle
allegorie delle tentazioni e, in senso piu generale, dell'operativita del
male alle soglie del paradiso desta un qualche stupore, ma siinserisce
nell'inedito disegno di riordinamento del cosmo e di allargamento
dei limiti dello spazio e della durata della purgazione dei quali si &
detto. Particolarmente interessante in questo settore e soprattutto il
processo di moralizzazione della volta celeste, che si delinea come un
breve compendio dei vizi piu esecrabili, dalla cui pratica & doveroso
guardarsi con intransigente vigilanza. Questa rifunzionalizzazione
del valore simbolico delle costellazioni rappresenta una formula
originale e unica, che costituisce quasi un caso a sé stante. Volendo
mettersi alla ricerca di qualche antecedente che possa aver ispirato
l'operazione in atto, si potranno trovare due casi a cui pare doveroso
prestare attenzione. Si tratta del trattato astrologico De imaginibus
di Pietro d’Abano e quello dell’Officiolum di Francesco da Barberino.

La prima opera risponde al tentativo di riassumere in un libro dal
profilo iconografico - contenente 360 immagini, una per ogni grado
del cerchio zodiacale - tutte le possibili influenze esercitate, sia a fin
di bene che a fin di male, da ogni segno zodiacale entro il periodo
calendariale che gli & proprio. Ogni figura presentata &€ commentata
da una didascalia sottostante che intende esplicitare tutte le possibili
diverse inclinazioni comportamentali in vario modo riconducibili al

29 Cf. CCCXXIX-CCCXLV.

Filologie medievali e moderne 36|31 | 20
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24



Ferrando
1+ Ununicum

segno in questione.?® Il secondo testo & formato dalla parte residuale
di un calendario moralizzato, posto all’inizio del libro d’ore che si
& dimostrato essere stato realizzato su idea e per commissione del
notaio e letterato Francesco da Barberino.®* A ognuno dei quattro
segni zodiacali che sono pervenuti e abbinata - diversamente
da quanto avveniva nella tradizione, che di solito prevedeva la
raffigurazione dei lavori del periodo - la miniatura di un vizio: a
marzo (in corrispondenza dell’Ariete) l'allegoria della Tristitia;
ad aprile (Toro) la Vanitas e la Laetitia, da intendersi come svago
improduttivo e abbandono al piacere; a settembre (Bilancia) la Gulg;
a ottobre (Scorpione) I'Ebrietas. Non si puo affermare, ovviamente,
che I'anonimo ideatore del poemetto in oggetto avesse presenti
questi modelli; certamente, nondimeno, il loro impianto e la loro
giustapposizione lascia intravedere 'esistenza di un’esigua - attestata
in qualche caso sporadico - corrente interpretativa che individuava
nelle costellazioni uno dei responsabili nefasti della perdizione del
genere umano, nel cui solco la lunga serie di sonetti in questione puo
a buon titolo trovare inserimento.

L'ultimo atto della renovatio operante nel Fiore dei conversi
si compie nell'estrema area siderale della geografia celeste
prospettata.?? La suprema regione dei cieli non & strutturata
secondo la tripartizione consacrata dal capolavoro dantesco - ossia
il susseguirsi, dal basso verso l'alto, di Cielo delle Stelle Fisse,
Primo Mobile (o Cristallino) ed Empireo - ma & di fatto uniformata
in un’unica dimensione, pur sempre paradisiaca, alla quale viene
attribuito il nome di Cristallino. Nel corso di tutta la narrazione
questo appellativo (nei fatti assunto con I'esplicito valore sinonimico
di ‘paradiso’, forse con l'intento di evocare il suo essere diafano
e costituito di esclusiva sostanza luminosa)3?® e adoperato per

30 Periltrattato De imaginibus cf. Astrolabium planum in tabulis ascendens continens
qualibet hora atque minuto equales domorum celi moram nati in vtero matris cum
quodam tractatu natiuitatum vtili ac ornato necnon horas inequales pro qualibet clima
mundi, cc. 44v-92v. Si veda poi Mariani Canova 2008, in particolare 480 e ss.

31 Cf. Mariani Canova 2015, in particolare 78-9. Dalle considerazioni della studiosa
sulle altre parti sopravvissute del libro, si rileva che al mese di gennaio era associata
la Pigritia. Cf. inoltre Sutton 2005 e Blume 2015, 173: «The calendar stood normally
at the beginning of a book of hours. Together with the signs of zodiac we see here not
the labors of the months as usual, but the personifications of vices. This is - to my
knowledge - singular and we have to understand it as an attempt to place all the vices
within a system which is combined with the cycle of the year. Every month has his
specific vice, like drunkenness in November or sadness at the end of winter. So already
the calendar is combined with an ethic, educational concept».

32 Sitratta dell’'ultimo segmento narrativo, ossia dei sonetti CCCXLVI-CCCLXXII.

33 Cf. ad es. quanto affermato in Cv I 111 7: «lo nono [cielo] & quello che non & sensibile
[...]1o quale chiamano molti Cristallino, cioe diafano o vero tutto trasparente» (cf. Dante,
Cv, 234).

Filologie medievali e moderne 36 31 | 21
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24



Ferrando
1+ Ununicum

riferirsi alla sede di Dio e al suo regno, cioe a quel luogo posto oltre
le sfere dei sette cieli e da essi separato mediante la parete della
volta celeste su cui sono collocate le costellazioni, e all'interno
del quale puo essere finalmente raggiunto dalle anime, cosi come
accade anche al protagonista, il traguardo della felicita senza fine.
L'accesso al paradiso &€ accompagnato nella narrazione da un evento
eccezionale, segno visibile del completamento di quel lungo processo
diradicale conversione e di intimo rinnovamento che attraversa tutto
il racconto, ossia la trasformazione del pellegrino in una creatura
celeste della pil alta gerarchia angelica, quella dei Serafini.** In
grazia di questa mutata sembianza, espressione dell’'operare della
Carita e immagine esteriore di un cambiamento interiore, egli puo
personalmente e direttamente compartecipare della natura divina,
sulla cui impronta e alla cui luce il proprio essere riceve una nuova
forma e una nuova sostanza spirituale. All'acquisizione di una nuova
veste e di una nuova natura fa séguito nel protagonista un totale
annichilimento in Dio, che egli percepisce mediante un sentimento di
indicibile appagamento mai esperito prima e attraverso il venir meno
di ogni suo desiderio, sensazioni che si accompagnano a una perfetta
corresponsione tra la propria volonta e quella divina.

Lo sposalizio mistico e 'unione-fusione tra l'io-narrativo e Dio,
implicante la caduta della soggettivita e l'accondiscendente e
incondizionato abbandono all’agire divino sono elementi ricorrenti
della letteratura mistica, di diversi trattati di stampo religioso
incentrati sulla relazione amorosa tra Creatore e creatura,®® e di
grandissima parte della spiritualita francescana, in particolare
della produzione di Iacopone da Todi. Alla base di questa coloritura
mistica che tinteggia la parte conclusiva del poemetto potrebbero
effettivamente collocarsi il repertorio figurale e le tematiche di opere
di simile tenore, alle quali si accompagna ancora, seppur in maniera
velata e sporadica, la patina scritturale, come si evince dalla presenza
di qualche intarsio estratto e rimodulato dal Canticum Canticorum.3¢

Accanto a tali elementi il tratto forse pil rilevante che emerge
dall'impostazione del nuovo paradiso & l'assenza della diretta visio
Dei che Dante aveva posto ad epilogo del proprio percorso letterario e

34 Cf.in particolare CCCL. L'eccezionale metamorfosi fisica e spirituale viene
preannunciata al protagonista dal suo duca gia in CXIX 12.

35 Cf. Zambon 2007, in particolare la ricca introduzione in cui sono enucleati e
commentati i temi dell’excessus mentis e dell’unitas spiritus, cioé del rapimento mistico
e della perfetta unita del volere dell’anima con quello di Dio (cf. XLVI e ss.), cosi come
quelli dell’annichilimento dell’io nell’amore divino e della conversione della mente
(cf. LXV e ss.).

36 Sivedano in particolare i casi segnalati in CCCLII e CCCLVIIL.

Filologie medievali e moderne 36|31 | 22
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24



Ferrando
1+ Ununicum

umano.?” L'anonimo autore rinuncia alla descrizione delle fattezze di
Dio e rifugge dal voler anche solo azzardare a provare a dare forma
sensibile all'ineffabilita del Creatore: anziché delle figure intellegibili
ai sensi, silimita a tentare di restituire - per quanto possibile e per
quanto comprensibile agli altri, in quanto personale e intima - la
sensazione di felicita spirituale e di totalizzante appagamento che
attraversa la sua anima, affidandosi agli strumenti e alle espressioni
della riflessione mistica.

Innovazioni d’impianto, rimodulazioni tematiche, trasposizione e
rielaborazione dei modelli, rivisitazioni e creazione diimmagini nuove:
indubbiamente alla penna dell’anonimo scrittore non mancava la
forza dell’originalita e della fantasia, che, pur all’interno di un quadro
culturale di riferimento piuttosto definito - quello dell’epigonismo
dantesco e di una cultura di forte impronta dottrinario-catechistica -,
lo ha guidato al confezionamento di una rilettura personale - e unica
nel suo genere - del tradizionale percorso del viaggio allegorico nei
regni dell’aldila.

37 Comesi e visto, la visio Trinitatis di Par. XXXIII subisce qui una sorta di anticipazione
e dislocazione nel cielo del Sole, cf. supra.

Filologie medievali e moderne 3631 | 23
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 9-24






	1.1	Ipotesi sull’autore e sulla datazione del testo
	1.2	Innovazioni ed eccentricità

