
Filologie medievali e moderne 36 | 31
DOI  10.30687/978-88-6969-989-4/002

Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV
Andrea Ferrando

25

2	 Le vicende del poemetto

Si riporta la trama del racconto del poemetto.
Lamentando una condizione di miserevole reclusione nella prigione 

dei vizi e desiderando di esserne presto liberato, l’io narrante 
invoca, nell’apertura del poemetto, l’intervento divino. La necessità 
di cambiare vita e intraprendere la via delle virtù gli viene via via 
prospettata da un saggio maestro che lo esorta ad accogliere gli 
insegnamenti della fede e della retta morale, così da poter ottenere la 
salvezza che conduce al cielo (I‑VIII).1 Per convincerlo della bontà dei 
suoi consigli, il saggio sopraggiunto gli descrive le terribili pene che i 
dannati devono patire all’inferno, dal momento che in passato egli ha 
avuto la possibilità di scendere di persona nel mondo ctonio (IX‑XX). 
Fortemente impressionato da quanto ascoltato, il discepolo invita la 
sua guida a recarsi presso il proprio giardino, affinché possa fargli 
mostra di uno spregevole cespuglio, dotato di sette fronde, che vi ha 
messo radici. Il maestro vi si reca e gli fa scavare la terra alla base 
della pianta, in modo che sia dissotterrata la radice. Su quest’ultima 
splende una scritta dorata, di cui il narratore-protagonista riporta il 

1  La lacunosità del primo fascicolo del codice (per cui cf. § 6.1.2) impedisce per l’inizio 
del racconto la ricostruzione di una compatta e pienamente coerente vicenda narrativa, 
ma lascia talora scorgere il dialogo tra due voci, cioè quella del protagonista che invoca 
aiuto e quella del suo maestro che, comparendo sulla scena in medias res, lo invita sin 
da subito al ravvedimento.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-989-4/002&domain=pdf&date_stamp=2026-01-12


Ferrando
2 • Le vicende del poemetto

Filologie medievali e moderne 36 | 31 26
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 25-32

﻿testo. Mediante la stessa scritta, la radice si autodefinisce come la 
Superbia, origine e madre degli altri vizi.2 La guida procede quindi 
a illustrare le caratteristiche delle sette fronde, figurazione ciascuna 
di una delle sette colpe capitali (XXI‑XXXVIII).3

Le pronte e soddisfacenti spiegazioni ricevute invogliano l’allievo a 
porre numerose domande, così da accrescere la sua conoscenza della 
vera fede e, al contempo, soddisfare la sua curiosità. Sono quindi 
affrontate diverse questioni: la condizione post mortem delle anime, 
la collocazione fisica dell’inferno e del luogo deputato alla purgazione 
dei penitenti, la durata della pena, il valore delle indulgenze e del 
sacramento della confessione, l’autenticità della contrizione.

Il discepolo chiede poi che gli siano descritte le virtù che permettono 
di ottenere la benevolenza di Cristo e il maestro lo accontenta iniziando 
a parlare della fede (XXXIX‑LIII). Dopo un breve excursus narrativo 
in cui sono riportati degli episodi allegorici – presumibilmente 
estratti dal vissuto del narratore-protagonista – inerenti le insidie e 
le difficoltà che si possono presentare sul percorso di chi è intento 
a convertirsi al bene (LIV‑LVIII), è completata l’illustrazione della 
prima virtù teologale, la Fede (LXI‑LXV), che avviene una volta che 
l’allievo ha ribadito la sua fedeltà al saggio compagno, al séguito 
del quale muove i primi passi sulla lunga salita che – come dichiara 
egli stesso, anticipando il tragitto in cui consisterà il suo viaggio – lo 
porterà tra le stelle e al cospetto di Dio (LIX‑LX).

Nell’avviarsi sulla nuova strada, si sente avvilito da un sentimento 
di forte scoraggiamento, a tal punto che solo chi ha tanto sofferto per 
mantenersi fedele a Dio e alla causa della fede, come i biblici Giobbe﻿ 
e Tobia﻿, potrebbe comprenderlo.4 Ma subito il maestro interviene a 
rincuorarlo, così che, vincendo il timore e le tentazioni fuorvianti, 
riacquisti la risolutezza e il vigore necessari alla salita (LXVII‑LXIX). 
Ascoltati e accolti i consigli ricevuti, il protagonista rievoca 
alcune figure di animali, tra cui un cervo e un corvo, allegoriche 

2  È questo il punto del poemetto in cui viene inserita la rimodulazione del son. sulla 
Superbia di Fazio﻿ (son. XXIV).

3  Non è rispettato lo schema ricorrente dell’ordinamento dei vizi (SALIGIA), che 
invece, come filiazioni della superbia, compaiono nella sequenza: gola, lussuria, invidia, 
accidia, ira, avarizia, vanagloria. L’immagine della pianta, diffusa dapprima a livello 
iconografico e in séguito testuale, ha importanti precedenti nella tradizione letteraria, 
quali per es. in Iacopone﻿ (che la attinge a sua volta da san Bonaventura﻿), cf. Ciociola 
1989 e Bolzoni 2002, cap. 3: 102‑44.

4  Nel sonetto LXVI il poeta assume i panni dei due personaggi biblici e rivive i tormenti 
che contraddistinguono le loro vicende.



Ferrando
2 • Le vicende del poemetto

Filologie medievali e moderne 36 | 31 27
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 25-32

raffigurazioni degli atteggiamenti che devono guidare l’anima alla 
purificazione (LXX‑LXXV).5

Improvvisamente si sente assediato da un dolore e da un calore 
indicibili, e si affida quindi alla sua guida per capire che cosa gli 
stia accadendo. Questi risponde che nel corso del viaggio sarà messo 
più volte alla prova e dovrà mostrarsi pronto a patire e superare 
molte difficoltà, tra cui l’attraversamento di uno fuoco estenuante, 
che saggerà la sua resistenza fisica. Subito, infatti, un terribile calore 
prende a tormentarlo (LXXVI‑LXXIX). Inizia così una lunga querela, 
in cui il narratore, facendo proprie le accorate lamentazioni del 
patriarca Giobbe﻿, manifesta tutta la sofferenza, fisica e spirituale, 
che la sua conversione, ormai incominciata, comporta: nell’incedere 
lungo il cammino, alle sue invocazioni si alternano le parole della 
guida, che lo incoraggia a combattere valorosamente contro la 
tentazione di abbandonare una salita così faticosa, e ad adoperarsi, 
sulla scorta degli insegnamenti evangelici e dei dogmi della fede, per 
acquisire tutte le virtù che gli assicureranno l’accesso al paradiso 
(LXXX‑CIV).6

Una volta fornita risposta alle incalzanti domande dell’allievo, il 
maestro si sofferma a ragionare sulle qualità della seconda virtù 
teologale, la Speranza (CV‑CVII), e ritorna a parlare della pianta dei 
vizi incontrata in passato,7 insistendo sulla natura della morte e sulla 
pericolosità di quel trapasso che avviene quando l’uomo non gode 
della grazia di Dio (CIX‑CXV).

I due viandanti si intrattengono poi (CXVI‑CXXII) su questioni 
ancora di natura escatologica: il destino dell’anima e del corpo dopo 
la morte, la speranza della salvezza e i premi eterni acquisiti dai 
salvati una volta raggiunto Dio. A completare il quadro delle tre virtù 
teologali si inserisce un ciclo di sonetti in cui la guida spiega, ancora 

5  Si tratta rispettivamente dei sonn. LXX e LXXIV, nei quali il desiderio dell’anima 
umana di ricongiungersi al cielo è accostato nel primo alla rapidità della corsa del cervo 
e nel secondo alla prudenza del corvo. Una terza immagine di animale è presente in 
LXXII, sonetto di impianto politico inerente la discesa di Carlo IV﻿ di Boemia in Italia 
(1354‑55), che non pare connesso al discorso narrativo.

6  I sonetti di questa sezione del codice si dispongono con un andamento piuttosto 
regolare: a testi che parafrasano passi del libro di Giobbe﻿, in cui a parlare è il poeta 
(LXXX, LXXXIV, LXXXVI, LXXXVIII, XC, XCII, XCIV, XCVI, CII, CIV) si alternano testi 
che contengono esortazioni morali, nei quali a prendere la parola – e a rispondere 
alle lamentazioni – è il maestro (LXXXIII, LXXXV, LXXXVII, LXXXIX, XCI, XCIII, XCV, 
XCVII, XCVIII, XCIX, CI, CIII). La perdita di due poesie – avvenuta a causa della caduta 
di pressoché tutto l’inchiostro dei due testi vergati sull’attuale c. 42, cf. § 6.1.2. – tra 
gli attuali sonetti LXXXII e LXXXIII non compromette la continuazione dell’alternanza 
individuata.

7  In particolare nei sonetti CVIII, CIX e CX i due viandanti si soffermano a descrivere 
ancora le fronde della pianta dei vizi incontrata all’inizio del viaggio, elencando i nomi 
di ventun rettili che si posano a gruppi di tre su ciascuna di esse, allegorie dei nefasti 
comportamenti che ognuna delle sette colpe capitali ispira.



Ferrando
2 • Le vicende del poemetto

Filologie medievali e moderne 36 | 31 28
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 25-32

﻿con rimandi alla Bibbia e alla trattatistica sacra, l’essenza e le forme 
della Carità,8 chiosando con alcune riflessioni sul valore dei dieci 
comandamenti, sulla trasmissione della colpa e sul significato del 
sacramento del battesimo e della redenzione (CXXIII‑CXXXIII).

Con sua somma sorpresa, il discepolo si accorge di aver già 
raggiunto la sommità della salita e di essere sulla cima di un monte. 
Scruta quindi verso l’alto e scorge tre cieli, che rappresentano, 
come gli viene illustrato, tre diversi gradi della beatitudine: se vuole 
raggiungere la pienezza della gioia, che si consegue nel terzo cielo, 
dovrà procurarsi due chiavi, una dorata e una argentata, e attraversare 
le sette mura che circondano il paradiso.9 Al protagonista, risoluto 
a procedere, è ormai chiaro che sta per lasciare la terra e salire in 
cielo (CXXXIV‑CXXXVI). Mentre parla con il suo maestro, è avvolto da 
una fitta nube: l’entità eterea estingue il calore che da lungo tempo lo 
tormenta e fa uscire da sé una voce e delle parole, mediante le quali 
si presenta e afferma di essere una manifestazione del potere divino10 
(CXXXVII‑CXLII). Non appena la nuvola si dirada e scompare, i due 
viandanti si rendono conto di essere stati trasportati sulla Luna.11

Ancora incredulo per quanto avvenuto e intirizzito dal vento che 
soffia sul pianeta, l’allievo è rapito da una visione teofanica: egli 
vede quattro animali avvolti dalle fiamme, ciascuno con quattro volti 
e quattro ali, e una grande ruota, dentro alla quale girano quattro 
ruote più piccole interamente cosparse di occhi12 (CXLIII‑CXLVIII). 
Conclusasi la visione, i due viandanti riprendono il cammino e 
giungono presso un giardino circondato da un alto muro, sprovvisto 
di ingresso. Il narratore ode alcune voci che intonano un inno alla 

8  Il sonetto CXXVI ritrae la terza virtù teologale secondo il modello formulato da 
Riccardo da San Vittore﻿ nel De quatuor gradibus violentae caritatis e qui rielaborato 
dall’autore attraverso la mediazione di Iacopone﻿, come rivela la vicinanza tematica e 
linguistica di alcuni luoghi della poesia con la ballata Amor de caritate.

9  L’allegoria della ianua coeli è elaborata a partire dal passo evangelico di Matth 16 
e dal modello della porta purgatoriale dantesca (Purg. IX).

10  Le parole che il poeta ode e vede fisicamente comporsi nell’aria mentre è avvolto 
dalla nube – presumibilmente sul modello dantesco di Par. XVIII 70‑114 – sono riportate 
nel sonetto CXLI, testo con allusioni alla sapienza e all’onnipotenza di Dio mutuate da 
Iob 37 e 40 e da Sir 24. Secondo quanto emerge nel séguito, gli elementi naturali delle 
fiamme e delle nubi si connotano come forme sensibili della volontà divina, la quale 
ora tormenta il poeta per purificarlo e ora gli dà sollievo per concedergli la forza di 
procedere nel cammino.

11  Con l’arrivo presso la Luna si apre la sezione del racconto ambientata presso gli 
spazi celesti (l’espediente del volo potrebbe essere stato mutuato dalle vicende di Fazio﻿ 
e del geografo antico Solino, sua guida, descritte nel Dittamondo). Il narratore, ancora al 
séguito del suo maestro, continua la sua salita verso l’alto mediante il raggiungimento 
di sette astri e corpi celesti, che corrispondono, con specifiche variazioni – come visto –, 
ai tradizionali sette pianeti dell’impianto aristotelico-tolemaico.

12  I sonetti in cui si descrive la visione teofanica, ossia CXLV e CXLVII sono parafrasi 
di alcuni passi di Hiez 1.



Ferrando
2 • Le vicende del poemetto

Filologie medievali e moderne 36 | 31 29
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 25-32

Giustizia e, affascinato, lo trascrive puntualmente, mentre la guida 
gli illustra i pregi della virtù (CXLIX‑CLI).

In cielo compare all’improvviso un grande bagliore che transita 
rapidamente e infonde al protagonista un’ineffabile letizia: si tratta 
della stella Cherubina, la quale custodisce in sé la Natura, che ha 
le sembianze di un anziano sapiente dai tre volti e tiene tra le mani 
alcuni libri, allegoria del sapere delle sette arti liberali13 (CLII‑CLIII).

La contemplazione della stella è interrotta dalla necessità di 
riprendere il viaggio. Nondimeno, dopo pochi passi, i due viandanti 
si vedono interdetto il passaggio da un soldato a cavallo, che, 
posto a traverso della strada, incute loro un grande timore pur non 
compiendo alcun movimento. Le scritte presenti sulla bardatura del 
cavallo rivelano che il cavaliere è Provvidenza, virtù che combatte 
contro i tentativi dei vizi di distogliere l’uomo dalla via della salvezza14 
(CLIV‑CLVIII). Una volta superato l’immobile combattente e ripreso 
il cammino, il maestro spiega al suo allievo chi siano coloro che 
ha sentito inneggiare alla Giustizia, e lo invita, ora che sono più in 
alto rispetto a prima, a osservare dentro al giardino, perché adesso 
può finalmente scorgere le anime che vi risiedono. Lì dimorano gli 
spiriti dei giusti che vissero prima dell’avvento di Cristo, ai quali 
è interdetto il raggiungimento del cielo: a costoro apparteneva 
un tempo anche lui15 (CLIX‑CLX). Il discorso tra i due personaggi 
si incentra poi nuovamente su questioni di natura dottrinale e 
catechistica, in particolare sui sette doni dello Spirito Santo e sulla 
definizione e il valore della preghiera (CLXI‑CLXVIII). Giungono 
quindi su un pianoro, presso il quale incontrano una figura armata, 
assisa su un trono dorato e coronata d’alloro, che alcune scritte 
incise sulla borsa appesa al suo collo rivelano essere la Magnificenza 
(CLXVIII‑CLXXIV).

Mentre entrambi sono ancora assorti a contemplare la bellezza di 
questa virtù, un bagliore compare in cielo e il narratore è pervaso 
da un caldo estenuante, al punto da credere di morire: come gli 
viene spiegato, ciò gli accade per effetto di Venere, astro che emana 
un calore così forte per purificare la sua anima da ogni peccato e 
renderla degna di entrare nel paradiso deliziano. Qui, infatti, la stella 
lo condurrà, dopo averlo fisicamente rapito e trasportato per tutta 
la volta celeste. Durante il lungo volo su Venere, sebbene i tormenti 
delle fiamme inducano più volte il protagonista quasi allo svenimento, 

13  Non ho rinvenuto ad ora simili raffigurazioni allegoriche delle arti liberali nel 
panorama letterario precedente e coevo.

14  Per la rappresentazione allegorica delle virtù nelle vesti di cavalieri che giostrano 
contro i vizi, cf. ancora Bolzoni 2002, 62 e ss.

15  È chiara la derivazione della vicenda del duca da quella del Virgilio﻿ dantesco di 
Inf. IV: tuttavia, da questi egli si differenzia, poiché – come specificherà in séguito – da 
quel luogo fu liberato ed ebbe modo di raggiungere il paradiso, cf. CCLI e ss.



Ferrando
2 • Le vicende del poemetto

Filologie medievali e moderne 36 | 31 30
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 25-32

﻿non si interrompe l’eloquio del duca, che disquisisce con il suo allievo 
di numerosi argomenti: l’amore di Cristo per l’anima, le proprietà del 
fuoco divino, il concetto di divinità, i dogmi dell’incarnazione e della 
Trinità, l’illustrazione – in vesti allegoriche di regine – di Diligenza, 
Giustizia e Carità (CLXXV‑CCVIII).

Il narratore sta per perdere i sensi quando finalmente Venere 
giunge all’eden: il paradiso terrestre è circondato da sette mura e, 
per varcare le loro porte, egli viene munito di quarantadue chiavi, 
sei per ciascuna di esse. Nel corso del superamento delle mura i due 
viandanti si imbattono nelle rappresentazioni, in forma di simulacri, 
dei tre arcangeli – nell’ordine Raffaele﻿, Gabriele﻿ e Michele﻿ – presso 
ciascuno dei quali rinvengono una scritta, rispettivamente su un 
cartiglio, su una pietra e sulla spada del terzo angelo, per mezzo di cui 
sono fornite le indicazioni utili al prosieguo del cammino. Finalmente 
arrivati al centro del Deliziano, i due viandanti trovano l’albero della 
vita e si nutrono dei suoi frutti16 (CCIX‑CCXXX).

Dopo la lieta sosta, che rinfranca i protagonisti della fatica 
sinora spesa, il viaggio riprende, così come il ragionamento sulla 
fede cristiana: tra le nuove disquisizioni, in parte dedicate al libero 
arbitrio, resta centrale il tema della Carità, accostato a quello della 
grazia divina (CCXXXI‑CCXLII). Entrambi i pellegrini sono còlti poi 
da un improvviso sonno, durante il quale il discepolo sogna di essere 
rapito da un’aquila e di venir trasportato verso l’alto.17 Quando si 
ridesta, sbalordito, si ritrova, con il suo maestro, sul Sole.

Ripresosi dall’evento sconvolgente, che ha generato in lui una 
grande paura, egli sente ancora più forte l’esigenza di conoscere e 
di fare proprie le verità della fede in Cristo. Il duca procede, allora, a 
parlare delle varie tipologie del timore e della virtù della Carità e, al 
contempo, lo esorta a osservare un chiarore che splende tre volte più 
degli altri, folgorante epifania del dogma della Trinità. Questi cade in 
estasi e, quando riprende i sensi, ode il canto del Sanctus risuonare 
per tutto il cielo. Si rivolge quindi alla sua guida, che ha già visitato 
in passato il paradiso, e gli chiede di ricevere informazioni sulla 
restante parte del viaggio. Il maestro descrive allora la festa celeste, 
con le bellezze che dilettano i beati. Nel tentativo di raccontare 
l’ineffabile visione, il suo volto risplende di una luce accecante, che 
progressivamente riveste di splendore anche il discepolo.

D’un tratto, i due viandanti sono affiancati da un’entità che si 
manifesta in un denso vapore, da cui spira una voce che promette 

16  Come già anticipato, la struttura delle sette mura attornianti il giardino dell’eden 
pare desunta dall’immagine del castello degli spiriti magni in Inf. IV. Varrà la pena 
sottolineare che, come nel caso dell’albero dei vizi, anche sulla radice dell’albero della 
vita, antitesi del primo, il protagonista ritrova una scritta, di cui restituisce il contenuto 
nel sonetto CCXXVIII.

17  L’episodio, in CCXLIII, si ispira ovviamente a Purg. IX 10‑48.



Ferrando
2 • Le vicende del poemetto

Filologie medievali e moderne 36 | 31 31
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 25-32

loro la reverenza delle schiere angeliche. Il duca, turbato, reagisce 
con ira, coprendosi il naso e la bocca, e così invita a fare il suo allievo. 
Per motivare il suo insolito comportamento, spiega che, sebbene 
si trovino in cielo, sono ancora soggetti agli inganni del Maligno, 
disseminati per tutto il cosmo fino ai confini della sede di Dio. Ad 
averli appena avvicinati è stato, infatti, un angelo decaduto, che 
ha provato a distoglierli dal loro cammino (CCLXIX e CCLXX). Nel 
proseguire, mentre stanno ancora disquisendo sulla magnificenza 
del paradiso e sull’indicibilità delle sue meraviglie, i due protagonisti 
si ritrovano circondati da una nuvola di fiori, con i petali di alcuni 
dei quali il protagonista intreccia una corona e se la pone sul capo18 
(CCXLIII‑CCLXXXIV).

Dopo qualche attimo sulle sue spalle compaiono due ali: il maestro 
lo esorta a spiccare subito il volo sull’astro che splende accanto al 
Sole, Costantina, chiamato Marte dalla gente comune. La stella è 
interamente cosparsa di croci luminose, tra le quali ne emerge una, 
per dimensioni e luminosità, che riporta il titulus crucis I.N.R.I. 
Esse sono segno delle opere di misericordia e della sofferenza patita 
per la fede.19 Infatti, il compito di Costantina è infondere nell’uomo 
il desiderio di compiere quel bene che mantiene pura l’anima e fa 
ottenere la salvezza. Mentre il narratore è intento a leggere una 
scritta che rifulge nel cielo e annuncia la futura glorificazione di 
coloro che perdono la vita a causa della fede,20 il suo sguardo è 
nuovamente catturato dalla croce più luminosa, la cui contemplazione 
fa sorgere in lui un’inesprimibile letizia.

Presto, tuttavia, la sua gioia è interrotta poiché il maestro gli 
comunica che è giunto il momento di dirigersi verso una nuova 
stella che già si scorge brillare su di loro. L’allievo allora, sentendosi 
alleggerito e ancor più degno di salire ulteriormente, agita le ali 
e si mette al suo séguito (CCLXXXV‑CCCVI). Gioiosa, e non Giove, 
come il volgo è solito chiamarlo, è il nome del corpo celeste su cui 
ora si trovano i due protagonisti. Esso proietta sull’anima che sale 
in cielo, come quella del protagonista, cinque benefici raggi della 
sua luce, che corrispondono a specifici effetti e disposizioni d’animo: 
la quiete da ogni affanno, la compassione caritatevole verso il 
prossimo, la propensione a mutare vita secondo gli insegnamenti 
della fede, la conoscenza dell’arte poetica, della musica, delle Sacre 

18  In CCLXXXII il poeta specifica che i petali del fiore scelto per formarsi la corona 
sono di tre colori diversi, rimando alle tre virtù teologali di cui ha lungamente disquisito 
con il maestro.

19  La natura delle croci luminose e del loro significato è descritta in CCXCII.

20  Si tratta del sonetto CCXCIV, ove, mediante la comparsa di una scritta presso la 
luce della stella, si allude al dogma della resurrezione della carne.



Ferrando
2 • Le vicende del poemetto

Filologie medievali e moderne 36 | 31 32
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 25-32

﻿Scritture e delle opere dei Padri e dei Dottori della Chiesa21 e, infine, 
un’imperturbabile gioia che proviene da Dio (CCCVII‑CCCXX). 
Acquisito nello spirito e nella mente un nuovo vigore, su invito del 
maestro, il discepolo si appresta a recarsi presso l’ultima stella 
che dovrà raggiungere prima di entrare nel cielo cristallino, cioè 
Pariella, l’astro che, erroneamente chiamato dai più Saturno, ispira 
nell’uomo la vera giustizia. Appena giunti, ancora volando, sul nuovo 
corpo celeste, il narratore e il suo maestro incontrano, al centro 
della stella, il profeta Elia﻿, che gli si avvicina e chiede loro, con toni 
gravi e sospettosi, come gli sia stato permesso di giungere sin lì. Il 
protagonista risponde di aver intrapreso un lungo viaggio al fine 
liberarsi dal peccato e poter così vedere Dio. Il profeta se ne rallegra 
e, per meglio disporlo alla meta che lo attende, inizia un lungo 
discorso in cui descrive una a una le dodici costellazioni zodiacali 
che splendono sulla volta celeste. Ciascuna di esse è responsabile di 
un influsso maligno sull’indole umana e soltanto chi possiede una 
fede matura e salda, riesce a sottrarvisi (CCCXXI‑CCCXL).

Infine, dopo alcuni accenni al tempo di rotazione della volta celeste22 
e alcune esortazioni alla perseveranza secondo i dettami della fede, 
Elia﻿ invita i due viandanti a salire sulle sue spalle: essi obbediscono 
e, scalando il suo corpo e quello del patriarca Enoch﻿ – che gli è 
accanto e custodisce insieme a lui la stella di Pariella –, si immettono 
in un pertugio che compare sopra di loro, cioè l’ingresso del cielo 
cristallino (CCCXLI‑CCCXLVI). Non appena accede con il duca alla 
nuova dimensione, il discepolo vive una sensazione di ineffabile 
diletto: ha infatti finalmente raggiunto la meta del suo viaggio, ossia 
la dimora di Dio. A dargliene conferma è il venir meno in lui di ogni 
desiderio, il provare una pace e un’allegria mai esperite e l’acquisire 
la consapevolezza che la sua volontà corrisponde, ormai interamente, 
a quella divina. L’intimità e la novità di quanto gli accade rendono 
vano ogni tentativo di comunicazione al suo lettore: non gli resta che 
godere dello stato di felicità eterna che Cristo gli ha preparato e che 
egli ha conseguito con la guida delle virtù e con il beneplacito della 
grazia divina (CCCXLVII‑CCCLXXII).

21  Nel dettaglio, nei due sonetti CCCXVI e CCCXVII sono riportate le diverse tipologie 
di metro, ordinati e descritti in base ai loro piedi e ai loro nomi; in CCCXVIII sono 
elencate, in un libro che ha le medesime forme di quello dell’Apocalisse, le diverse 
tonalità delle note; infine, in CCCXIX sono nominati alcuni dei testi fondamentali della 
Bibbia, della letteratura patristica e della teologia, e alcuni dei loro autori.

22  Il sonetto CCCXLI – come già accaduto in CCCXXIII – contiene al suo interno, 
mediante l’elenco ordinato di tutte le stelle visitate dal protagonista, lo schema 
riepilogativo delle diverse tappe del viaggio celeste, costituendosi anche come testo di 
raccordo delle vicende narrate.


