
Filologie medievali e moderne 36 | 31
DOI  10.30687/978-88-6969-989-4/003

Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV
Andrea Ferrando

33

3	 Il viaggio nell’aldilà:  
un percorso fisico e ascetico

﻿ L’itinerarium lungo il quale si snoda il racconto del poemetto assume 
una duplice caratterizzazione: contemporaneamente all’ascesa fisica 
dei due viandanti, infatti, si compie un altro percorso, che è quello 
della radicale conversione spirituale del protagonista, a cui il taglio 
fortemente allegorico delle vicende narrate continuamente rimanda. 
L’obiettivo dell’edificazione alla morale cristiana del lettore viene così 
perseguito mediante l’espediente del racconto di una storia ambientata 
nell’aldilà, cioè, secondo quanto visto, attraverso il tradizionale 
schema del viaggio allegorico nell’oltremondo. Concorrono al 
confezionamento di questo prodotto e al conseguimento del suo 
fine ultimo vari espedienti, in particolare quello della riproposta 
e del riuso di materiali letterari, scritturali, esegetico-edificanti e 
genericamente enciclopedici, come messo in evidenza di séguito.

3.1	 I modelli letterari

Seppur non molto esperto nelle tecniche della prosodia e di fatto 
non abilissimo nella scrittura letteraria, l’anonimo autore ha 
indubbiamente avuto modo di costruirsi – così come emerge dai 
testi – un bagaglio di letture e di studi, sulla base dei quali pare 
ragionevole supporre una sua collocazione all’interno dell’universo 

Sommario  3.1 I modelli letterari. – 3.1.1 Dante. – 3.1.2 Fazio degli Uberti. – 
3.1.3 Iacopone da Todi e lo scenario umbro-mediano. – 3.1.4 La letteratura sacra ed 
esegetica: tracce di Tommaso d’Aquino. – 3.1.5 Fonti enciclopediche.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-989-4/003&domain=pdf&date_stamp=2026-01-12


Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 34
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

﻿religioso tardo-medievale: una conoscenza capillare delle Sacre 
Scritture – di sovente richiamate e parafrasate alla lettera – del 
catechismo e della dottrina cattolica, delle formulazioni della 
Scolastica – che hanno il loro culmine nella produzione teologica di 
Tommaso﻿ d’Aquino, la cui lezione, o acquisita per via diretta o per via 
mediata, come si avrà modo di vedere, resta in una qualche misura 
impressa nel panorama della formazione dell’anonimo scrittore – e 
della trattatistica religiosa sorta nel corso della temperie cristiano-
medievale sembra condurre in questa direzione. Alle linee guida di 
questo retroterra ideologico e culturale si aggiungono tre importanti 
modelli letterari, piegati ciascuno alle finalità parenetiche che 
orientano il poemetto: si tratta delle opere di Dante﻿, di Fazio﻿ degli 
Uberti e di Iacopone﻿ da Todi. Il Dante della Commedia rappresenta 
la primaria fonte di ispirazione per il nostro autore, che ne fa il 
principale ipotesto del suo lavoro. Le risonanze dantesche sono 
fondamentali sotto tutti i punti di vista, tanto per la concezione del 
poemetto quanto per la sua conformazione poematica e linguistica; in 
secondo luogo, la lettura e la rifunzionalizzazione di un sonetto della 
fortunata corona dei sette vizi capitali di Fazio – e di altre tessere 
testuali sparse che rimandano alla sua produzione – testimoniano 
un caso particolare della pratica di prestito e rimessa in circolo 
di materia letteraria in opere dai fini eminentemente parenetico-
didascalici; infine, la produzione laudistica di Iacopone e le sue 
ricadute letterarie e linguistiche costituiscono degli elementi che 
rimangono presenti e operanti nel sostrato immaginativo, tonale ed 
espressivo dell’anonimo scrittore, e sono spie non secondarie per la 
piena e completa intelligenza del Fiore dei conversi, anche ai fini di 
una sua sistemazione in un più preciso orizzonte geografico-culturale.

3.1.1	 Dante﻿

L’impatto sorprendente e per certi versi sconcertante della novità 
dell’opera di Dante﻿ – e in primis e specialmente, come è ovvio, della 
Commedia – della grandezza della sua portata e della capillarità della 
sua penetrazione nella società e nella mentalità dell’Italia del sec. XIV 
è in un certo senso testimoniato anche da questo poemetto. Esso 
si configura come una rilettura del tutto personale del messaggio 
e della formulazione letteraria che sono alla base della principale, 
fondamentale ed estrema espressione del genio dantesco. I livelli a 
cui il ‘fenomeno-Dante’ agisce nel testo in esame sono molteplici: 
poematico, narrativo-tematico, linguistico, dogmatico-dottrinario e 
lato sensu culturale.

A fornire una prima conferma della grande parte avuta in questo 
testo dall’opera e dalla figura di Dante﻿ – a quest’altezza cronologica 
ormai definitivamente consacrata alla fama e all’esemplarità – sono 



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 35
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

due esplicite citazioni del nome del sommo poeta, rispettivamente 
in XLVIII e CLXXXIX. Nella prima occorrenza egli viene nominato 
in quanto esempio di individuo salvato grazie alla mediazione 
dell’amata Beatrice﻿, in un quadretto che intende celebrare il valore 
del legame amicale tra due spiriti uniti da una grande concordia; nella 
seconda – caso più calzante e utile al discorso or ora sviluppato – il 
nome di Dante compare tra quelli dei più grandi uomini di fede 
nonché tra i sapienti che in ogni epoca della storia umana, dai tempi 
della Bibbia a quelli della contemporaneità, si sono adoperati e 
sforzati – seppur tutti invano – nel tentativo di restituire il senso del 
mistero divino: insomma, tra i più grandi protagonisti e teologi che 
furono animati dal desiderio e dall’urgenza di esprimere a parole 
quanto fosse possibile dire di Dio.

Non secondario è poi l’influsso esercitato dal grande poema. Se 
è quanto meno prevedibile che ogni viaggio allegorico-visionario 
scritto a posteriori della Commedia risenta in qualche misura della 
sua influenza, sia per l’aspetto formale, sia, pur con le differenze 
di sensibilità e di ideologia che ciascun caso presenta, per il 
contenuto – e basti pensare soltanto alle prove di grandi scrittori 
come Boccaccio﻿ e Petrarca﻿, autori rispettivamente dell’Amorosa 
visione e dei Triumphi, o anche ai tentativi di imitazione (di fatto 
non riusciti) di Fazio﻿ degli Uberti (Dittamondo) e di Federico Frezzi﻿ 
(Quadriregio) – per quanto concerne l’opera in oggetto l’imitatio di 
Dante﻿ pare passare innanzitutto per il messaggio che vuole inviare: 
ammonire il lettore, guidarlo in questa vita al conseguimento di 
una condotta moralmente e religiosamente ineccepibile e, quindi, 
favorirne la salvezza nell’altra. Sembra questo il motivo cardine della 
ripresa e dell’impiego del capolavoro di Dante: l’utilizzo cioè della 
principale opera dantesca primariamente come grande manuale per 
l’ammaestramento morale dell’uomo e del cristiano medievale.

Uno dei primi piani su cui agisce l’esemplarità della Commedia è 
quello dell’impianto poematico. L’ossatura del percorso narrativo e 
geografico prospettata dal racconto è a grandi linee sovrapponibile 
a quella del modello dantesco: un protagonista che racconta in prima 
persona la propria vicenda straordinaria nell’aldilà che ha raggiunto 
da vivo, con il proprio corpo; una guida che lo accompagna; tre i 
regni evocati o descritti, o effettivamente raggiunti, ossia un mondo 
infernale-ctonio, una montagna purgatoriale, un paradiso celeste; 
e, ancora, il contesto generale di una vicenda allegorico-didattica 
dalla portata esemplare. Essendo la quasi totalità del viaggio 
occupata dalla scalata della montagna del purgatorio e dal volo 
attraverso le regioni celesti, non stupirà che emergano in maniera 
quantitativamente più vistosa riprese, tematiche e stilemi del 
Purgatorio e del Paradiso. Nondimeno, la messa in circolo di elementi 
danteschi avviene attingendo liberamente e trasversalmente alle 
tre cantiche, attraverso il riuso e la rimodulazione di immagini ed 



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 36
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

﻿espressioni tipiche anche dell’Inferno (valga come esempio per tutti 
i luoghi testuali in questione, in CCCXXVIII, la scalata del corpo del 
profeta Elia﻿ da parte del discepolo e del suo maestro in procinto di 
salire nell’ultimo cielo, il Cristallino, patente emulazione di quella 
delle membra di Lucifero, compiuta da Dante﻿ e Virgilio﻿ in prossimità 
dell’uscita dall’inferno in Inf. XXXIV: una modellizzazione che è 
sintomo di un’evidente disinvoltura ‘compositiva’ dell’anonimo autore, 
che in questo caso non trova fuori luogo adottare per l’inscenamento 
della venerabile figura del profeta i paradigmi narrativi di ben altra 
figura, cioè del sovrano dell’inferno).

Ancorché costantemente presente in qualità di sistema di 
riferimento creativo, il modello della Commedia – come già 
dimostrato in precedenza – non viene recepito con un atteggiamento 
di inerme passività, ma, al contrario – e sulla spinta della sua 
stessa forza inventiva – esso funge da stimolo per originali 
interventi, maggiormente visibili – come si è già potuto notare – in 
particolare nell’architettura e nel riposizionamento di alcuni spazi 
dell’oltremondo: si ripensi ad esempio al nuovo limbo, al nuovo eden 
o all’inedita caratterizzazione purgatoriale dei tradizionali cieli 
tolemaici.

Quanto detto a livello di struttura del poema è valido, come 
anticipato, anche in termini narrativi: il racconto di cui si sostanzia 
il poemetto prende forma per lo più sulla scorta delle vicende del 
Dante﻿ viator: l’inizio del cammino sotto la tutela di una scorta, la 
fuga dai richiami delle tentazioni, il desiderio di emendarsi dai 
propri peccati, la salita della ripida montagna del pentimento, il volo 
attraverso i cieli con la prosecuzione del perfezionamento morale 
e, infine, il raggiungimento del regno divino.1 Peripezie, imprevisti, 
incontri allegorici, atteggiamenti e reazioni del protagonista e del suo 
maestro dinnanzi a quanto accade nel mondo soprannaturale sono 
molto spesso memori del modello dantesco, così come l’andamento 
del quasi mai interrotto dialogo che i due viandanti intrattengono per 
tutto il corso della storia. Parrà forse superfluo specificare che anche 
alcuni topoi tipici del viaggio di Dante confluiscono di sana pianta 
nei versi di questo anonimo imitatore. Se ne ricordi nondimeno, a 

1  Per quanto concerne il profilo della scorta, merita di essere rimarcata 
una differenza sostanziale con la Commedia, ovvero il fatto che, come è già 
emerso, viene significativamente ridimensionato il ruolo assunto dalla figura 
femminile – Beatrice – nelle vicende narrate, forse anche nell’intento di evitare 
l’evocazione di quei connotati erotico-sensuali che le possono essere eventualmente 
associati. Infatti, nel poemetto è assente una vera e propria donna salvifica nel senso 
dantesco di guida spirituale: i suoi compiti e le sue prerogative si assommano qui nel 
duca. La sola figura femmineo-salutifera che in parte supplisce all’assenza della donna-
Beatrice è l’ipostasi della Sapienza-Filosofia, soccorritrice dapprima del duca stesso 
e poi del protagonista che, al principio del viaggio, si ravvede anche grazie al suo 
intervento (cf. i sonn. X, XIII, XXXIII e XXXV).



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 37
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

titolo esemplificativo, almeno qualcuno: l’aumento dello splendore 
del volto del duca, segno della sua beatitudine, ovviamente rimando 
alla lucentezza dello sguardo e del sorriso della Beatrice﻿ dantesca 
(cf., tra le molte ricorrenze, ad es. CCXL e CCLXIII); la perdita dei 
sensi, prossima a verificarsi o effettiva, e della caduta in estasi 
dinanzi a eventi soprannaturali sconvolgenti (CLXXIV, CXCVI, 
CCVIII, CCXLIX‑CCL, CCXC, CCXCVI, CCCXLVI) e l’accrescersi 
dell’acume e della potenza dello sguardo del discepolo-pellegrino 
(ad es. CXXVI, CXLIII, CCLXI, CCLXXXVII) a mano a mano che si 
avvicina alla meta divina; e, ancora, si veda l’insistente richiamo 
al tema dell’ineffabilità delle sublimi realtà celesti e divine (ad es. 
CCLXVI, CCLXXI, CCLXXIII).

Insieme alla Commedia pare pertinente chiamare in causa anche 
un’altra opera – di discussa attribuzione dantesca – ossia il Fiore, la 
cui struttura metrica di insieme poematico di 232 sonetti è accostabile 
all’impalcatura su cui si regge il poemetto in esame. Seppur i due testi 
siano agli antipodi l’uno dell’altro in termini di profilo contenutistico 
e di intenti, sarà interessante individuare a livello meramente 
superficiale il ricorrere di alcuni simili escamotages formali, inerenti 
principalmente la tecnica di distribuzione del racconto sulle varie 
tessere narrative – rappresentate dai singoli sonetti – e l’utilizzo di 
specifiche concatenazioni tra testi adiacenti e di richiami interni tesi 
a consolidare la consistenza poematica dell’intera macrostruttura 
testuale.2

Merita qualche considerazione altresì l’atteggiamento formale 
del nostro anonimo nei confronti della lingua e della tecnica delle 
riprese testuali della Commedia. In un contesto linguistico dai 
tratti distintivi umbro-settentrionali – come si ipotizzerà più oltre, 
nel cap. 4 – la lingua e l’uso tecnico-specialistico delle categorie 
linguistiche di Dante﻿ penetra con un’alta carica di fascinazione e 
con forte incisività. Insieme alla riproposta di serie rimiche e singoli 
rimanti – fenomeni consueti per praticamente tutti i testi del bacino 
dell’epigonismo dantesco – si ritrovano nel poemetto numerosissimi 
calchi di iuncturae, sintagmi, locuzioni, clausole, espressioni, singoli 
versi, gruppi di versi, intere terzine e passi di varia lunghezza, ora 
marcatamente aderenti a precisi luoghi testuali della Commedia, 
ora più rielaborati, ma, ancorché sotterraneamente, sempre ben 
individuabili e riconoscibili. Di Dante è adottata, seppur in minima 
quantità e con esiti meno originali e meno felici, la tecnica di coniazione 
di nuove parole e il modo di costruire i rimanti per far suonare le 
rime: i neologismi che si rinvengono, in particolare, sembrano 
ideati sull’impronta e secondo i meccanismi del processo coniativo 
dantesco (cf. il censimento compiuto al cap. 4, al punto 58). Allo stesso 

2  Cf. Il “Fiore” e il “Detto d’amore”.



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 38
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

﻿modo, il lettore che ha una qualche familiarità con il dettato della 
principale opera dantesca non faticherà a riconoscere nell’impianto 
di molte similitudini e perifrasi – e talvolta delle sentenze (cf. ad es. 
CCLIII) – presenti nel testo le movenze che scandiscono il ritmo delle 
equivalenti figure retoriche presenti nella Commedia.

Pertanto, anche il modo di lavorare con la lingua e con le sue 
categorie ha in Dante﻿ il suo basilare e paradigmatico punto di 
riferimento: l’imitazione del racconto e del messaggio dantesco 
pare non poter avvenire se non anche mediante una riproposta delle 
innovative e dirompenti soluzioni linguistiche e stilistiche in quel 
modello create e consacrate al successo.

Gli echi delle formule dantesche sono capillarmente disseminati 
per tutto il corso del poemetto: ai fini di restituire lo stretto legame 
di parentela con la facies linguistica dell’ipotesto, sono stati, per 
ciascun testo, in sede di commento – a cui si rinvia –, puntualmente 
evidenziati e sistematizzati.

Un’ulteriore prospettiva dai risvolti fortemente significativi 
mediante la quale Dante﻿ viene assunto a modello è quella della sua 
veste di poeta-teologo. La Commedia riceve qui una sua specifica 
collocazione e una sua chiara canonizzazione tra gli altri testi delle 
auctoritates della letteratura teologica: oltre che per gli aspetti di 
natura tecnico-narrativa sopra messi in rilievo, il poema dantesco 
costituisce un testo di riferimento anche per la formulazione e 
l’illustrazione didascalica di alcuni punti nevralgici della dottrina 
cattolica. Ricorrere a Dante per il nostro scrittore non significa, 
allora, soltanto lasciarsi ispirare e prendere le mosse dalla sua abilità 
tecnica di poeta, ma anche – e forse soprattutto – riconoscere nella 
sua poesia un affidabile, inappuntabile e quindi sicuro strumento 
di divulgazione dei dogmi della vera religione. Questa tipologia 
di utilizzo risulta ancor più degna di attenzione se ad avvallarla 
e giustificarla è un religioso, quale potrebbe essere, come si è 
accennato, lo sconosciuto autore del Fiore dei conversi.3 Il fenomeno 
dell’impiego della letteratura di Dante da parte di figure appartenenti 
al variegato mondo dei consacrati per scopi prettamente edificanti 
nel corso del Trecento costituisce un settore non secondario della sua 
ricezione, come anche testimoniato dall’esperienza, seppur posta in 
limine al secolo, del poema didascalico del Quadriregio di Federico 
Frezzi﻿, domenicano e vescovo di Foligno dal 1403 sino alla morte, 
avvenuta nel 1416.4

3  Sulla presenza di tracce dantesche in opere e codici di religiosi cf. Baldelli 1997a, 
17‑18; inoltre cf. Giovè, Zamponi 1997 e Baldelli 1997b.

4  Per un simile fenomeno si consideri ad es. anche il caso del recupero e 
dell’inserimento di alcuni passi del Paradiso dantesco (in particolare la preghiera alla 
Vergine di Par. XXXIII) in testi del repertorio laudistico umbro, cf. Baldelli 1977, in 
particolare 74‑7, e Santucci 2019.



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 39
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

Per avere un saggio di un simile impiego di Dante﻿ sarà sufficiente 
osservare le modalità nelle quali sono illustrate nel poemetto 
la Fede (LXI), la Speranza (CV) e la Carità (CXXVI): per ognuna 
delle tre virtù teologali (specialmente per la prima e la seconda, 
ma in qualche misura anche per la terza) – capitolo di primaria 
importanza del catechismo cattolico – vicino ai rimandi alle Sacre 
Scritture è sempre presente la formula definitoria ideata da Dante, 
riproposta quasi integralmente o attraverso inconfondibili rimandi, 
nelle sue allusioni ora attinte dal Purgatorio e ora, in maniera più 
consistente, come è ovvio, dal Paradiso; ugualmente, al periodare 
dantesco pare ispirato il modo in cui sono affrontate, dibattute e 
risolte determinate questioni di natura teologica: la possibilità per i 
corpi fittizi delle anime dei defunti di provare sensibilmente le pene 
infernali e purgatoriali (XIII), l’uscita dal limbo, con l’avvento di 
Cristo risorto, di alcuni spiriti eletti (XV), la possibilità spirituale di 
ridurre la durata o alleviare le pene inflitte alle anime dei purganti 
mediante le preghiere di suffragio e le opere di penitenza dei vivi 
(XL), l’enumerazione dei punti chiave della fede cattolica secondo 
le formule del Simbolo apostolico (LXIII), il dogma dell’incarnazione 
(LXVII) e la classificazione delle categorie di trapassati che abitano 
il limbo (CLIX).

Da queste considerazioni, e specialmente da quanto si avrà modo 
di vedere nell’analisi prospettata all’interno dei singoli commenti 
a ogni poesia, pare evidente come il poemetto trovi nel perimetro 
della fortuna dantesca la sua specifica collocazione letteraria, pur 
costituendo – come detto – per il riadattamento delle forme e per le 
rimodulazioni originali della materia ispiratrice un unicum che, a 
tutti gli effetti, fa parte per sé stesso.

3.1.2	 Fazio﻿ degli Uberti

Anche con la produzione letteraria di Fazio﻿ degli Uberti, il principale 
degli epigoni di Dante﻿ – peraltro mai esplicitamente nominato 
nel poemetto –, il nostro anonimo autore dimostra di avere una 
certa familiarità. Più che del suo tentacolare e incompleto poema 
enciclopedico, il Dicta mundi – comunemente noto come Dittamondo –, 
di cui restano alcune memorie in termini di contesto, di tematiche 
o di rimandi a talune espressioni (memorie non numerosissime e 
sparse in maniera non sistematica nel corso della narrazione), ciò 
che catalizza l’attenzione dello scrittore è un settore specifico della 
produzione ubertiana, non casualmente quello più diffuso, ossia la 
corona dei sonetti sulle personificazioni delle sette colpe capitali. 
Questa parte della produzione delle rime di Fazio fu protagonista 
di una larga fortuna, come prova anche la loro diffusa circolazione 
manoscritta e l’attestazione di numerose situazioni di recupero 



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 40
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

﻿parziale – in particolare anche di un singolo testo del gruppo – in 
un nuovo contesto, come per il caso in questione.5 Insieme al 
meccanismo della concatenazione dei testi, l’anonimo autore adotta, 
come già sottolineato, uno soltanto dei sette sonetti – in una redazione 
caudata – e cioè quello intitolato alla Superbia (XXIV). Il riuso avviene 
mediante una rimodulazione dell’incipit – ossia la sostituzione della 
lezione pianta con raica, che permette di ricontestualizzare il sonetto 
ubertiano in modo da inserirlo nel nuovo orizzonte narrativo e, 
contemporaneamente, rifunzionalizzarlo in una luce specificamente 
esegetico-scritturale (si pensi almeno ad Agostino﻿, De Civitate Dei 
XIX 12 e, soprattutto, a Gregorio Magno﻿, Moralia XXXI 45). Qualche 
altro breve frammento dei sonetti della stessa corona, a livello di 
minimo calco, si rinviene poi nei sonn. XXVIII e XXX, rispettivamente 
dedicati all’illustrazione della lussuria e dell’invidia.

L’intento moralizzatore del poemetto induce così il suo artefice 
a ricercare nel repertorio della letteratura coeva spunti che ben si 
possano prestare a una rilettura in chiave edificante: un riuso per 
così dire ideologico, che sembra lasciare appositamente in secondo 
piano la patina eminentemente letteraria del materiale di partenza.6

3.1.3	 Iacopone﻿ da Todi e lo scenario umbro-mediano

Figura di spicco dello scenario culturale duecentesco e grande 
protagonista della stagione letteraria dell’Umbria dei primissimi 
secoli della letteratura italiana, come provato anche dalla sua 
larghissima circolazione manoscritta,7 Iacopone﻿ da Todi riveste un 
ruolo di rilievo all’interno del poemetto in esame (che pare essere, 
come si potrà argomentare in séguito, di provenienza umbra a sua 
volta) sia per ragioni specificamente letterarie, con la ripresa di temi 
e contenuti che echeggiano parte della produzione laudistica del 
poeta tudertino, sia per motivi di ordine linguistico, ossia mediante 
la presenza di alcune spie che paiono ammiccare velatamente, o 
spesso indirizzare direttamente, al forte espressionismo linguistico 
dei suoi testi.

Ancor più esplicitamente di quanto non accada per il caso di 
Dante﻿, la figura di Iacopone﻿ è assimilata dall’anonimo autore 
anzitutto nella sua accezione di auctoritas teologica: «e ’l teologo 

5  Cf. Fazio﻿ degli Uberti, Rime, 266‑7, in particolare 266: «Ai sonetti sui sette vizi 
capitali arrise una straordinaria fortuna, specie quattrocentesca, che comportò la 
circolazione della corona, per lo più adesposta entro numerose miscellanee di natura 
religiosa»: il caso in esame costituisce proprio un esempio di questo fenomeno.

6  Tra le altre testimonianze della diffusa pratica del riuso di testi di impianto moraleggiante 
di diversi autori all’interno di corone di sonetti si veda ad es. Biancalana 2022.

7  Cf. per le laude ad es. Mecca 2007 e Mecca 2016; si veda inoltre Boschi Rotiroti 2007.



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 41
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

vero Giacopone» (CLXXXIX 13), segno che il suo comparire tra i 
modelli della presente opera è motivato in primis dal suo profilo 
di frate francescano.8 Ciò viene confermato dal contesto in cui è 
collocata la seconda occorrenza del suo nome (CCCXIX 13), ossia in 
un sonetto in cui Giacopòn compare nel novero dei più grandi autori 
di opere sacre ed esegetiche della tradizione giudaico-cristiana, 
insieme a David, Salomone, Geremia, Agostino﻿, Gregorio Magno﻿, 
Bernardo﻿ di Chiaravalle e Tommaso﻿ d’Aquino. Oltre al riutilizzo di 
topoi a sfondo religioso e morale desunti da un immaginario che 
presumibilmente alla produzione iacoponica faceva capo (quale il 
caso del settenario dei vizi capitali allegoricamente figurati come 
le fronde di un vile cespuglio in XXI‑XXXIX, da potersi interpretare 
come filiazione dell’immagine già iacoponica dell’arbor vitiorum, 
oppure quello dell’albero edenico, allegoria dell’umiltà in CCXII), si 
possono rinvenire diversi elementi che testimoniano la presenza di 
un dialogo intertestuale con taluni passi del repertorio di Iacopone, 
mediante cui si può avere prova dell’impiego dei suoi testi, ancora 
sulla scorta di quanto segnalato già per Dante, quale strumento per 
il dispiegamento didascalico della dottrina cristiana.

Il primo caso che merita di essere segnalato è il sonetto CCXXVI, 
incentrato sull’illustrazione del dogma della terza virtù teologale, 
la Carità. Con lo scopo di formulare la natura della virtù secondo i 
termini espressi da Riccardo da San Vittore﻿ nel De quatuor gradibus 
violentae caritatis, l’autore tiene sotto mano un’importante lauda di 
Iacopone﻿ che aveva già a sua volta ripreso la materia del Vittorino, 
cioè la ballata Amor de caritate: tematica di fondo, contenuto teologico 
e veste linguistica sono chiara dimostrazione del ruolo di mediazione 
e del valore dogmatico riconosciuto al testo iacoponico.9 Allo stesso 
modo si possono ritrovare sparsi tra i sonetti diversi appigli, recuperi 
e reminiscenze di formule morali e teologiche iacoponiche quali la 
rappresentazione della figura dell’avaro e la requisitoria contro il 
vizio in questione (XXXVI), l’esposizione del dogma dell’incarnazione 
(LXVII), i toni lacrimevoli e di compianto per la compartecipazione alla 
passione di Cristo (CXCV) e la meditazione sulla sua morte (LXXXIII, 
CXCV, CCCXVIII), le parenesi per delineare il profilo del buon 
cristiano (XCI), la ripresa esegetica dell’immagine già scritturale dei 
tre cieli (CXIX e CXXXIII‑CXXXIV), l’illustrazione dell’essenza e del 
significato della preghiera (CLXV), il topos dello sposalizio mistico 
tra l’anima purificata e Dio (CLXXX). Quest’ultimo elemento si 
connota di una particolare rilevanza soprattutto per quanto concerne 
la chiosa del poemetto. Come si è già avuto modo di evidenziare, 
nell’ultima parte del racconto avviene un ulteriore (l’ultimo) forte 

8  Sul riuso teologico-profetico di Iacopone﻿ cf. § 3.1.4.

9  Per un approfondimento sulla lauda in questione cf. Mocan 2007.



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 42
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

﻿scostamento dall’ipotesto dantesco a cui tutta l’opera è improntata, 
di fatto mediante la sostituzione della visio Dei con un’esperienza dai 
tratti esclusivamente mistici. Nell’architettura della parte conclusiva 
del poemetto, accanto al repertorio testuale e figurale della lunga 
tradizione della mistica cristiana medievale, un ruolo di primo piano 
va riconosciuto anche alle tematiche della spiritualità tipicamente 
iacoponica. Indubbiamente topoi quali la perdita dei sensi, il giungere 
sull’orlo del delirio, l’excessus mentis, il venir meno della categoria 
della volontà – ormai totalmente assuefatta e in toto corrispondente a 
quella divina – e l’annichilamento in Cristo-Dio (CCCXLVI, CCCXLIX 
e ss.), sebbene affondino le loro radici anche in un passato più remoto, 
paiono giungere all’anonimo autore attraverso il filtro della sensibilità 
e la lezione testuale di Iacopone.10

La presenza del repertorio delle laude di Iacopone﻿ traspare nel 
poemetto non soltanto attraverso prelievi di natura tematica, ma 
anche mediante alcuni intarsi testuali che conferiscono alla patina dei 
sonetti una coloritura linguistica vernacolare facilmente riconoscibile 
come tipica della temperie umbro-iacoponica. Così come per il caso 
della Commedia, anche per le laude di Iacopone, seppur in maniera 
quantitativamente minore, si riscontrano dei riusi di lingua nelle già 
enunciate modalità rimico-tecniche. Varrà forse la pena specificare 
che il settore della lingua poetica di Iacopone a cui l’anonimo attinge 
con più frequenza e, forse, anche nell’intento deliberato di lasciare 
qualche traccia della sua fonte è quello del lessico. A titolo esplicativo 
si possono riportare, in ordine di comparsa, alcuni esempi di vocaboli 
presenti nella lingua del Tuderte o specificamente denotativi del suo 
idioletto che sono trasmigrati all’interno dei versi del poemetto: 
reprensa ‘rimprovero e ammonimento’ (XXV 12), scarporesce ‘fa 
uscire, scaccia’ (XXXII 6), cattivanza ‘maldicenza, malvagità, gesto 
spregevole, soggezione al peccato’ (XVII 3, XXXIV 11, CVII 8, 
CXXVII 13, CCIII 16), gloriare ‘accedere alla gloria paradisiaca’ 
(LXIV 6 e CCCLXIV 3), malsania ‘pazzia, delirio mistico’ (XXXIII 12 
e LXVI 4), presumenza ‘presunzione, arroganza’ (CV 1), nichiltade 
‘nullità, nullificazione’ (CXXIX 11), lucrar ‘ottenere una ricompensa 
spirituale’ (CXXXII 12), smesuranza ‘eccedenza incalcolabile e 
incontenibile, infinita’ (CLXV 10), pasmare ‘svenire, perdere i sensi 
e il controllo delle facoltà intellettive (CLXV 11), valura ‘valore, 
virtù’ (CCLXXIV 7 e CCCLXI 8), umanato ‘umano, proprio dell’uomo’ 
(CCXCIV 8), nudato ‘spogliato’ in riferimento all’expoliatio ingiuriosa 
subìta da Cristo (CCCX 15).

In conclusione, oltre alle laude, andrà citata un’altra opera di 
Iacopone﻿ che potrebbe aver avuto un qualche ruolo, per lo più a 

10  Cf. Iacopone, Laude, XXXIX‑LI e LVII‑LIX. Per ulteriori analisi sulla figura e la 
spiritualità iacoponica cf. ad es. Montefusco 2006.



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 43
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

livello tematico-immaginativo, nella stesura dell’ultima parte del 
poemetto, ossia quella dall’atmosfera e dalle tonalità mistiche, in 
cui viene inscenato l’arrivo del discepolo-pellegrino presso la dimora 
di Dio: ci si riferisce al testo in prosa latina del Tractatus utilissimus, 
in cui i consueti motivi dell’alienazione dell’anima, del suo lasciarsi 
interamente abitare dal Creatore e illuminare dalla sua luce e 
dell’estinzione della volontà individuale e della sua aderenza a quella 
divina sono ancora una volta riproposti.11

Insieme e subito dopo la posizione assunta dall’opera di Dante﻿, 
quindi, la poesia del frate-letterato tudertino, e delle sue laude 
in particolare, contribuisce in maniera decisiva all’elaborazione 
dell’intelaiatura tematica e ideologica – e in parte anche 
linguistica – su cui si edifica la struttura portante del poemetto.

Nondimeno, nel sistema di riferimento umbro coevo, oltre al 
contributo iacoponico, saranno da tenere presenti anche altre 
coordinate di tipo letterario-culturale, testimonianza di una specifica 
temperie, e almeno due in particolare: si tratta, cioè, delle opere 
di due figure che si possono supporre cronologicamente vicine 
all’anonimo autore, ossia il Liber Saporecti di Simone de’ Prodenzani﻿ 
e il già menzionato Quadriregio di Federico Frezzi﻿.

Le affinità con il testo citato di Prodenzani﻿, il cosiddetto Saporetto, 
si fondano principalmente su ragioni di ordine formale. Ciò che 
permette un accostamento è il fatto che in entrambi i casi la materia 
della narrazione si articola in un consistente gruppo di sonetti – 184 
nel caso del Liber Saporecti – quasi tutti uguali tra loro per struttura 
(domina lo schema metrico ABBA ABBA CDC DCD, cui si aggiungono 
componimenti dotati di una coda di un distico monorimo e qualche 
altra rarissima eccezione di schema) e che la trama del racconto 
sviluppa un percorso allegorico, secondo lo schema tipicamente 
medievale di cammino da una condizione di soggezione ai vizi a 
quella di pieno possesso di tutte le virtù, in diversi regni – quattro nel 
testo dell’Orvietano – corrispondenti ciascuno a una cantica: Mundus 
placitus, Mundus blandus, Mundus tranquillus, Mundus meritorius. 
Se le vicende del terzo e del quarto regno, inerenti rispettivamente 
questioni religiose (e dettagliatamente dottrinarie, nonché pratiche 
devozionali) e posizioni di apologia dell’ascetica cristiana, presentano 
alcuni tratti che possono suggerire un avvicinamento agli intenti 
parenetici del poemetto oggetto di questo lavoro, sicuramente da 
esso lo allontanano le tematiche che contraddistinguono la prima e 
la seconda parte del Liber, in cui si celebra la fastosità e la dilettevole 
spensieratezza della vita di corte del mondo pre-signorie, in uno 
scenario di festa e di invito al godimento dei beni mondani, che, come 
ricorda anche il titolo dell’altro testo del dittico provenzaniano a cui il 

11  Cf. Iacopone﻿ da Todi, Tractatus utilissimus.



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 44
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

﻿Saporetto si accompagna, cioè Liber Solatii, rappresenta forse il tratto 
più distintivo della penna dell’Orvietano. Non è il caso di indugiare 
sulla compresenza, in verità in forme esigue o appena rilevabili, di 
immagini simili tra il poemetto e l’opera di Prodenzani﻿, così come 
sulle rispondenze linguistiche che manifestano la partecipazione 
a uno stesso contesto culturale e dialettale – lato sensu umbro – e 
che sono state comunque segnalate, talvolta nella loro natura di 
suggestioni e talvolta, in qualche sporadico caso, nella loro rilevanza 
rimica e vernacolare, nelle sedi opportune dei commenti.

Per quanto concerne il Quadriregio, opera di diverso respiro e di 
diversa e più alta matrice culturale, andrà rimarcato il medesimo 
atteggiamento di disinvolta rielaborazione dei materiali della 
Commedia,12 cioè di una maggiore libertà reinventiva rispetto al 
modello canonico e dantesco del viaggio allegorico oltremondano. 
Come accade nel Fiore dei conversi, anche nel Quadriregio la Commedia 
gioca un ruolo chiave non soltanto nella ripresa di luoghi narrativi, 
tematici e linguistici, ma anche nel settore specifico della definizione 
delle verità teologiche: anche nelle mani del vescovo Frezzi﻿ l’opera di 
Dante﻿ viene in un certo senso adoperata come manuale di dottrina 
cristiana. Ciò risulta particolarmente evidente nelle due situazioni 
sintomatiche dell’illustrazione della natura delle virtù, teologali e 
non, e del modo in cui vengono posti e discussi determinati problemi 
teologico-morali (per cui si veda specialmente il IV libro). Oltre che 
per questo aspetto, si può ribadire per il Quadriregio anche quanto 
già affermato per il poemetto in termini di ripresa delle tecniche 
dantesche, in particolare per l’impiego delle diverse categorie e 
potenzialità linguistiche. In merito, invece, all’impianto topografico, 
sarà opportuno rilevare la divergenza del poema frezziano dalla 
Commedia, fatto che ricorda la rivisitazione del ruolo e dei confini dei 
regni dell’aldilà operata dall’anonimo autore nell’insieme di testi in 
questione. Il vescovo Frezzi organizza un oltremondo quadripartito, 
attraverso le cui regioni l’io-protagonista, ora guidato da Cupido, 
ora da Minerva, compie e descrive il consueto percorso allegorico ed 
espiatorio-edificante ai fini del conseguimento della salvezza eterna: 
il regno dell’Amore, il regno di Satanasso, il regno dei vizi e il regno 
delle virtù. La rivisitazione è forse dettata, in parte secondo quanto 
accade altresì nel Fiore dei conversi, da ragioni di ordine didascalico, 
per cui si può forse comprendere l’operazione di amplificazione – o di 
riduzione e di parziale stravolgimento, come per il caso in esame – dei 
regni, criterio in base al quale si orienta la scelta dell’aggiunta o del 
taglio. In ogni caso, a rimanere centrale e degna di nota è la libertà 
con cui, in misure e secondo intenti simili, seppur mai identici, questi 
autori rimaneggiano l’ipotesto e ne adottano via via gli elementi che 

12  Per un quadro generale dei rapporti tra l’opera di Frezzi﻿ e Dante﻿ cf. Bellomo 2020.



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 45
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

sono più funzionali e attinenti al loro discorso. Come per le situazioni 
precedenti, nel poemetto si rinvengono taluni topoi, figure, versi e 
luoghi testuali che ricordano passi del Quadriregio: là dove sono stati 
individuati e messi in evidenza, non si presume per essi un necessario 
o stretto legame genetico, ma semmai una più larga affinità tematico-
stilistica che può essere motivata dall’appartenenza a un medesimo 
orizzonte di sensibilità e di formazione culturale.

3.1.4	 La letteratura sacra ed esegetica:  
tracce di Tommaso﻿ d’Aquino

Tratto fortemente connotante del testo in oggetto è la presenza di 
una tramatura fittamente intessuta di rimandi all’universo del sacro 
e più specificamente alla letteratura che, nel corso della storia e 
del pensiero della Chiesa, ha contribuito in maniera determinante 
alla formazione della mentalità e della cultura cristiana. Se è forse 
superfluo dover tenere presente che nel Medioevo era diffusa una 
conoscenza non semplicemente o superficialmente generale dei 
testi sacri anche da parte di figure non propriamente dotte – le 
quali avevano molteplici e continue occasioni di ascoltare e vedere 
le parole delle Scritture e della dottrina – durante le cerimonie della 
vita religiosa e pubblica della loro realtà quotidiana (oltre alle letture 
personali e comunitarie, si pensi anche alle proclamazioni liturgiche, 
alle esposizioni mediante prediche e sermoni, alle forme di catechesi 
popolare) –, sarà il caso di specificare che per l’anonimo autore del 
poemetto il rapporto con questo repertorio è particolarmente stretto, 
per così dire privilegiato, e non si limita all’utilizzo e alla riproposta 
della parola biblica, ma si spinge alla ripresa del dettato di opere di 
carattere teologico-dottrinario ed esegetico, probabilmente meno 
accessibili in termini di reperimento e corretta comprensione a chi 
non gravitasse nell’orbita di un qualche ambiente ecclesiastico o di 
un ordine religioso, e non fosse culturalmente attrezzato alla loro 
piena intellezione e interpretazione.

Il ruolo di grande protagonista in siffatto panorama è chiaramente 
ricoperto dalla Bibbia, letta e consultata, come è ovvio per l’epoca, 
nella versione latina della Vulgata. Strumento di lettura del reale, 
patrimonio collettivo di vicende, immagini, temi e problemi, 
«grammatica universale» (Matteo Leonardi) e garanzia di 
comunicabilità, di sicura ricettività e di rispetto della legge della vera 
dottrina, la Bibbia costituisce per l’autore del poemetto un ipotesto 
imprescindibile, nonché un ricco serbatoio narrativo, al quale attinge 
di volta in volta secondo le necessità del suo impianto poematico ed 
espositivo-dottrinario. L’Antico Testamento offre all’anonimo scrittore 
diversi spunti di ordine descrittivo e narrativo, sia per quanto concerne 
la caratterizzazione di alcune scene o ambientazioni dell’aldilà – come 



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 46
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

﻿nel caso della conformazione dello spazio e dell’atmosfera del giardino 
edenico, ideata secondo il modello della Genesi (CCIX‑CCXXX), o 
dello scenario lunare, in cui si inscena una visione teofanica copiata 
dal Libro di Ezechiele﻿ (CXLV e CXLVII) – sia per quanto riguarda la 
ripresa delle vicende di alcuni personaggi, quali in particolare Giobbe﻿ 
(LXXX‑CIV) – ma anche, seppur in minima parte, Giona﻿ (CCLXXXV) – le 
cui sofferenze e peripezie sono rivissute dal protagonista del poemetto 
in prima persona, nell’intento di equiparare la propria straordinaria 
esperienza nell’oltremondo – e più specificamente la tribolazione che 
egli sta attraversando nel corso della salita purgatoriale – a quella 
dei grandi personaggi del libro sacro che dapprima si scontrano e in 
séguito si riappacificano con Dio.

Insieme a questi due usi, che spesso avvengono mediante la 
parafrasi del passo o dei passi del testo sacro interessato – e 
alcuni sonetti, principalmente le rimodulazioni dal Libro di Giobbe﻿ 
e i prelievi dal Libro di Ezechiele﻿, sono vere e proprie traduzioni 
aderentissime al dettato biblico, ripreso anche mediante precisi 
ammicchi morfologico-fonetici e qualche volta sintattici alla lingua 
della Vulgata –, si dovranno tenere presenti anche le numerosissime 
allusioni e riproposte di immagini, ora frammentate, ora ricombinate 
e fuse tra loro, sparse per tutto il corso del poemetto e appartenenti 
ad altri libri veterotestamentari, tra cui in particolare l’Esodo (cf. ad 
es. VII, XXXVII, CI, CIII, CXXVII, CCCXLVIII), ma anche il Levitico, il 
Libro dei Salmi, il Cantico dei Cantici e, in misura minore o minima, 
altri dei restanti.

Anche la materia del Nuovo Testamento è inserita con frequenza 
nella tessitura dei versi del poemetto, mediante le medesime tecniche 
sopra illustrate. Più che essere adoperati per fornire materiale a delle 
tranche di racconto, i libri della seconda parte della Bibbia fungono 
principalmente da fonti di precetti e massime, oltre che di immagini 
di un amplissimo e radicato repertorio, mediante cui prende corpo 
il carattere moraleggiante che connota l’intero macrotesto. Oltre 
alla posizione preminente dei quattro Vangeli, sono numerose le 
occasioni in cui nei sonetti si possono individuare dei rimandi testuali 
o figurativi in particolare alle Lettere di Paolo﻿, i cui ammonimenti e la 
cui esegesi dottrinaria sono talvolta parafrasati e talvolta rimodulati 
o semplicemente evocati (cf. ad es. CXXII, CXXXII, CXXXIV, CCII, 
CCXXXII, CCXXXVIII, CCXLI, CCXLVI, CCLX, CCLXV, CCLXVIII, 
CCLXXIX, CCCXL, CCCLXIII) e all’Apocalisse, ovviamente tenuta in 
forte considerazione per il suo profilo di opera visionario-escatologica 
(cf. ad es. XLI, LIX, LXIX, LXXXIX, CIII, CCXXI, CCXXIX, CCLVI, 
CCLXII, CCXCVII, CCCXVIII, CCCXXXIII).

L’orizzonte della produzione teologica, esegetica e sermonistica, 
genere particolarmente vicino e intrinseco alla temperie culturale 
e religiosa che si presume costituisca il retroterra del poemetto, 
rappresenta senza dubbio uno dei capisaldi della formazione 



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 47
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

dell’autore, come si può intravedere in taluni snodi testuali 
esplicitamente dedicati all’illustrazione di temi-cardine della dottrina 
cristiana. Classificazioni, elenchi e puntuali definizioni trattatistiche 
con cui è illustrata la materia catechistica in certi casi sono o 
potrebbero essere stati ispirati alle opere di alcune eminenti figure di 
santi e predicatori, sia nel novero dei padri della Chiesa, sia vissuti in 
epoche più vicine a quella dell’autore, nonché a lui coevi: oltre ai già 
citati Agostino﻿ e Gregorio Magno﻿ e ai frati e predicatori domenicani 
Domenico Cavalca﻿13 e Iacopo Passavanti﻿, andranno tenute presenti 
ad esempio le possibili tangenze con la produzione di religiosi quali 
Giordano da Pisa﻿ (cf. CCXLIV) o quella del predicatore francescano 
laico Ugo Panziera﻿ (cf. in particolare CXVIII). Gli scritti di questi 
autori potrebbero, ora in misura di una più plausibile contiguità 
testuale – messa in evidenza là dove la si è potuta individuare più 
nettamente – ora nei termini di semplici e più vaghe suggestioni, aver 
influito l’anonimo autore nelle forme e nei modi in cui viene esposta 
e declinata la materia della dottrina e nell’ampliamento del mosaico 
di immagini che si incontrano nel Fiore dei conversi.

Una trattamento riservato e in certo senso privilegiato in questa 
schiera di possibili o presunti modelli merita Tommaso﻿ d’Aquino, la 
cui lezione sembra non rimanere esclusa dal bagaglio culturale e 
specificamente formativo dell’autore.14 Infatti, il contributo teologico, 
trattatistico e innologico del doctor angelicus – a cui l’autore potrebbe 
aver attinto direttamente, o forse attraverso la mediazione di opere 
che ne veicolassero, traducessero e spiegassero i contenuti – pare 
rappresentare uno dei punti di riferimento per l’enunciazione e la 
trattazione specialistica di alcune questioni di capitale importanza 
della dogmatica cristiana, come sembrerebbe dimostrato dalla 
presenza all’interno del poemetto di un insieme – seppur non molto 
esteso – di tracce significative. La possibilità di scorgere dei richiami 
alle opere dell’Aquinate è fornita da alcuni sonetti intessuti di 
elementi sintomatici: parafrasi-traduzioni di minimi lacerti del passo 
del testo latino di riferimento, impiego di singoli vocaboli o gruppi 
di tecnicismi propri del lessico filosofico-teologico, calchi di formule, 
ripresa di aggettivi per la qualifica di determinate proprietà dell’ente 
divino e, infine, più generali indizi della rimodulazione di concetti e 

13  Può forse essere utile, in merito alla circolazione delle opere di questo autore 
nel territorio umbro, tenere presenti le considerazioni di Baldelli 1971, in particolare 
365‑70 (Codici toscani nell’archivio delle confraternite perugine dei disciplinati perugini).

14  Si confronti, a titolo esemplificativo, lo studio sulle presenze e le risonanze 
tomistiche rinvenibili all’interno del Quadriregio, cf. Viganò 2020.



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 48
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

﻿problemi tenuti presenti nello sterminato campo della riflessione di 
Tommaso, in particolare della Summa Theologiae.15

Com’è ovvio, il settore in cui si concentrano queste spie di 
possibile contatto e di derivazione dalla fonte è l’insieme delle parti 
del poemetto dall’impianto eminentemente catechistico. Si vedano 
più dettagliatamente: l’illustrazione del dogma dell’eucarestia in CI, 
intarsiato di possibili rimandi alla sequenza Lauda, Sion e all’inno 
liturgico a tema eucaristico Sacris Solemniis; sul medesimo tema il 
sonetto CIII, in cui si rinvengono dei tecnicismi teologici già esposti 
e argomentati negli stessi modi nel trattato attribuito all’Aquinate 
dal titolo De venerabili sacramento altaris; i richiami alle qualità 
del corpo glorificato in CXVIII, apparentemente esposti secondo i 
canoni della teologia della resurrezione argomentati ad esempio 
anche nello Scriptum super Sententiis; la discussione sul problema 
dell’acquisizione della salvezza e dei meriti per tutti gli uomini da 
parte di Cristo, modellata nei termini in cui la questione è posta 
da Tommaso﻿ nelle Quaestiones disputatae de veritate, in CCLXXV; 
infine, si tengano in considerazione i passi del poemetto in cui il 
dettato testuale pare suggerire la presenza di echi di punti specifici 
della Summa Theologiae, quali la definizione di bene comunicativo 
in CXXXI, il concetto di preghiera, all’interno del più ampio 
ragionamento sulla natura della virtù teologale della Fede in CLXV, 
la riflessione sull’essenza e le forme di manifestazione della grazia 
divina in CCXXXIV e l’illustrazione e la suddivisione delle categorie 
della Carità in CCXXXVII e CCXXXIX.

Sulla base di questi esigui ma interessanti indizi, il poemetto 
può forse essere letto anche come una singolare testimonianza 
della circolazione – una circolazione marginale, sotterranea, 
presumibilmente mediata da fonti secondarie –, dello studio meditato 
e del riutilizzo a scopo formativo ed edificante di alcuni frammenti 
dell’opera teologica di mano dell’Aquinate.

A corollario del quadro sulle presumibili fonti della letteratura 
sacra ed esegetica tracciato, non andrà taciuto un altro significativo 
versante su cui a tratti si sofferma l’attenzione dell’autore, e che in 
parte è già emerso da quanto si è sinora affermato: si tratta della 
presenza di testi dal carattere spiccatamente profetico-escatologico, 
al cui interno sono affrontate tematiche care al millenarismo 
medievale,16 quali la riflessione sull’approssimarsi della fine del 
mondo e sull’avvento dell’Anticristo (CIV 15‑16, CCLXXIX, CCCIII, 
CCCIV) e la dura invettiva nei confronti della corruzione ecclesiastica 

15  Sulla presenza della Summa e di altre auctoritates e fonti per la formazione di 
coloro che intendevano votarsi alla vita religiosa, quale parrebbe essere l’anonimo 
autore del poemetto, cf. Nebbiai 2005 e Frioli 2005.

16  Per una trattazione generale sul tema cf. almeno Rusconi 1979.



Ferrando
3 • Il viaggio nell’aldilà: un percorso fisico e ascetico

Filologie medievali e moderne 36 | 31 49
Fiore dei conversi. Testo inedito di fine secolo XIV, 33-50

e della Curia romana (CCLXVII‑CCLXVIII e CCCXXX). Tali elementi, 
più che costituire degli indizi di un’affiliazione dell’anonimo 
autore (o religioso) a tendenze eterodosse della spiritualità – fatto 
peraltro in forte contrasto con la presenza di prelievi scolastico-
tomistici – e della politica contemporanea, andranno considerati come 
topoi – largamente diffusi nella cultura del tempo – di una affermata 
tradizione che ha illustri antecedenti, anche in alcune delle fonti e 
degli autori citati, quali, in primis, Iacopone e Dante.17

3.1.5	 Fonti enciclopediche

Anche il repertorio enciclopedico svolge un ruolo rilevante 
nell’insieme delle possibili fonti del Fiore dei conversi. È ragionevole 
affermare che i raccoglitori di informazioni di cui si può comunemente 
disporre nell’epoca in questione possano aver costituito per l’anonimo 
autore un bacino a cui attingere in maniera più o meno sistematica 
per la ricerca di significati, definizioni, credenze, curiosità: dalle 
Etymologiae di Isidoro﻿ di Siviglia al lessico-grammatica di Papias﻿, 
dal Catholicon di Giovanni﻿ Balbi﻿ alle Derivationes di Uguccione da 
Pisa﻿ e dall’orizzonte dei bestiari (si ricordi ad esempio il Bestiario 
toscano, quello di Gubbio, o anche l’immaginario evocato nel Tresor 
di Brunetto﻿ Latini) a quello dei lapidari o degli erbari (si pensi ad 
esempio a quelli di Marbodo di Rennes﻿ o di Bartolomeo Anglico﻿), le 
possibilità di scandaglio non sono indubbiamente poche e, in certe 
situazioni, come sarà messo in evidenza nei luoghi opportuni, chi 
scrive pare essersene servito ai fini di ricevere ispirazione per le 
immagini letterarie, allegoriche, naturalistiche o para-scientifiche 
che adopera all’interno della sua opera.

17  Cf. Pasquini 1981; si veda poi Montefusco 2015 e, per le tematiche di fondo 
Montefusco, Zanni 2015. Sulla fortuna, la memoria e il riuso in chiave profetica della 
figura e dell’opera di Iacopone﻿, cf., tra gli altri, Lodone 2020; per quanto concerne il 
versante dantesco cf. Panno-Pecoraro 2020.




	3.1	I modelli letterari
	3.1.1	Dante
	3.1.2	Fazio degli Uberti
	3.1.3	Iacopone da Todi e lo scenario umbro-mediano
	3.1.4	La letteratura sacra ed esegetica: tracce di Tommaso d’Aquino
	3.1.5	Fonti enciclopediche

