
Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/003

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

53

2.1	 Aiace: parodo (vv. 134-200)
Il ‘grande’ eroe Telamonio:  
torre e spada, protezione  
e violenza, soccorso e ritorsione

﻿
Sommario  2.1.1 Aiace ‘il grande’, l’ombra di Telamone e l’ombra di Odisseo (vv. 134, 
184). – 2.1.2 Salamina: un’isola omerica ‘cinta dalle onde’: la serenità perduta (vv. 134‑5). 
– 2.1.3 La colomba, l’avvoltoio e lo stormo: similitudini epico‑omeriche (vv. 139-40, 
169-71). – 2.1.4 Il lampo notturno della spada: il disonore di Aiace (vv. 141-7). – 2.1.5 La 
‘torre degli Achei’ che crolla: reciprocità e rivalsa (vv. 159, 166). – 2.1.6 I ‘colpi’ che non 
perdonano degli dèi (v. 137). – 2.1.7 Le ‘splendide armi’ insanguinate: una vendetta 
‘disumana’ (vv. 177, 181). – 2.1.8 Il difensore ‘a terra’: la fiamma dolorosa della vergogna 
divampa (vv. 192-7).

Prospetto degli omerismi della parodo dell’Aiace

Τελαμώνιε παῖ, τῆς ἀμφιρύτου 
Σαλαμῖνος ἔχων βάθρον ἀγχίαλον,� 135
 σὲ μὲν εὖ πράσσοντ’ ἐπιχαίρω·
σὲ δ’ ὅταν πληγὴ Διὸς ἢ ζαμενὴς
λόγος ἐκ Δαναῶν κακόθρους ἐπιβῇ,
μέγαν ὄκνον ἔχω καὶ πεφόβημαι
 πτηνῆς ὡς ὄμμα πελείας.� 140
ὡς καὶ τῆς νῦν φθιμένης νυκτὸς
μεγάλοι θόρυβοι κατέχουσ’ ἡμᾶς
ἐπὶ δυσκλείᾳ, σὲ τὸν ἱππομανῆ
λειμῶν’ ἐπιβάντ’ ὀλέσαι Δαναῶν
βοτὰ καὶ λείαν,� 145

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/003&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 54
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

ἥπερ δορίληπτος ἔτ’ ἦν λοιπή,
 κτείνοντ’ αἴθωνι σιδήρῳ.
τοιούσδε λόγους ψιθύρους πλάσσων
εἰς ὦτα φέρει πᾶσιν Ὀδυσσεύς,
καὶ σφόδρα πείθει. περὶ γὰρ σοῦ νῦν� 150
εὔπειστα λέγει, καὶ πᾶς ὁ κλυὼν
τοῦ λέξαντος χαίρει μᾶλλον
 τοῖς σοῖς ἄχεσιν καθυβρίζων.
τῶν γὰρ μεγάλων ψυχῶν ἱεὶς
οὐκ ἂν ἁμάρτοι· κατὰ δ’ ἄν τις ἐμοῦ� 155
τοιαῦτα λέγων οὐκ ἂν πείθοι. 
πρὸς γὰρ τὸν ἔχονθ’ ὁ φθόνος ἕρπει.
καίτοι σμικροὶ μεγάλων χωρὶς
σφαλερὸν πύργου ῥῦμα πέλονται·
μετὰ γὰρ μεγάλων βαιὸς ἄριστ’ ἂν� 160
καὶ μέγας ὀρθοῖθ’ ὑπὸ μικροτέρων.
ἀλλ’ οὐ δυνατὸν τοὺς ἀνοήτους
 τούτων γνώμας προδιδάσκειν.
ὑπὸ τοιούτων ἀνδρῶν θορυβῇ
χἠμεῖς οὐδὲν σθένομεν πρὸς ταῦτ’� 165
ἀπαλέξασθαι σοῦ χωρίς, ἄναξ.
ἀλλ’ ὅτε γὰρ δὴ τὸ σὸν ὄμμ’ ἀπέδραν,
παταγοῦσιν ἅτε πτηνῶν ἀγέλαι·
μέγαν αἰγυπιὸν <δ’> ὑποδείσαντες
τάχ’ ἄν, ἐξαίφνης εἰ σὺ φανείης,� 170
 σιγῇ πτήξειαν ἄφωνοι.

ἦ ῥά σε Ταυροπόλα Διὸς Ἄρτεμις – � στρ.
ὦ μεγάλα φάτις, ὦ
μᾶτερ αἰσχύνας ἐμᾶς  –
ὥρμασε πανδάμους ἐπὶ βοῦς ἀγελαίας,� 175
ἦ πού τινος νίκας ἀκαρπώτου χάριν,
ἦ ρα κλυτῶν ἐνάρων
ψευσθεῖσ’ ἀδώροις εἴτ’ ἐλαφαβολίαις
ἢ χαλκοθώραξ σοί τιν’ Ἐνυάλιος
μομφὰν ἔχων ξυνοῦ δορὸς ἐννυχίοις� 180
μαχαναῖς ἐτείσατο λώβαν;

οὔποτε γὰρ φρενόθεν γ’ ἐπ’ ἀριστερά,� ἀντ.
παῖ Τελαμῶνος, ἔβας
τόσσον ἐν ποίμναις πίτνων·
ἥκοι γὰρ ἂν θεία νόσος· ἀλλ’ ἀπερύκοι� 185
καὶ Ζεὺς κακὰν καὶ Φοῖβος Ἀργείων φάτιν.
εἰ δ’ ὑποβαλλόμενοι
κλέπτουσι μύθους οἱ μεγάλοι βασιλῆς,
χὠ τᾶς ἀσώτου Σισυφιδᾶν γενεᾶς,



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 55
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

μὴ μή, ἄναξ, ἔθ’ ὧδ’ ἐφάλοις κλισίαις� 190
ἐμμένων κακὰν φάτιν ἄρῃ.

ἀλλ’ ἄνα ἐξ ἑδράνων� ἐπ.
ὅπου μακραίωνι
στηρίζῃ ποτὲ τᾷδ’ ἀγωνίῳ σχολᾷ,
ἄταν οὐρανίαν φλέγων.� 195
ἐχθρῶν δ’ ὕβρις ὧδ’ ἀτάρβηθ’
ὁρμᾶται ἐν εὐανέμοις βάσσαις,
πάντων βακχαζόντων
γλώσσαις βαρυάλγητ’·
ἐμοὶ δ’ ἄχος ἕστακεν.� 200

Legenda:
-voci in grassetto: omerismi a livello lessicale.
-voci in grassetto e sottolineate: omerismi che presentano una risemantizzazione 
o una variazione originale oppure coni sofoclei su modelli omerici.
-voci sottolineate: espressioni o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, tematiche o 
similitudini omerici.

2.1.1	 Aiace ‘il grande’, l’ombra di Telamone  
e l’ombra di Odisseo (vv. 134, 184)

La parodo si apre con l’invocazione ad Aiace Τελαμώνιε παῖ, a 
testimoniare sin da subito la centralità che l’eroe riveste nel corale. 
Il coro si rivolge ad Aiace in absentia,1 ma la presenza dell’eroe è 
fortissima, essendo il canto interamente dominato dalla situazione 
critica in cui egli è precipitato in seguito alle gravi imputazioni sul 
suo conto in merito alla strage del bestiame e de bottino comune 
dell’esercito. Il modulo dell’assenza fisica del destinatario contribuisce 
inoltre a livello drammaturgico ad accentuare la suspense per l’entrata 
in scena del protagonista, che verrà ulteriormente dilazionata. Anche 
in virtù dell’appello conclusivo nell’epodo (cf. il v. 193 ἀλλ’ ἄνα ἐξ 
ἑδράνων, discusso infra), infatti, il pubblico si aspetta l’ingresso di 
Aiace all’inizio del primo episodio, ma sarà invece Tecmessa a entrare 
in scena e l’eroe non sarà visibile prima del v. 347, allorché verrà 
finalmente aperta la porta della tenda in cui Aiace giace prostrato 
tra le carcasse: l’effetto di attesa è indubbiamente di forte impatto.2

1  Il coro si rivolge a un personaggio assente nella scena anche nelle parodoi 
dell’Agamennone di Eschilo e dell’Ippolito di Euripide, cf. Finglass ad. v. 134, con rinvio 
a Fraenkel 1950 ad Ag. 83 ss., ma cf.. Medda 2017, 1.171-5.

2  Cf. Burton 1980, 16; Pattoni 1990, 100, 103. Sulla lunga ed emozionale scena che si 
svolge a porta aperta (vv. 347-595) e sulle modalità in cui Aiace poteva essere visto dal 
pubblico dall’interno della tenda si veda l’analisi di Medda 2013, 43-9.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 56
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Lo status epico-eroico di Aiace è segnalato incisivamente dall’epiteto 
incipitario del canto, Τελαμώνιε, ripresa palmare dell’aggettivo 
omerico con valore patronimico ‘Telamonio’.3 L’aggettivo è lemma 
esclusivamente iliadico, e rappresenta significativamente l’epiteto 
più frequente dell’eroe nel poema (35× Il.).

Τελαμώνιος è per eccellenza Aiace in Omero, se si escludono tre 
soli casi in cui il patronimico è impiegato in riferimento a Teucro, 
fratellastro dell’eroe.4 Il nesso formulare più frequentemente attestato 
è la clausola Τελαμώνιος Αἴας (21×), sovente nella formula espansa 
μέγας Τελαμώνιος Αἴας (12×).5 L’epiteto occorre inoltre nell’emistichio 
Αἴας δὲ πρῶτος Τελαμώνιος ἕρκος Ἀχαιῶν (Il. 6.5, 12.378) e nel verso 
Αἶαν διογενὲς Τελαμώνιε κοίρανε λαῶν (Il. 7.234, 9.644, 11.465), oltre 
che nell’emistichio Τελαμώνιος ἄλκιμος Αἴας (Il. 12.349, 362). Infine, 
il lemma si riscontra in alcune locuzioni formulari che sottolineano 
maggiormente il ruolo dell’eroe quale ‘figlio’ di Telamone, grazie 
all’espressione esplicita del sostantivo υἱός, quali gli emistichi 
Αἴαντα μέγαν Τελαμώνιον υἱὸν (Il. 11.563, 591, 17.115) e Αἴαντα προσέφη 
Τελαμώνιον υἱόν (Il. 13.67); e si veda anche il nesso υἱὸς Τελαμῶνος 
(Il. 17.284, 293).

3  L’aggettivo con valore patronimico Τελαμώνιος presenta il medesimo valore 
del corrispettivo patronimico Τελαμωνιάδης, ma occorre più frequentemente di 
quest’ultimo in Omero (11× Il., 1× Od.: anch’esso sempre in riferimento ad Aiace, eccetto 
Il. 13.709 dove designa Teucro, cf. Dee 2000, 72 ss.), cf. Ellendt 1872, s.v. «Τελαμώνιος»: 
«tritum est hoc adiectivum patronymici vices gerere», e cf. Kühner, Gerth, 2, 1.261‑2. 
von Kamptz 1982, 115, 257 ritiene che il lemma non avesse in origine il valore di 
patronimico, ma indicasse la tracolla dello scudo (ταλαμών), cf. anche von der Mühll 
1930, 35, con ulteriore bibliografia pregressa. Sull’uso dei patronimici in Sofocle cf. 
Moorhouse 1982, 164 e si veda anche Longo 1968 ad Tr. 51-2. 

4  Si tratta di Il. 8.281, 13.170, 15.462. L’aggettivo, come si è detto, non è mai attestato 
nell’Odissea, il che è congruente con il ruolo di Aiace, eroe prettamente iliadico, la 
cui presenza attiva nell’Odissea è limitata al breve e intenso episodio dell’incontro 
tra l’eroe e Odisseo nell’Ade (Od. 11.543 ss.: su questa scena ci si sofferma proprio nei 
prossimi paragrafi). La morte di Aiace è inoltre ricordata da Nestore insieme a quelle 
di Achille, Patroclo e Antiloco durante la mesta rievocazione che l’anziano di Pilo fa 
della guerra a Telemaco (Od. 3 109), mentre il simulacro dell’eroe compare fra le altre 
ombre degli Achei anche nella δευτέρα Νέκυια (Od. 24.17 ss.). L’Odissea presuppone 
dunque l’episodio del giudizio delle armi (cf. S. West 2000 ad Od. 3.109), di cui non c’è 
traccia invece nell’Iliade, e con il quale rispettivamente terminava l’Etiopide e si apriva 
la Piccola Iliade, cf. Aeth. arg. 22-24 Bernabé (= Procl. Chrest. 172 Seve. = arg. 4 West) 
e Il. Parv. arg. 1.3-5 Bernabé (= Procl. Chrest. 206 Seve. = arg. 1 West); sul problema 
della collocazione dell’episodio in entrambi i poemi cf. West 2013, 159. 

5  Cf. Brügger, Stoevesandt, Visser 2010, ad Il. 2.528.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 57
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Anche da questa succinta rassegna appare evidente come nell’epos 
iliadico la figura paterna di Telamone6 presenti un ruolo importante, 
secondo un modulo canonico per cui la generazione dei padri è 
exemplum da emulare per gli eroi del poema.7 Come è noto, e come si 
cercherà di ribadire in questo capitolo, il padre dell’eroe e il modello 
che egli rappresenta costituiscono un tema cardine anche nell’Aiace 
sofocleo.

Si è detto come l’aggettivo Τελαμώνιος non occorra nell’Odissea; si 
ha tuttavia nel poema una singola ma significativa attestazione del 
patronimico Τελαμωνιάδης. Quest’ultimo compare nell’unico episodio 
in cui Aiace vi svolge di fatto un ruolo attivo. Si tratta della celebre 
scena dell’incontro muto tra l’eroe e Odisseo nell’Ade. L’ombra di 
Aiace è l’unica a mantenersi a distanza e ad allontanarsi sdegnosa da 
Odisseo senza proferire parola, a causa del rancore ancora lacerante 
per la mancata assegnazione delle armi di Achille: οἴη δ’ Αἴαντος 
ψυχὴ Τελαμωνιάδαο / νόσφιν ἀφεστήκει, κεχολωμένη [...] ὣς ἐφάμην, 
ὁ δέ μ’ οὐδὲν ἀμείβετο, βῆ δὲ μετ’ ἄλλας / ψυχὰς εἰς Ἔρεβος νεκύων 
κατατεθνηώτων «soltanto l’ombra di Aiace Telamonio, / se ne stava 
sola in disparte, irosa [...] Così gli dicevo, ma lui non rispose nulla, 
e se ne andò tra le altre / ombre nell’Erebo di coloro che sono morti 
defunti» (Od. 11.543-64).8 Infatti, la preghiera di Odisseo all’eroe di 
dimenticare e placare l’«animo altero» (v. 562: δάμασον δὲ μένος καὶ 
ἀγήνορα θυμόν) suona del tutto vana. E ciò malgrado il riconoscimento 
che ora il Laerziade dichiara del valore di Aiace, equiparato a quello 
di Achille (Od. 11.556‑8: «per te noi Achei, per la tua morte, come 
per Achille scomparso, siamo afflitti perennemente»), e l’attribuzione 
della responsabilità dell’accaduto a Zeus. Ma ancor più significativo 

6  Telamone aveva partecipato al fianco di Eracle alla cosiddetta prima guerra di Troia 
avvenuta a causa della promessa non mantenuta di Laomedonte di donare a Eracle i 
cavalli divini come ricompensa per aver liberato la città dal mostro marino inviato da 
Poseidone. L’eroe si distinse al punto da meritare quale γέρας la mano di Esione, figlia 
di Laomedonte. Dall’unione del sovrano di Salamina con la principessa troiana nascerà 
Teucro, fratellastro e futuro compagno d’armi di Aiace nell’epos troiano. Per versioni in 
parte differenti del mito del primo ‘sacco’ di Troia cf. Preller, Robert 1920, 2, 1, 547‑57 
e Fowler 2013, 311-15.

7  Cf. Crotty 1994, 24-41; Thalmann 1998, 206-23, cui si rinvia per ulteriore bibliografia. 

8  Il silenzio di Aiace appare qui più eloquente di ogni possibile risposta, e la scena 
rappresenta, con Stanford 1947, ad Od. 11.563: «Homer’s skill in expressing profound 
emotion with a single touch»; una qualità, quest’ultima, che la critica antica riconosceva 
allo stesso Sofocle, cf. Vita Sophoclis 21 (= TrGF IV, T A1.90-91): ἐκ μικροῦ ἡμιστιχίου ἢ 
λέξεως μιᾶς ὅλον ἠθοποιεῖν πρόσωπον. Anche l’anonimo Del Sublime riteneva il silenzio 
di Aiace «maestoso e più elevato di ogni discorso» ([Longinus], Sub. 9.2: μέγα καὶ παντὸς 
ὑψηλότερον λόγου). L’episodio costituirà uno dei modelli per Virgilio nell’incontro 
oltremondano tra Enea e Didone (Aen. 6.450-76).



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 58
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

è il fatto che Odisseo rivolga il proprio appello, contrito e sincero,9 
ad Aiace invocandolo esplicitamente come ‘figlio di Telamone’ (Od. 
11.553-5):

Αἶαν, παῖ Τελαμῶνος ἀμύμονος, οὐκ ἄρ’ ἔμελλες 
οὐδὲ θανὼν λήσεσθαι ἐμοὶ χόλου εἵνεκα τευχέων 
οὐλομένων.� 555

Aiace, figlio del nobile Telamone, dunque neppure
da morto dovevi scordare la collera contro di me per le armi
funeste.� 555

La iunctura incipitaria Αἶαν, παῖ Τελαμῶνος del v. 553 rappresenta 
un unicum in Omero in virtù dell’impiego del sinonimo πᾶις 
rispetto al sostantivo υἱός che, come si è visto, è d’uso tradizionale 
nell’inventario formulare che contraddistingue l’eroe.10 La singolarità 
dell’espressione e il più affettuoso παῖ potrebbero essere segno 
della mitezza da parte di Odisseo nel tentativo di ripristinare un 
contatto con l’eroe. Appare significativo, inoltre, il contrasto rispetto 
all’incontro tra Odisseo e Achille che precede immediatamente 
nella Nekyia quello con Aiace. Achille apprende con grande sollievo 
e compiacimento della gloria di Neottolemo (Od. 11.538 ss.):11 in 
questo caso le gesta del figlio hanno eguagliato le imprese del padre, 
esattamente quanto Aiace, dopo la strage assurda e ignominiosa del 
bestiame, non potrà mai più compiere. Rilevante appare anche il dato 
per cui entrambi gli eroi incontrati da Odisseo si accommiatano in 
silenzio, ma in uno stato d’animo completamente differente, come 
ha ben visto Heubeck: «Achilles left without a word but with pride 

9  Se è vero che le parole di Odisseo sono sinceramente accorate, tuttavia l’eroe, come 
nota Stanford 1947, ad Od. 11.543, «gives a generous tribute to his rival’s merit: but it is 
too late». I. de Jong ha riconosciuto inoltre un pattern narrativo di costruzione anulare 
nel discorso di Odisseo, schematizzabile nella sequenza A ira ancora viva in Aiace, B 
colpa degli dèi, C morte di Aiace, B’ responsabilità divina di Zeus, A’ appello a obliare 
l’ira, cf. de Jong 2001, 292-3: il discorso di Odisseo è senz’altro ben ordito ma si scontra 
contro il rancore irremovibile di Aiace e non sortisce l’effetto voluto. 

10  Le formule tradizionali impiegate per l’eroe nel primo emistichio sono Αἶαν 
διογενές (3×), Αἴας διογενής (2×), Αἴας δὲ πρῶτος (5×: variata in Αἴας ῥα πρῶτος in Il. 
14.511) e Αἴας δ’ ἐγγύθεν ἦλθε φέρων σάκος ἠΰτε πύργον (3×). In Il. 13.824 si ha invece 
l’unicum Αἶαν ἁμαρτοεπές. Un appello al vocativo, di norma, sarebbe dovuto essere 
pertanto Αἶαν διογενές secondo le dinamiche dell’economia formulare: l’apostrofe di 
Odisseo Αἶαν παῖ Τελαμῶνος sembra dunque frutto di una scelta intenzionale da parte 
del poeta dell’Odissea.

11  Si veda il commento di Di Benedetto 2010, ad loc.: «Neottolemo ha terminato 
illeso la guerra. Il valore di Neottolemo è un dato certo e occupa gran parte di questo 
discorso di Ulisse ad Achille».



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 59
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

and joy (538-40); Ajax on the other hand departs in stony silence, 
unmoved by the generous and heartfelt words of his rival».12 
L’aggettivo patronimico Τελαμώνιος non si ritrova in seguito nell’epos 
ciclico ed esiodeo, a parte l’attestazione in un frammento papiraceo 
dubitativamente attributo da Alberto Bernabé alla Piccola Iliade, 
dove ricorre l’emistichio iliadico προσέφη Τελαμώνιον υἱόν (fr. dub. 
32.9 Bernabé),13 e in cui al verso successivo è plausibile integrazione 
il verso formulare Αἶαν διογενές,] Τ̣̣ελαμώνιε, κοίρανε λαῶν. 

La lirica conosce solo un’attestazione dell’epiteto da parte di 
Ibico nell’encomio a Policrate. Aiace compare subito dopo Achille nel 
catalogo degli Achei venuti a Troia, nell’epodo della seconda triade; 
il verso, in parte mutilo, è però ben ricostruibile (PMGF S151.34): 
καὶ μέ]γας Τ[ελαμ]ώνιος ἄλκι[μος Αἴας. Il metro, cretico seguito da un 
enoplio, favorisce la ripresa di lessico epico-omerico, in particolare 
l’enoplio consente qui al poeta il riuso dell’intero emistichio formulare 
Τελαμώνιος ἄλκιμος Αἴας (Il. 12.349.362). Si noti, tuttavia, come Ibico 
sfrutti sapientemente anche il cretico iniziale attraverso l’addizione 
di μέγας, attributo anch’esso caratterizzante dell’eroe nell’epos, cf. 
e.g. le iuncturae formulari μέγας Τελαμώνιος Αἴας (Il. 5.610.12.364) e 
Αἴαντα μέγαν Τελαμώνιον υἱόν (Il. 11.563.17.115).14 

Anche nei tragici Τελαμώνιος è vox epica rara:15 sebbene ricorra 
in ciascuno dei tre tragici maggiori, il lemma figura sempre come 
hapax.16 Per Eschilo si tratta in realtà di una possibile integrazione 
congetturale nel frammento papiraceo incertae fabulae TrGF III F 

12  Heubeck 2007, ad Od. 11.563.

13  Il frammento, edito da E. Lobel nel 1964 nel vol. 30 dei papiri ossirinchiti (P. Oxy. 
2510) non è accolto tuttavia nelle edizioni degli epici arcaici di Davies e West, cf. West 
1966, 22 il quale argomenta per una datazione tarda. 

14  Cf. Hutchinson 2001, 249. Il colorito epico è elemento d’altronde costante e 
distintivo nel carme (cf., oltre Hutchinson citato, Wilkinson 2013, 57-8): si consideri 
anche solo il verso precedente dove Achille è presentato attraverso l’emistichio 
formulare omerico πόδ[ας ὠ]κὺς Ἀχιλλεύς. 

15  Dopo l’età classica, l’epiteto non si ritrova nella produzione poetica prima dell’epos 
tardo di Trifiodoro (Ilii Excidium 170, riferito a Teucro) e Quinto Smirneo (4.186.227). Il 
patronimico Τελαμωνιάδης è ancora più raro: mai attestato in tragedia, dopo Omero è 
testimoniato solo in Pindaro (Nem. 4.47, riferito a Teucro; Isth. 6.26, designante Aiace) 
e non compare in seguito prima di Euforione (SH 415, col. 1.14, riferito a Trambelo).

16  È molto probabile, tuttavia, che il numero delle attestazioni sarebbe superiore 
se drammi inerenti la saga di Aiace, Teucro e Telamone non fossero andati perduti: 
Eschilo compose la trilogia Giudizio delle Armi (TrGF III F 174-178), Tracie (TrGF III F 
83-85), Salaminie (TrGF III F 216-220); Sofocle un Teucro (TrGF IV F 776-779); rispetto 
alla produzione di IV sec. Teodette di Faselide (TrGF I F 72 1) e Carcino II (TrGF I F 70 
1a) portarono entrambi in scena un Aiace, mentre ad Astidamante il giovane si deve 
un Aiace folle (TrGF I F 60 1a); un Teucro, invece, fu messo in scena da Evareto (TrGF I 
86 T 3), e cf. anche i frr. adespoti TrGF II F 110.569, 683. In generale si veda RE 1, s.v. 
«Αἴας», 30-40 (O. Rossbach); per il trattamento del mito di Aiace nei tragici ‘minori’ di 
V secolo e nei drammaturghi di IV secolo cf. Wright 2016, 166-8.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 60
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

*451q. Esso costituisce un pezzo in metri lirici alquanto lacunoso, in 
cui sono menzionati Odisseo e la contesa per le armi;17 ai vv. 16-17 si 
legge un riferimento diretto al suicidio di Aiace: ὥ̣̣σπερ̣ καὶ Τελαμώ ̣[ / 
αὐτ]ο̣̣κ̣̣τό̣̣νος ὤλετο[. Al v. 16 Lloyd-Jones ha proposto e.g. l’integrazione 
Τελαμῶ[νος ἐσθλὸς υἱός mentre a Mette si deve Τελαμώ[νιος Αἴας, per 
cui propende anche Italie 1964, s.v. «Τελαμών»: questa seconda 
integrazione ha infatti il pregio di costituire una ripresa di una 
tessera formulare omerica.

In Euripide il patronimico è attestato invece in un passo dell’Elena, 
in cui è ripresa, in trimetris, la medesima iunctura tradizionale (v. 
848: Τελαμωνίου δ’ Αἴαντος). Per quanto concerne Sofocle, l’aggettivo 
si ritrova nell’incipit Τελαμώνιε παῖ della parodo dell’Aiace oggetto 
d’esame. Come per Eschilo, dunque, si tratta di una ripresa all’interno 
di un canto corale, impiegata in Sofocle in contesto anapestico. Se 
il patronimico Τελαμώνιε costituisce un chiaro omerismo, andrà 
sottolineato come l’appello all’eroe attraverso il vocativo παῖ, 
rappresenti una lieve variazione rispetto a quel gruppo di nessi 
formulari in cui la figura di Aiace quale ‘figlio’ di Telamone è espressa 
attraverso il sostantivo υἱός.18 Si è visto, tuttavia, come vi sia un solo 
caso in cui in Omero Aiace è presentato attraverso il sinonimo παῖς, 
l’apostrofe di Odisseo Αἶαν, παῖ Τελαμῶνος nella Nekyia (Od. 11.553). 
L’analogia con l’invocazione incipitaria della parodo Τελαμώνιε παῖ è 
senza dubbio notevole.19 La scena odissiaca dell’incontro mancato 
tra i due eroi è stata sovente additata dalla critica come un episodio 
ben presente a Sofocle nella composizione dell’Aiace. C’è anche chi è 
arrivato a considerare la scena lo spunto ideativo dell’intero dramma 

17  Lobel nell’editio princeps (Lobel 1952, P. Oxy. 2256, fr. 71) assegnava il frammento 
dubitativamente al Giudizio delle armi; Mette, invece, proponeva di attribuirlo alle 
Salaminie (fr. 296 (?) Mette). Dal momento che la menzione di Aiace è inserita all’interno 
di un paragone, è però probabile che l’episodio del suicidio dell’eroe fosse impiegato 
soltanto in qualità di exemplum rispetto a un altro personaggio, e che pertanto il 
dramma non fosse incentrato su Aiace, cf. Lloyd-Jones 1963, 584 (il quale ipotizza 
l’attribuzione al Filottete) e Radt 19992 ad TrGF III F *451q, con bibliografia. 

18  Cf. e.g. gli emistichi formulari Αἴαντα μέγαν Τελαμώνιον υἱόν (Il. 11.563.591, 
17.115), Αἴαντα προσέφη Τελαμώνιον υἱόν (Il. 13.67) e il nesso υἱὸς Τελαμῶνος (Il. 
17.284.293).

19  La scelta del vocativo παῖ consente d’altronde di terminare il primo metrum 
anapestico rispettando la cesura mediana, e potrebbe dunque essere stata influenzata 
anche dal metro. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 61
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

sofocleo.20 L’analisi dell’apertura della parodo sembra confermare 
l’importanza del modello odissiaco. Ma una prova indiretta, che 
non è stata vista finora, è forse rintracciabile nello stesso corale. 
Nella sezione lirica, emotivamente più concitata, il coro si rivolge 
all’inizio dell’antistrofe all’eroe invocandolo nuovamente come «figlio 
di Telamone». Questa volta, però, non attraverso l’uso del patronimico 
ma direttamente παῖ Τελαμῶνος (v. 184). Sono esattamente le medesime 
parole con le quali Odisseo nella Nekyia si rivolge all’eroe: Αἶαν, 
παῖ Τελαμῶνος. In Omero, come in Sofocle, la iunctura rappresenta 
un unicum.21 Il riuso sofocleo non sembra dunque dovuto al caso, e 
la scelta del vocativo παῖ come nell’appello di Odisseo palesava un 
tentativo di affabile rappacificazione, nelle parole del coro esprime 
l’affetto dei compagni d’arme per Aiace.22 

Da un punto di vista stilistico andrà invece rilevato come la 
posizione della iunctura Τελαμώνιε παῖ in incipit di verso rappresenti 
anch’essa una variatio, questa volta a livello della posizione all’interno 
del verso, se si considera il fatto che il nesso più frequente nell’Iliade 
è la clausola Τελαμώνιος Αἴας (21×). La scelta sofoclea di dislocare 
in sede incipitaria il patronimico non sembra quindi fortuita. Tale 
scarto rispetto all’usus tradizionale non costituisce solo una mera 
variazione retorica, ma contribuisce a porre in risalto la figura 
di Telamone, che riveste un ruolo di primo piano nel dramma. 
Telamone, l’eroe vittorioso insieme a Eracle della prima spedizione 
troiana, rappresenta infatti quell’exemplum di aristia perfettamente 
conseguita che Aiace, dopo la mattanza del bestiame, non potrà mai 
più sperare di eguagliare. La figura paterna diventa contraltare 

20  Così Maria Grazia Ciani in Mazzoldi 1999a, 14 (lievemente modificato rispetto 
a Ciani 1997, 177): «di questa vicenda Omero ha dato una sua versione in una scena 
fortemente patetica dell’Odissea […] è un passo famoso e vale la pena di riportarlo 
per intero, poiché in esso è indubbiamente da ricercare la genesi prima della tragedia 
sofoclea»; cf. anche Pattoni 1990, 105, nota 26; Hesk 2003, 24-7 (che parla di «prequel», 
27); Alaux 2007, 62-3, il quale nota come d’altronde «la tragédie de Sophocle met en 
scène les événements compris entre la fin de l’Iliade et le silence posthume d’Ajax 
dans l’Odyssée» (63), e da ultimo Murnaghan 2014, 214-16; 2020, 25-30. In generale 
sull’episodio dell’incontro tra Odisseo e Aiaice nella Nekyia cf. Sbardella 1998 con 
bibliografia ulteriore.

21  Il vocativo παῖ, oltre che in questo passo della Nekyia, occorre in Omero solo 
un’altra volta, in Od. 24.192 dove è riferito a Odisseo. 

22  La conferma che Sofocle avesse presente la scena odissiaca nella parodo apparirà 
in definitiva con chiarezza nel corso della trattazione a proposito dell’esame della 
metafora della ‘torre di difesa’, su cui cf. infra. Rispetto all’invocazione nella sezione 
lirica del canto, inoltre, Pattoni 1990, 103, nota 20 ha notato come «il vocativo παῖ 
Τελαμῶνος (v. 184), in responsione con l’apostrofe ὦ μεγάλα φάτις (v. 173) della strofe, 
sembra ribadire il contrasto fra la nobile nascita e la voce infamante che circola sul 
suo conto, il cui contenuto è ricordato dal Coro nel verso immediatamente successivo 
(v. 185), con la conseguenza di far risaltare ancor più drammaticamente tale dissidio». 
E si vedrà nei prossimi paragrafi quanto peso abbia il tema del disonore nella parodo, 
e come anch’esso sia veicolato attraverso una serie di locuzioni epico-omeriche.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 62
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

impossibile per l’eroe, e segna il momento culminante nella riflessione 
sul suicidio nel primo dei cosiddetti quattro monologhi di Aiace (v. 
430 ss.).23 L’eroe, tornato in sé e riconosciuta l’onta delle proprie 
prodezze notturne, si pone la topica domanda καὶ νῦν τί χρὴ δρᾶν; (v. 
457); e attraverso una serie di angosciose interrogazioni riconosce 
che non può ritornare in patria e mostrarsi ‘nudo’ (v. 464: γυμνὸν 
φανέντα) di quella ‘gloria’ di cui il padre si coronò splendidamente (v. 
465: στέφανον εὐκλείας μέγαν). Il finale del ragionamento nei confronti 
di Telamone è perentorio, «questo è intollerabile» (v. 466: οὐκ ἔστι 
τοὔργον τλητόν),24 e preannuncia nella irremovibilità dettata dall’etica 
eroica della vergogna, la chiusa del monologo in cui Aiace dichiara 
l’intento del suicidio attraverso il richiamo alla aristocratica belle 
mort dell’epos (vv. 479-80): ἀλλ’ ἢ καλῶς ζῆν ἢ καλῶς τεθνηκέναι / τὸν 
εὐγενῆ χρή «ma o vivere nobilmente o nobilmente morire / per chi è 
nobile è necessario».25 

Buona parte dei commentatori si limita a segnalare il patronimico 
nella parodo come semplice ripresa di lessico omerico. Alla luce delle 
considerazioni sin qui svolte, andrà però rivalutata una chiosa come 
quella che si legge nel recente commento di Finglass 2011, ad loc.: 
«since Τελαμώνιος Αἴας and Αἴαντα… Τελαμώνιον υἱόν are common 
designations of Ajax in Homer, the phrase probably has a Homeric 
resonance». La ‘risonanza omerica’ è ben più che probabile in un 
caso come questo. E la sua funzione, con Garvie, è, in primis, di far 
sì che «from the very beginning of the parodos Ajax is presented to 

23  Rispetto al ruolo cruciale di Telamone nel dramma cf. le analisi di Di Benedetto 
1983, 69-81, e si vedano anche le brevi e dense considerazioni di Williams 2007, 101-2. 

24  L’insistenza sulle voci del verbo τλάω è pregnante in tutto il passo in cui la 
riflessione di Aiace si concentra su Telamone, cf. i vv. 463-4 πῶς με τλήσεταί ποτ’ εἰσιδεῖν 
/ γυμνὸν φανέντα τῶν ἀριστείων ἄτερ. Alaux 2007, 66 nota il probabile jeu de mots 
rispetto all’etimo del nome stesso del padre: «il faut ici noter la récurrence du verbe 
tlaô, apparenté au nom de Télamon: le père ne ‘supportera pas’ de voir son fils revenir 
après un tel désastre, et Ajax ne ‘supporte’ donc pas l’idée d’un retour». 

25  Il suicidio di Aiace costituisce un unicum all’interno della saga eroica, cf. Stanford 
1963, 289: «Ajax is the only Homeric hero to commit suicide»; lo studioso propone 
importanti considerazioni sugli episodi di suicidio nei tragici (290), in particolare il 
mero dato statistico per cui nella produzione eschilea pervenuta non vi sono casi di 
suicidio, in Euripide se ne contino tre (Fedra, Evadne e Giocasta, oltre ai sacrifici 
volontari di Meneceo e Macaria), mentre in Sofocle questi ammontino a sette (Aiace, 
Deianira, Eracle, Antigone, Emone, Euridice e Giocasta). Così, invece, si esprime Martin 
West: «Ajax’s death was an extraordinary event. A male suicide is practically unheard 
of in Greek mythology. The method used is striking and distinctive: he falls on his 
sword» (West 1997, 485, il quale rintraccia invece un parallelo dalla storia biblica, la 
morte di re Saul, cf. I Sam. 31, 1-6). Sullo scandaglio interiore di Aiace così scrive Jean 
Starobinski (1974, 19): «de la révolte à l’égarement, de l’égarement à la reconnaissance 
du déshonneur, de cette connaissance humiliante à la morte volontaire, Sophocle 
scande avec une surprenante précision la succession, l’enchaînement et la différence 
des attitudes passionnelles: le lecteur moderne a le sentiment de voir s’étaler, dans le 
cours temporel de la représentation, les couleurs pures dans lesquelles se décompose 
la lumière aveuglante du suicide».



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 63
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

us as a traditional hero».26 Ma il ruolo di Telamone, parimenti, deve 
essere posto in rilievo. Non si dimentichi, d’altronde, che l’aggettivo 
rappresenta la prima parola del canto, e, come tale, è di per sé carico 
di una pregnanza semantica particolare.27 Inoltre è significativo che 
il coro non chiami mai Aiace per nome nella parodo, ma per due volte, 
come si è visto, impieghi proprio la perifrasi omerizzante ‘figlio di 
Telamone’ (vv. 134, 184).

Nel vocativo Τελαμώνιε παῖ con cui inizia la parodo, dunque, è 
già alluso ironicamente un tema cardine del dramma, il contrasto 
interiore di Aiace, che vedrà annientato il proprio onore, nel 
misurarsi rispetto alla figura paterna:28 tale antitesi si esprime 
proprio grazie alla presentazione dell’eroe nella sua dimensione epica 
e iliadica attraverso il modulo omerico del patronimico ‘Telamonio’ 
e la specificazione, solo apparentemente ridondante, di ‘figlio’, che 
richiama a sua volta la scena chiave della Nekyia nell’Odissea.

2.1.2	 Salamina: un’isola omerica ‘cinta dalle onde’:  
la serenità perduta (vv. 134-5)

Aiace è invocato come sovrano di Salamina attraverso un’ampia 
perifrasi che si attaglia al tono elevato del corale incipiente (vv. 
134-5): τῆς ἀμφιρύτου / Σαλαμῖνος ἔχων βάθρον ἀγχίαλον «che reggi 
il trono marino di Salamina cinta dai flutti».29 L’espressione con 
cui è designata l’isola è nobilitata dalla duplice coppia nome-epiteto 

26  Garvie 1998, comm. ad loc. 

27  Così interpreta anche Oliver Taplin (2015a, 308), in una recente traduzione delle 
quattro tragedie sofoclee con protagonista maschile accompagnata da stringate e 
illuminanti note di commento: «the chorus immediately introduces two crucial names. 
Telamon, Aias’s father, was an important old warrior, and he looms continually in the 
background of this play, as a figure of emulation and fear to both Ajax and Teucros». 
Non possiamo sapere in che modo esattamente avvenisse il recitativo al suono dell’aulo 
della sezione anapestica, ma è sicuro che sulle parole Τελαμώνιε παῖ si inaugurava, 
terminato il prologo, uno stacco musicale e scenico di forte impatto.

28  Cf. Davidson 1975, 175, nota 10: «it is only as the play continues that the full 
significance of the title Τελαμώνιε παῖ begins to be felt. Ajax’s behaviour is a complete 
departure from the standard set by Telamon. The opening words of the parodos 
thus foreshadow a theme that is to be important in Ajax’s attitude as he recovers 
sanity and faces his predicament»; cf. anche Pattoni 1990, 103, nota 20. E appare 
inoltre significativo che nei versi immediatamente successivi alla parodo Tecmessa, 
annunciando al coro la situazione drammatica di Aiace, si riferisca alla «casa di 
Telamone», prima ancora di menzionare l’eroe (vv. 203-7): ἔχομεν στοναχὰς οἱ κηδόμενοι 
/ τοῦ Τελαμῶνος τηλόθεν οἴκου. / νῦν γὰρ ὁ δεινὸς μέγας ὠμοκρατὴς / Αἴας θολερῷ / 
κεῖται χειμῶνι νοσήσας.

29  Al v. 135 è possibile anche intendere βάθρον con il valore di ‘suolo’ di Salamina. 
L’appello ad Aiace e l’affidamento che i coreuti esprimono durante il canto nei confronti 
proprio sovrano induce tuttavia a preferire il significato di ‘trono’, cf. Ferrari 1974, ad 
loc. il quale richiama Ant. 854 ὑψηλὸν Δίκας βάθρον. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 64
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

ἀμφιρύτου Σαλαμῖνος… βάθρον ἀγχίαλον.30 Entrambi gli aggettivi 
rappresentano due attributi di ascendenza epico-omerica. L’aggettivo 
composto ἀμφίρυτος è tradizionalmente impiegato in riferimento a isole 
ed è lemma piuttosto raro. Nell’Odissea (l’epiteto è esclusivamente 
odissiaco in armonia con il valore marittimo del lemma) si trova la 
iunctura νήσῳ ἐν ἀμφιρύτῃ, riferita a Ogigia (Od. 1.50.198) e all’isola 
di Helios (Od. 12.283), mentre in Od. 11.325 l’epiteto designa l’isola di 
Dia (Δίῃ ἐν ἀμφιρύτῃ). L’aggettivo occorre ancora sporadicamente in 
Esiodo, riferito all’isola di Erizia (Th. 983) e a Coo (fr. 43a.57 M.-W.), 
e negli Inni omerici (in H. Hom. Cer. 2.491 designa Paro, mentre in 
H. Hom. Ap. 3.27 Delo; sempre in H. Hom. Ap. 3.251, 291 l’aggettivo 
è impiegato anche nel nesso generico ἀμφιρύτους κατὰ νήσους). 

La lirica conosce un uso assai sporadico dell’epiteto, impiegato 
solo da Pindaro (in Isth. 1.8, riferito a Ceo, e nel fr. dub. 350.1 
S.-M., attributo di Delo). Anche nei tragici il lemma è alquanto 
raro. Mai attestato nella produzione eschilea, ricorre come hapax 
negli altri due tragici maggiori. Oltre che nel presente luogo della 
parodo dell’Aiace si tratta del primo stasimo dell’Elena euripidea. 
Qui l’epiteto è attributo dell’Eubea (v. 1126), in un passo nel quale è 
alluso l’episodio dei naufragi causati dall’inganno di Nauplio in cui 
trovarono la morte vari condottieri Achei di ritorno da Troia. È stato 
notato da W. Allan come «the Homeric epithet heightens the pathos 
of the Greek warriors’ unheroic end».31 Si osservi, infine, come sia 
in Sofocle che in Euripide il composto di matrice epica sia attestato 
all’interno di un canto corale.

Per quanto concerne invece il secondo aggettivo ἀγχίαλος, si nota 
un’evoluzione nell’uso dell’epiteto. Nell’epos esso è impiegato con il 
valore etimologico di «nah am Meere liegend»32 e di norma riferito 
a città: si tratta per lo più di centri costieri quali Calcide (Il. 2.640), 
Antrone (Il. 2.697), Epidauro (Hes. fr. 204.46 M.-W.), Biblo (Hes. fr. 
405.1 M.-W.).33

30  Al v. 135 ἀγχίαλον è lezione di un solo manoscritto (H; ed era stato congetturato 
in precedenza da Bothe, Thiersch e Blaydes), mentre il resto della tradizione reca il 
genitivo ἀγχιάλου. Con gli editori più recenti (Lloyd-Jones, Wilson; Dawe; Finglass)
sembra stilisticamente preferibile adottare il parallelismo nome-epiteto in rapporto a 
entrambi i sostantivi e leggere pertanto βάθρον ἀγχίαλον: βάθρον, infatti, in costrutti al 
genitivo è di norma accompagnato da un aggettivo, cf. Dawe 1973, 131 e Finglass 2011, 
ad loc. A militare per il genitivo (posto a testo da Schneidewin, Nauck, Radermarcher; 
Jebb; Pearson; Dain, Mazon; Stanford) potrebbe però essere l’assonanza tra ἀμφιρύτου 
e ἀγχιάλου, mentre per il duplice epiteto cf. il parallelo di OT 1199-200 τὰν γαμψώνυχα 
παρθένον / χρησμῳδόν, addotto da Schneidewin, Nauck, Radermarcher 1913 e Jebb 1896. 
Per altri casi di sostantivo accompagnato da una coppia epitetica cf. Bruhn 1899, 37, § 62.

31  Allan 2008, ad loc.

32  LfgrE, s.v. «ἀγχίαλος» (S. Laser).

33  Fa eccezione solo H. Hom. Ap. 3.32 in cui l’epiteto è impiegato in relazione all’isola 
di Pepareto.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 65
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

La lirica conosce un’unica attestazione dell’aggettivo da parte di 
Bacchilide, il quale si serve dell’epiteto secondo il valore tradizionale 
riferendolo ai recessi di Cirra «prossimi al mare», nei pressi di Delfi 
(Ep. 4.14 M.: ἀγχιάλοις τ[ε Κί]ρρας μυχοῖς). In seguito, tuttavia, l’uso 
viene esteso anche alle isole,34 come nella serie di Aesch. Pers. 886 ss. 
o nell’Ipsipile di Euripide (TrGF V, 2 F 752f.26 = fr. I, ii.26 Bond), in cui 
l’attributo è riferito all’isola di Lemno. L’aggettivo assume dunque il 
valore generico di ‘marino, bagnato dal mare’, lo stesso che si ritrova 
qui nella iunctura βάθρον ἀγχίαλον della parodo. 

In tutti i passi tragici riportati il lemma – come d’altronde anche 
ἀμφίρυτος, lo si è visto – compare in contesto lirico, e rappresenta 
dunque una vox poetica stilisticamente connotata. Per quanto 
concerne in particolare la parodo dell’Aiace, si noterà come entrambe 
le voci rare e preziose conferiscano – dopo la menzione dalla forte 
risonanza di Aiace ‘Telamonio’ – uno stacco paesaggistico di grande 
fascino, e spostino l’attenzione su Salamina sulla cui immagine il 
coro indugia compiaciuto:35 l’isola, infatti, patria comune dei coreuti 
e dell’eroe dove egli non farà mai ritorno, viene idealizzata nel corso 
del dramma. Più in generale, l’immagine serena di Aiace sovrano 
di Salamina ‘cinta dal mare’, si discosta profondamente dalla 
scena cruenta e notturna che ha appena avuto luogo nel prologo, e 
rappresenta un primo tassello nella presentazione affatto positiva 
che i marinai salaminii offrono del proprio comandante nel corale, 
evidenziando l’ignoranza del coro rispetto alla realtà degli eventi.36 

In conclusione si noti come i primi due versi della parodo Τελαμώνιε 
παῖ, τῆς ἀμφιρύτου / Σαλαμῖνος ἔχων βάθρον ἀγχίαλον dovessero suonare 
all’orecchio del pubblico marcatamente epicheggianti: dell’intero 

34  Cf. Richardson 2010 ad H. Hom. Ap. 3.32. 

35  È significativo, d’altronde, come entrambi gli epiteti occorrano solo in questo passo 
nella produzione sofoclea. La parodo dell’Aiace contiene numerosi hapax, per una lista 
completa cf. Earp 1944, 16. Un dato rilevante rispetto a Salamina, invece, è il fatto 
che l’isola sia «im FgrE nur erwähnt als Heimat des Aias»: LfgrE, s.v. «Σαλαμίς» B1 (M. 
Schmidt), cf. Il. 2.557, 7.199; Hes. fr. 204.44 M.-W. Nei Persiani di Eschilo Salamina è 
antomasticamente «l’isola di Aiace» (v. 368).

36  Cf. il comm. di Garvie 1998, ad loc.: «the chorus rouses our sympathy for Ajax by 
picturing him in peace-time in his Island home»; il quale finemente aggiunge «so Homer 
often contrasts the home-life of a warrior with his death in battle», e cf. anche Taplin 
2015a, 308. Questo nella parodo è solo un primo fuggevole cenno al tema del «contrast 
between Troy and the idealized homeland Salamis» (Davidson 1975, 167), che sarà 
sviluppato nel primo e nel terzo stasimo, su cui cf. infra. Come nota Burton 1980, 6 la 
nostalgia per la Grecia dopo i dieci anni trascorsi presso Troia doveva costituire «an 
emotion of the strongest significante to all Greeks». 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 66
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

quadro, infatti, l’unico vocabolo estraneo all’epos è il sostantivo 
βάθρον, lemma eminentemente tragico.37 

2.1.3	 La colomba, l’avvoltoio e lo stormo: similitudini 
epico‑omeriche (vv. 139-40, 169-71) 

Il coro descrive all’inizio del canto la propria angoscia attraverso 
una similitudine con lo spaurire di una colomba (vv. 139-40): μέγαν 
ὄκνον ἔχω καὶ πεφόβημαι / πτηνῆς ὡς ὄμμα πελεία «sono preso da una 
profonda angoscia e da un tremito di paura / come l’occhio di un’alata 
colomba spaurita». L’immagine si focalizza in particolare sugli occhi:38 
la sorpresa e lo spavento in seguito alle notizie infamanti sul conto di 
Aiace hanno prodotto nei coreuti lo stesso effetto che si coglierebbe 
negli occhi di una colomba atterrita.39 La similitudine suggella il 
secondo sistema anapestico: dopo il quadro positivo iniziale della 
‘marittima’ Salamina, regno di Aiace, il coro sposta ora il focus 

37  Prima che in tragedia attestato solo in Pind. Ol. 12.6. Se da un punto di vista 
lessicale prevalgono nettamente voces epicae, l’apertura della parodo presenta anche 
una serie di stilemi propri del genere innodico: l’invocazione in incipit e l’anafora del 
pronome personale (Τελαμώνιε παῖ, σὲ μὲν εὖ… σὲ δ’) il Partizipialstil (ἔχων), la menzione 
dei luoghi di dominio del destinatario (Σαλαμῖνος βάθρον). E d’altronde il corale nel 
suo complesso si configura come una preghiera di soccorso rivolta ad Aiace. Come 
è stato notato, tuttavia, «lo schema innodico-impetrativo» appare qui «dissimulato, 
disseminato e disperso lungo l’arco di molti versi», e inoltre «si tratta di un caso 
speciale fatto risaltare, oltre che dalla modalità esecutiva – anapesti d’entrata – dalla 
fondamentale differenza che qui la preghiera e la richiesta di aiuto sono rivolte a un 
mortale e non a una divinità» (Rodighiero 2012, 149). Quest’ultimo dato è significativo 
rispetto all’ironia tragica operante nel corale, in particolare nella presentazione di un 
Aiace quasi ‘sovrumano’ al quale chiedere soccorso dopo la presentazione dell’eroe 
in totale balia della divinità nel prologo, cui il pubblico ha appena assistito, cf. Brown 
1977, 56: «the chorus prayer to a madman represents concretely Ajax’s dilemma: the 
unbearable conflict between his reputation or kleos and his public, shameful behavior». 
Sulla caratterizzazione ironica di Aiace cf. infra. Meno convincenti, invece, appaiono i 
tentativi di scorgere nel corale tonalità e moduli propri dell’epinicio, su cui cf. Hubbard 
2003; Cairns 2006, e le riserve condivisibili di Finglass 2011 ad Ai. 136. 

38  Cf. Mazzoldi 1999a, ad loc.: «la paura paralizzante, di cui sta parlando il coro, si 
concentra negli occhi e di lì traspare», la quale giustamente rifiuta l’interpretazione 
fornita dallo scolio, per cui ὄμμα πελείας costituirebbe una sineddoche per ‘colomba’ 
(per una disamina approfondita del problema si veda la nota di Lobeck 1866, ad loc., 
e cf. Davidson 1986, 20-2): la potenza dell’immagine sofoclea, infatti, risiede proprio 
nel fotografare il terrore fulmineo che attraversa lo sguardo. D’altronde, come nota 
Finglass 2011, ad loc., riprendendo un rilievo di Jebb con rinvio a Tr. 527-8 e OC 729-
30, «fear is idiomatically manifested in the eye».

39  La ragione dello spavento della colomba non è espressa, ma sono implicite due 
possibilità: l’uccello potrebbe essere atterrito dall’assalto di qualche rapace (con 
Stanford 1963, ad loc.), oppure (con Garvie 1998, ad loc.) da qualche rumore. In 
quest’ultimo caso la similitudine si accorderebbe meglio con lo shock che investe i 
coreuti a causa delle voci sul conto di Aiace, indirettamente paragonate a dei boati 
spaventosi. Sull’insistenza sulla dimensione sonora a proposito delle accuse contro 
l’eroe cf. infra e Garvie 1998, ad v. 164.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 67
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

dell’attenzione su se stesso. Attraverso il paragone della colomba 
emerge un altro tema costitutivo del canto: lo smarrimento che si 
è impossessato dei coreuti in seguito alle voci calunniose sul conto 
dell’eroe.40 Seguirà nel terzo e successivo periodo anapestico la 
descrizione di quanto Aiace avrebbe compiuto nella notte secondo i 
rumores maligni diffusi nell’accampamento da Odisseo.

La gran parte dei commentatori ha richiamato il modello di 
ascendenza omerica della similitudine. La colomba, infatti, figura 
nell’immaginario letterario greco, a partire da – e soprattutto 
nell’ – epos, come immagine metaforica della paura.41 Basti 
richiamare il fatto che in Omero τρήρων, ‘tremante’, è epiteto 
esclusivo della colomba (5× Il., 2× Od.), e il nesso attestato con netta 
predominanza per designare l’uccello è la clausola formulare τρήρωνα 
πέλειαν (5×).42 A questo proposito si noterà come anche in Sofocle il 
sostantivo occorra nel paremiaco clausolare e in punta di verso, forse 
anche in ossequio all’usus tradizionale del lemma nell’epica.

Le colombe compaiono nell’epos prevalentemente all’interno di 
similitudini. Esse rappresentano spesso uccelli da preda (cf. e.g. 
Il. 21.493: Artemide spogliata dell’arco e percossa da Era scappa 
quale una colomba da un falco; 22.139: Ettore fugge inseguito da 
Achille come una colomba al cospetto di un falco; Od. 15.525-7: un 
falco proveniente da destra lascia cadere dagli artigli una colomba, 
ed è presagio favorevole per Teoclimeno), oppure simboleggiano la 
rapidità di alcune figure divine (cf. e.g. Il. 5.778: Atena e Era scendono 
velocemente dall’Olimpo per soccorrere gli Achei; H. Hom. Ap. 
3.114: Iride e Ilizia si affrettano a raggiungere Delo per assistere al 
parto di Latona).43 La colomba quale metafora di terrore spaurito si 

40  Rispetto all’espressione μέγαν ὄκνον ἔχω (v. 139) si rileverà inoltre, con Campbell 
1881, ad loc., come «ὄκνος is the fear that paralyses action». A questo proposito l’impiego 
del perfetto πεφόβημαι ha valore pregnante, come ha ben messo in luce Stanford 1963, 
ad loc.: «the force of the perfect here is ‘I am completely utterly afraid’». Ed è d’altronde 
significativo che il perfetto del verbo ricorra in Omero (Il. 10.510, 15.4, 11.606) e in 
Esiodo (fr. 165.20 M.-W.) ma non sia attestato altrove nella lirica o in tragedia se non 
nell’Aiace sofocleo: un’ulteriore spia del timbro omerico della similitudine sofoclea 
tra il coro e la colomba. Oltre che nel presente luogo della parodo, la forma verbale 
al perfetto occorre, identicamente alla prima persona, anche nel primo episodio della 
tragedia (v. 252: πεφόβημαι λιθόλευστον Ἄρη), dove esprime nuovamente il terrore dei 
coreuti – ma questa volta molto più concreto, dopo le rivelazioni di Tecmessa – di essere 
lapidati in seguito al gesto criminoso di Aiace della distruzione del bottino di guerra.

41  Cf. Stanford 1948 ad Od. 20.243: «symbol of helpless fear», ma il rilievo è già negli 
scoli, cf. schol. D ad Il. 5.778 τρήρωσι: δειλαῖς ἐπιθετικῶς, παρὰ τὸ τρεῖν· δειλὸν γὰρ τὸ 
ζῶον. Τὸ γὰρ τρεῖν, σημαίνει τὸ φοβεῖσθαι [p. 266 van Thiel]. Per un esame dettagliato 
della presenza letteraria della colomba si veda Arnott 2007, 170-1, e soprattutto 
Thompson 1936, 225-33 (sul passo dell’Aiace in particolare 227). 

42  Cf. LfgrE, s.v. «τρήρων» B (J.N. O’Sullivan).

43  Sul ruolo delle colombe nei poemi in generale si veda LfgrE, s.v. «πέλεια», πελειάδες, 
Πελειάδες B 1 (S.R. van der Mije). 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 68
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

ritrova in tragedia anche in Eschilo, il quale si serve del paragone in 
riferimento alle Danaidi, ‘colombe’ minacciate dai cugini ‘sparvieri’ 
(Suppl. 223-4; PV 857) e allo spavento del coro delle ragazze tebane 
per l’assedio imminente dei Sette (Sept. 291-4).44

La similitudine impiegata nella parodo pone dunque in luce con 
icasticità il panico e l’impotenza dei coreuti, che si auto-presentano 
come colombe smarrite al clamore suscitato delle accuse: anche da 
un punto di vista ritmico nel v. 139 μέγαν ὄκνον ἔχω καὶ πεφόβημαι 
la sostituzione del dattilo all’anapesto nel secondo metrum sembra 
rispecchiare il disorientamento che si è impossessato del coro.45 
Rispetto ai paralleli omerici e tragici riportati si consideri come la 
metafora della colomba spaurita sia applicata con netta prevalenza 
in relazione a personaggi femminili: tale usus acuisce ancora di più 
lo smarrimento e la debolezza dei coreuti.46 Nell’immagine sofoclea, 
infine, è stata notata la forte dimensione sonora che veicola il 
paragone: «the winged dove and the chorus’ fear are bound together 
by the alliteration of π».47 

La similitudine della colomba va però letta in parallelo con il 
paragone con cui si chiude la sezione anapestica della parodo. Anche 
questa seconda similitudine è di carattere ornitologico: un primo 
invito a leggere i due passi in parallelo. Inoltre, da un punto di vista 
strutturale, le due comparazioni si rispondono in Ringkomposition, 
essendo collocate in apertura e in chiusura del recitativo anapestico. 

44  Solo nel luogo dei Sette contro Tebe (v. 294) Eschilo impiega un attributo per 
definire la colomba nell’espressione πάντρομος πελειάς: si noti la variazione sinonimica 
rispetto alla formula omerica τρήρωνα πέλειαν, cf. Sideras 1971, 182. Quest’ultima è 
ripresa invece in Aristoph. Av. 575. 

45  La sostituzione dattilica καὶ πεφόβημαι richiama in particolare molto da vicino la 
iunctura di Il. 10.510 καὶ πεφοβημένος.

46  Cf. Lyndsay Coo apud Finglass 2011, ad loc. In Sofocle la menzione di colombe 
si ritrova in altre tre tragedie. Nel Filottete, l’omonimo protagonista racconta a 
Neottolemo la propria desolazione dopo essere stato abbandonato a Lemno, e come 
abbia potuto sostentarsi grazie all’arco di Eracle, cacciando «alate colombe» (vv. 288-
9): τὰς ὑποπτέρους / βάλλον πελείας. L’attributo ὑπόπτερος, hapax nel poeta e rilevato 
in punta di verso dall’enjambement, mette in luce l’immagine delle colombe colpite 
in volo, e forse anche la fatica nel gesto dell’eroe malfermo. Nelle Trachinie, invece, 
si tratta della coppia di colombe attraverso cui si esprime l’oracolo di Dodona (v. 
172: δισσῶν ἐκ πελειάδων ἔφη). La terza occorrenza si ha infine nel secondo stasimo 
dell’Edipo a Colono: il coro vorrebbe volare come una colomba «veloce come il vento, 
dalle rapide ali» per raggiungere il campo di battaglia dove si sta svolgendo lo scontro 
tra i Tebani e Teseo (vv. 1081-2: εἴθ’ ἀελλαία ταχύρρωστος πελειὰς / αἰθερίας νεφέλας 
κύρσαιμ’ ἄνωθ’ ἀγώνων). Si noti come in tutti i passi la menzione della colomba sia 
sempre accompagnata da un epiteto funzionale al contesto, come avviene anche nella 
similitudine della parodo dell’Aiace (πτηνῆς… πελείας), secondo il modello omerico del 
nesso formulare nome-epiteto τρήρωνα πέλειαν. 

47  Garvie 1998, ad loc., ma si noti come lo spavento dei coreuti sia reso anche 
attraverso il timbro cupo delle vocali scure nel distico μέγαν ὄκνον ἔχω καὶ πεφόβημαι 
/ πτηνῆς ὡς ὄμμα πελείας.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 69
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Questa volta è l’esercito acheo a essere paragonato a un branco di 
uccelli strepitante che sarebbe spazzato via atterrito da Aiace, se solo 
l’eroe si decidesse a uscire dalla tenda e a mostrare il suo aspetto di 
spaventoso avvoltoio (vv. 167-71): 

ἀλλ’ ὅτε γὰρ δὴ τὸ σὸν ὄμμ’ ἀπέδραν,
παταγοῦσιν ἅτε πτηνῶν ἀγέλαι·
μέγαν αἰγυπιὸν <δ’> ὑποδείσαντες
τάχ’ ἄν, ἐξαίφνης εἰ σὺ φανείης, � 170
 σιγῇ πτήξειαν ἄφωνοι.

E allora sfuggendo lontani dal tuo sguardo,
strepitano come stormi di uccelli.
Ma subito, se tu all’improvviso apparirai,
quale un grande avvoltoio, presi dalla paura
si accovacceranno in silenzio, atterriti e muti.

Alla pupilla spaurita del coro/colomba si contrappone ora lo sguardo 
minaccioso di Aiace/avvoltoio: di nuovo la metafora è giocata 
attraverso il riferimento concreto all’occhio.48 Ma ὄμμα non è l’unica 
ripresa lessicale tra i due passi (vv. 140, 167): ricorre in entrambi, 
infatti, anche l’aggettivo πτηνός (vv. 140, 168). Quest’ultimo, tuttavia, 
non ha mera funzione di «malendes Beiwort»,49 ma sottolinea il 
contrasto tra lo spavento del coro/colomba attraverso lo sbattere 
convulso delle ali nella prima similitudine e lo strepito altero degli 
Achei/stormo (v. 168: παταγοῦσιν) – quando non siano al cospetto di 
Aiace – nel secondo paragone (in cui l’aggettivo è sostantivato).

Anche la trama fonica viene ripresa tra i due passi: si badi 
all’allitterazione dei π che riproduce le strida e il clangore degli uccelli 
al v. 168 παταγοῦσιν ἅτε πτηνῶν ἀγέλαι (che ritorna nell’onomatopeico 
πτήξειαν al v. 171), con opposizione di nuovo tra il fragore superbo 

48  Nella sezione lirica, il coro torna a riferirsi all’‘occhio’ di Aiace, invitando l’eroe 
a non restare nella tenda, alimentando le accuse infamanti dei Greci (vv. 190-1): ὧδ’ 
ἐφάλοις κλισίαις / ὄμμ’ ἔχων κακὰν φάτιν ἄρῃ. Lloyd-Jones, Wilson 1990a adottano al 
posto di ὄμμ’ ἔχων l’emendazione ἐμμένων di Reiske. Con la gran parte degli editori, 
tuttavia, sembra preferibile mantenere la paradosi, che acquista particolare valore 
proprio in riferimento al parallelo con il presente passo in cui il coro immagina l’‘occhio’ 
temibile, di avvoltoio, di Aiace, come osserva opportunamente Garvie 1998, ad loc.: «by 
merely showing his face Ajax will silence the rumor, as the little birds were silenced at 
169-71. Reiske’s ἐμμένων, printed by Lloyd-Jones and Wilson, eliminates the echo and 
is more prosaic». Il riferimento all’eroe attraverso la menzione dello sguardo si ritrova 
ancora nel dramma, cf. vv. 462, 1004. 

49  Come vogliono Schneidewin, Nauck, Radermarcher 1913 ad loc., addotti i paralleli 
di Phil. 288 e Ant. 1082 ἤ τις πτηνὸς οἰωνός; in quest’ultimo luogo l’epiteto appare avere 
funzione maggiormente esornativa (in entrambi i passi si tratta di trimetri). 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 70
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

degli Achei/stormo e lo squittio spaurito dei coreuti/colombe (vv. 139-
40: πεφόβημαι / πτηνῆς ὡς ὄμμα πελείας).50 

La speranza dei marinai salaminii è che Aiace intervenga al più 
presto per dissolvere le accuse ignominiose sul suo conto e mettere 
a tacere le calunnie che hanno allarmato i compagni d’arme dell’eroe 
impotenti. Si noti come l’antitesi tra la baldanza degli accusatori e lo 
spaurito silenzio che seguirebbe alla comparsa dell’eroe sia resa in 
termini sonori: lo strepito si tramuterebbe infatti immediatamente 
in ammutolito (v. 171: ἄφωνοι) silenzio (v. 171: σιγῇ).51 Sarebbero 
dunque gli Achei a divenire colombe al cospetto dell’eroe/avvoltoio, 
con totale ribaltamento della situazione iniziale.52 Anche in questo 
caso il contesto metrico-ritmico presenta anch’esso valore pregnante: 
alla catalessi del paremiaco clausolare σιγῇ πτήξειαν ἄφωνοι (v. 171) 
corrisponde infatti il soffocarsi delle voci tronfie d’accusa.

Il paragone tra Aiace e il «grande avvoltoio», come il precedente 
tra il coro e la colomba, è anch’esso di ascendenza omerica. Prima 
di esaminare i modelli epico-omerici andrà preliminarmente notato 
che anche la scelta lessicale del verbo composto ὑποδείδω per 
esprimere il timore degli Achei/stormo al v. 169 μέγαν αἰγυπιὸν <δ’> 

50  L’effetto fonosimbolico dell’onomatopea è particolarmente ricercato all’interno delle 
due similitudini, ma l’attenzione alla dimensione sonora si ritrova in molteplici frangenti 
del canto: l’assonanza, quasi rima, degli η nei vv. 136-7 σὲ δ’ ὅταν πληγὴ Διὸς ἢ ζαμενὴς 
/ λόγος ἐκ Δαναῶν κακόθρους ἐπιβῇ che esprime la violenza dell’assalto contro Aiace; 
l’insistenza delle sibilanti nei vv. 148-9 τοιούσδε λόγους ψιθύρους πλάσσων / εἰς ὦτα 
φέρει πᾶσιν Ὀδυσσεύς dove, con Davidson 1975, 168, «the idea of whispered slander is 
reinforced by the sigmatism»; l’allitterazione ai vv. 160-1 μετὰ γὰρ μεγάλων βαιὸς ἄριστ’ 
ἂν / καὶ μέγας ὀρθοῖθ’ ὑπὸ μικροτέρων in cui, con Untersteiner 1934, ad loc., la quadruplice 
ripetizione del μ fa sì che «la sentenza viene quasi martellata e con maggiore facilità 
rimane impressa nell’animo»; l’assonanza χάριν (v. 176) ~ φάτιν (v. 186), enfatizzata dalla 
responsione metrica; infine, l’onomatopea πάντων βακχαζόντων al v. 198, con Burton 1980, 
15 (il quale legge con Pearson καχαζόντων, ma entrambe le varianti presentano parimenti 
un forte impatto fonosimbolico) «echo the theme of laughter at a strike foe which is first 
heard in the prologue (79) and recurs throughout the play». Sul tema del riso cf. vv. 167, 
382, 957, 961, 969, 1043 e si veda Grossmann 1968.

51  La seconda similitudine è più elaborata e complessa della prima ed è stato messo in 
luce (Mazzoldi 1999a, ad loc.) come essa «è giocata su due piani, quello visivo (τὸ σὸν ὄμμ’ 
ἀπέδραν φανείης), e quello uditivo (παταγοῦσιν, σιγῇ, ἄφωνοι), e si sviluppa in due fasi 
successive (assenza-strepito/ presenza-silenzio)»; Pattoni 1990, 110 ha invece rilevato 
come nel corso del canto vi sia una scissione per cui «se i termini che contrassegnano 
l’operare dei nemici riconducono ogni volta al campo semantico ‘auditivo’, ad Aiace 
e ai suoi philoi sono riferite locuzioni che appartengono all’ambito ‘visivo’». Inoltre, 
si noti come nel corso dell’elaborata immagine la similitudine (ἅτε πτηνῶν ἀγέλαι) si 
tramuti in metafora (μέγαν αἰγυπιὸν <δ’> ὑποδείσαντες); Jebb 1896, ad loc. riporta il 
parallelo dell’ampio paragone con cui è descritto l’assalto di Polinice contro Tebe nella 
parodo dell’Antigone (vv. 110-23), nel quale l’eroe dapprima è assimilato a un’aquila, e 
successivamente rappresentato vividamente quale una belva feroce: non c’è dubbio che 
«in each case the effect is intensificatory» (Finglass 2011, ad loc.). 

52  Cf. Finglass 2011, ad loc. secondo il quale la similitudine esprime «the power of 
Ajax and the chorus, along with the reversal of situation, from fear to triumph, for 
which the chorus hopes». 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 71
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

ὑποδείσαντες rappresenta anch’essa una vox epica. Il lemma nell’epica, 
dove occorre frequentemente, soprattutto in Omero (13× Hom., 1× 
Hes. 1× H. Hom. Merc), non è mai riferito a degli animali e non 
è testimoniato all’interno di similitudini. Tuttavia è significativo il 
dato per cui questo luogo dell’Aiace sia l’unica testimonianza del 
composto ὑποδείδω in tragedia. Inoltre, il verbo è attestato spesso in 
Omero nella medesima forma participiale ὑποδείσαντες (5× Il., di cui 
quattro all’interno dell’emistichio formulare οἳ δὲ ἄνακτος [πατρὸς] 
ὑποδείσαντες ὁμοκλήν) che ricorre nella parodo. 

Nell’epos l’avvoltoio ricorre prevalentemente all’interno di 
similitudini. Gli usi che si riscontrano sono i seguenti: divinità 
teriomorfe (Il. 7.59: Atena e Apollo appollaiati come avvoltoi su una 
quercia assistono alla battaglia); paragone tra le urla degli eroi sul 
campo di battaglia e le strida di due avvoltoi in lizza per una preda 
(Il. 16.428: Patroclo e Sarpedone; [Hes.] Sc. 405: Eracle e Cicno); 
l’attacco da parte di un eroe è sferrato come l’assalto di un avvoltoio 
nei confronti di una preda che non ha scampo (Il. 17.460: Automedonte 
assale i Troiani dal carro; Od. 22.302 ss.: Odisseo e Telemaco fanno 
strage dei pretendenti); i cadaveri sono pasto per avvoltoi quale 
minaccia di morte o vanto in seguito a una vittoria in un duello (e.g. Il. 
4.237: Agamennone rinfranca gli Achei asserendo che i Troiani dopo la 
rottura del giuramento saranno nutrimento per gli avvoltoi; Il. 18.272: 
Polidamante presagisce che il mancato rientro in città causerà la morte 
di innumerevoli Troiani, i cui cadaveri saranno sbranati dagli avvoltoi; 
Od. 22.30: i pretendenti minacciano Odisseo di morte dopo che l’eroe 
ha ucciso Antinoo);53 il lamento acuto e dolente per la sottrazione dei 
piccoli nel nido (Od. 16.217: Telemaco e Odisseo si stringono in pianto, 
avvenuto il riconoscimento tra padre e figlio).54

53  L’associazione dell’avvoltoio con i cadaveri degli eroi caduti è il dato più frequente 
nei poemi (cf. e.g. anche Il. 11.162, Il. 22.42), e rispetto a quest’uso è di norma impiegato 
il sinonimo γύψ, cf. Edwards 1991 ad Il. 18.271: «corpses to be eaten by dogs and 
vultures is a common motif, used for warnings, threats, taunts»; in generale cf. Segal 
1971, e si vedano anche Griffin 1980, 115-20, e la voce «Birds» (J. Heath) in Finkelberg 
2011, 1. 

54  Cf. LfgrE, s.vv. αἰγυπιός B (W.K. Kraal) e γύψ B (W. Beck), cui si rimanda per un 
esame dettagliato delle occorrenze. Non è certo se il termine αἰγυπιός si riferisca 
all’avvoltoio o all’aquila (così vuole Stanford 1963, ad loc., il quale suggerisce anche 
una possibile allusione all’etimologia del nome di Aiace) dal momento che, al contrario 
del γύψ, si ciba anche di animali vivi, cf. Leaf 1900 ad Il. 7.59 e Janko 1994 ad Il. 13.531. 
Gli studiosi si dividono (cf. e.g. le traduzioni di Jebb 1896 «mighty vulture», Mazon 
1985 «grand vautour», Lloyd-Jones 1994 «great vulture», Taplin 2015a «eagle’s power», 
Albini, Faggi 1991 «grande falco», Paduano 1982 «sparviero»), ma sembra che αἰγυπιός 
potesse indicare entrambi gli uccelli: cf. in generale Thompson 1936, 25-6 e Garvie 
1998, ad loc. con ulteriore bibliografia. Il dato che appare ad ogni modo sicuro è che qui 
Sofocle abbia inteso riferirsi a un grande rapace da preda capace di incutere spavento, 
e dalla maestosa imponenza. Inoltre, il fatto che il poeta abbia scelto di servirsi del 
lemma αἰγυπιός potrebbe essere dettato anche dal fatto che quest’ultimo, a differenza 
di γύψ, è sempre attestato nell’epos all’interno di similitudini. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 72
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Nella poesia postomerica d’età arcaica e classica la similitudine con 
l’avvoltoio ricorre assai raramente. Non se ne conoscono testimonianze 
nella lirica, mentre in Eschilo il paragone è impiegato una sola volta, 
nella parodo dell’Agamennone, in riferimento all’immensa flotta 
degli Achei salpata per la Troade. Eschilo combina molteplici usi 
tradizionali della similitudine in Omero in un’immagine elaborata 
e grandiosa: il paragone investe in primis la dimensione sonora 
delle strida degli uccelli, con cui è espresso il clamore dell’armata; 
trapassa successivamente nell’espressione della furia dell’assalto, 
simile a quello degli avvoltoi contro la preda; e si spegne infine 
nell’immagine della perdita della nidiata, metafora del rapimento di 
Elena e a un tempo dolente allusione alle morti che la spedizione a 
Troia comporterà.55

Anche Euripide si serve della similitudine, in tre luoghi. Nelle 
Troiane, in bocca ad Andromaca (amebeo tra l’eroina e Ecuba), indica 
i cadaveri dei Troiani che giacciono preda degli avvoltoi nel tempio di 
Atena.56 Nel prologo dell’Andromaca, la protagonista lamenta la sorte 
del figlio che Menalao e Ermione vogliono ghermire, quali rapaci 
avvoltoi, per ucciderlo.57 Nel Reso, infine, l’omonimo protagonista 
assicura a Ettore che farà di Odisseo il «banchetto di alati avvoltoi».58 
In entrambi i poeti la figura dell’avvoltoio è impiegata secondo usi 
modellati chiaramente sull’exemplum dell’Iliade: non a caso tutti e 
quattro i drammi in cui compare il paragone sono incentrati sulla 
saga troiana. Lo stesso si può affermare per la similitudine sofoclea 
di Aiace/avvoltoio. 

Il parallelo più prossimo è costituito dal paragone dell’assalto 
nei confronti di una preda senza scampo. Come è stato a ragione 
messo in luce,59 il passo che sembra costituire il modello per Sofocle 
è rappresentato dalla scena della Μνηστηροφονία nel XXII canto 

55  Aesch. Ag. 45-54 (anapesti) στόλον Ἀργείων χιλιοναύτην / τῆσδ’ ἀπὸ χώρας / ἦραν, 
στρατιῶτιν ἀρωγήν, / μεγάλ’ ἐκ θυμοῦ κλάζοντες Ἄρη, / τρόπον αἰγυπιῶν οἵτ’ ἐκπατίοις 
/ ἄλγεσι παίδων ὕπατοι λεχέων / στροφοδινοῦνται / πτερύγων ἐρετμοῖσιν ἐρεσσόμενοι, / 
δεμνιοτήρη / πόνον ὀρταλίχων ὀλέσαντες, cf. Fraenkel 1950 ad Ag. 48 ss., Medda 2017 
ad Ag. 48-59, e si veda anche Stanford 1948 ad Od. 22.216.

56  Eur. Tro. 599-600 (dattili lirici) αἱματόεντα δὲ θεᾶι παρὰ Παλλάδι σώματα νεκρῶν 
/ γυψὶ φέρειν τέταται· ζυγὰ δ’ ἤνυσε δούλια Τροίαι.

57  Eur. Andr. 74-5 ἀπωλόμην ἄρ’. ὦ τέκνον, κτενοῦσί σε / δισσοὶ λαβόντες γῦπες. Nel 
passo dell’Andromaca la similitudine tra rapitori e avvoltoi rappresenta un accostamento 
più raro, cf. Stevens 1971, ad loc., e Allan 2000, 96.

58  [Eur.] Rh. 515 στήσω πετεινοῖς γυψὶ θοινατήριον, con Fries 2014 ad loc.

59  Cf. i comm. ad loc. di Jebb 1896; Kamerbeek 1963; Finglass 2011.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 73
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

dell’Odissea. La similitudine, ampia anche in Omero, segnala il 
momento culminante della strage dei pretendenti e occupa i vv. 302-9:60

οἱ δ’ ὥς τ’ αἰγυπιοὶ γαμψώνυχες ἀγκυλοχῆλαι 
ἐξ ὀρέων ἐλθόντες ἐπ’ ὀρνίθεσσι θόρωσι.
ταὶ μέν τ’ ἐν πεδίῳ νέφεα πτώσσουσαι ἵενται, 
οἱ δέ τε τὰς ὀλέκουσιν ἐπάλμενοι, οὐδέ τις ἀλκὴ � 305 
γίνεται οὐδὲ φυγή· χαίρουσι δέ τ’ ἀνέρες ἄγρῃ· 
ὣς ἄρα τοὶ μνηστῆρας ἐπεσσύμενοι κατὰ δῶμα
τύπτον ἐπιστροφάδην· τῶν δὲ στόνος ὤρνυτ’ ἀεικὴς
κράτων τυπτομένων, δάπεδον δ’ ἅπαν αἵματι θῦεν.

Come avvoltoi dagli artigli adunchi e dal becco ricurvo
che calano dai monti si avventano contro gli uccelli:
questi volano rapidi in basso nella pianura sfuggendo alle 
� [nuvole,
ma quelli gli piombano addosso e li uccidono: non c’è difesa
né scampo, e gode chi assiste a vedere alla caccia.
Così essi slanciandosi sui pretendenti nella sala
li colpivano da ogni parte: il loro gemito si levava straziante
delle teste percosse, e l’intero pavimento fumava di sangue. 

Gli elementi di contatto con il paragone sofocleo sono molteplici:61 
l’assalto contro uno stormo di uccelli (v. 303: ἐλθόντες ἐπ’ ὀρνίθεσσι), 
l’impotenza e la mancanza di scampo (vv. 305-6: οὐδέ τις ἀλκὴ / γίνεται 
οὐδὲ φυγή), il rannicchiarsi spaurito (v. 304: πτώσσουσαι, si noti in 
questo caso l’impiego in Sofocle del sinonimo πτήξειαν al v. 171),62 un 
indugiare sulla dimensione sonora (vv. 308-9: στόνος ὤρνυτ’ ἀεικὴς, 

60  Una similitudine molto simile a quella sofoclea, sia tematicamente che a livello 
lessicale, è costituita anche da Lesb. incert. auct. fr. 10 V. ἔπταζον ὠς ὄρνιθες ὦκυν / 
αἴετον ἐξαπίνας φάνεντα (che riguarda tuttavia un’aquila, ma si è visto come αἰγυπιός 
si riferisca a grandi uccelli predatori in generale): Jebb 1896, seguito da Kamerbeek 
1963, ad loc., ritiene che Sofocle avesse in mente questo luogo. Rispetto all’aquila cf. 
anche la grandiosa similitudine in Bacch. Ep. 5.16-30 M.

61  È forse significativo che l’espressione del coro al v. 170 ἐξαίφνης εἰ σὺ φανείης 
richiami la locuzione ἐξαπίνης προφανέντ’ di Od. 24.160, impiegata da Anfimedonte 
proprio nel racconto della strage dei pretendenti a opera di Odisseo, e che è riferita al 
ritorno improvviso e inaspettato dell’eroe a Itaca dopo molti anni, il quale non è stato 
riconosciuto dai Proci. 

62  È significativo che anche il verbo πτήσσω ricompaia ancora nel medesimo episodio 
della strage dei pretendenti, a proposito dell’araldo Medonte che, temendo di venire 
ucciso anch’egli insieme ai Proci, si rannicchia sotto un seggio (Od. 22.362: πεπτηὼς 
γὰρ ἔκειτο ὑπὸ θρόνον). 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 74
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

κράτων τυπτομένων).63 Naturalmente non è possibile provare che il 
poeta avesse in mente la similitudine della Mνηστηροφονία, ma non è 
neppure dimostrabile il contrario e la suggestione è senz’altro molto 
forte. Si possono tuttavia proporre ulteriori considerazioni rispetto 
ai paragoni omerici e agli usi epico-omerici dei termini αἰγυπιός e γύψ 
che non sono stati rilevati finora dalla critica.

In primis andrà osservato come l’espressione sofoclea μέγαν 
αἰγυπιόν sia specificatamente misurata su Aiace, in virtù dell’epiteto 
μέγας che caratterizza distintivamente l’eroe in Omero: l’avvoltoio è 
gigantesco sia perché incute spavento negli uccelli di piccola taglia, 
sia perché naturalmente Aiace è l’eroe più imponente degli Achei.64 
L’aggettivo è d’altronde uno dei mots clé dell’intera tragedia, e ricorre 
con particolare insistenza nella parodo, dove l’immagine eroica di 
Aiace è riabilitata dai coreuti rispetto al prologo.65 

Per quanto concerne il modello dell’elaborata similitudine della 
Mnesterofonia vi è invece una differenza fondamentale rispetto al 
paragone della parodo: nel corale l’illustrandum è costituito dal 
clamore delle voci disonoranti degli Achei/stormo che l’apparire 
autorevole di Aiace/avvoltoio metterebbe immediatamente a tacere; 

63  La similitudine segue e amplifica un paragone immediatamente precedente in cui 
i Proci sono assimilati a una mandria di vacche in fuga da un tafano dopo che Atena, 
sollevata l’egida, ha suscitato in loro un grande spavento (Od. 22.298-301). Si tratta 
dell’unico caso nell’Odissea di una sequenza ravvicinata di due similitudini ampie ed 
elaborate, a segnalare il momento cruciale della strage dei pretendenti nel poema, cf. 
Moulton 1977, 137-8. Rispetto a questa prima similitudine Kamerbeek 1963, ad loc. 
ha notato come l’espressione βόες ὣς ἀγελαῖαι di Od. 22.303 potrebbe aver costituito 
il modello per l’inusuale nesso sofocleo del v. 168 πτηνῶν ἀγέλαι: il sostantivo ἀγέλη, 
infatti, è impiegato nell’epos esclusivamente in riferimento a mandrie di buoi o di 
cavalli, mentre Sofocle lo adotta qui per descrivere uno stormo di uccelli, cf. anche 
Finglass 2011, ad loc.: si tratterebbe quindi di un’ulteriore spia che Sofocle avesse 
presente il passo dell’Odissea. 

64  Cf. e.g. gli emistichi formulari μέγας Τελαμώνιος Αἴας e Αἴαντα μέγαν Τελαμώνιον 
υἱόν. L’aggettivo occorre 18 volte nell’Iliade in relazione ad Aiace, cf. Dee 2000, 3. Per 
quanto concerne αἰγυπιός gli epiteti tradizionali del sostantivo nell’epica sono γαμψῶνυξ 
e ἀγκυλοχήλης (cf. e.g. Il. 16.428, Od. 22.302, [Hes.] Sc. 405); il lemma γύψ, invece, 
ricorre sempre privo di attributi.

65  Cf. in particolare il v. 154 μεγάλων ψυχῶν, il v. 158 σμικροὶ μεγάλων χορίς e i 
vv. 160-1, ma l’aggettivo occorre ben nove volte nel corale e per Garvie 1998, ad loc. 
costituisce addirittura «the principal unifying factor» del canto. Sul valore del lemma 
nel dramma si vedano i rilievi di Winnington-Ingram 1980, 22 (il quale nota come 
«the word μέγας and the notion of greatness are meant to sink into the minds of the 
audience»), e cf. anche Fraenkel 1977, 8-9 ad Ai. 129 ss. Hesk 2003, 48, a proposito 
di queste espressioni nella parodo da parte dei coreuti, rileva come «their repeated 
attribution of ‘bigness’ to Ajax (and their own sense of smallness) introduces a network 
of imagery which runs throughout the play»; inoltre con Pattoni 1990,101 si noterà 
come rispetto all’Aiace apparso nel prologo, nella parodo «il Coro ce ne dà un’immagine 
sostanzialmente diversa, che sostituisce alla raffigurazione, distorta dalla follia, di un 
uomo ormai annientato dall’intervento crudele della divinità, che lo ha reso oggetto di 
scherno per i nemici, quella di un capo d’incontrastabile grandezza: una grandezza che 
appartiene al passato eroico di Aiace e si colora, nelle parole del Coro, di toni epici». 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 75
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

nella scena odissiaca, invece, si tratta concretamente della morte dei 
pretendenti sotto l’assalto implacabile di Odisseo e dei suoi, che come 
avvoltoi rapaci non lasciano loro scampo, e dove sono particolarmente 
sottolineati gli aspetti sanguinari (v. 305: οἱ δέ τε τὰς ὀλέκουσιν 
ἐπάλμενοι, v. 309: δάπεδον δ’ ἅπαν αἵματι θῦεν). L’avvoltoio simboleggia 
infatti per i coreuti soltanto il terrore che Aiace è in grado di incutere 
nei suoi oppositori, mentre nella similitudine dell’Odissea l’impeto dei 
rapaci rappresenta l’effettivo momento della strage dei pretendenti. 

Rispetto alla dimensione sonora, invece, i paragoni epici in cui 
il focus è sulle urla degli eroi sul campo di battaglia paragonate 
alle strida degli avvoltoi (come in Il. 16.428 nel duello tra Patroclo 
e Sarpedone, e in [Hes.] Sc. 405 in quello tra Eracle e Cicno), 
costituiscono un parallelo con il clamore delle voci infamanti contro 
Aiace che dilagano nell’accampamento acheo, equiparate allo 
stridore di uno stormo d’uccelli. Anche in questo caso però, nell’epos 
le similitudini si incentrano su uno scontro fisico e mortale tra due 
eroi (Sarpedone e Cicno cadranno vittime dei rispettivi avversari), 
mentre i coreuti si augurano un conflitto metaforico, da risolversi 
con le armi della parola e dell’autorevolezza eroica di Aiace. Il dato 
della dimensione cruenta implicato dalle similitudini epico-omeriche, 
tuttavia, emerge ironicamente come pertinente alla luce di quanto 
l’eroe aveva effettivamente pianificato, come il pubblico sa bene 
e i coreuti invece neppure sospettano lontanamente: vendicarsi 
spietatamente per l’oltraggio delle armi facendolo pagare agli Atridi e 
a Odisseo a prezzo della loro stessa vita. Ed è d’altronde una spietata 
vendetta quella che Odisseo porta a compimento nel poema. L’episodio 
della strage implacabile dei pretendenti nell’Odissea appare in questo 
senso particolarmente pregnante e sinistro rispetto all’immagine 
di Aiace/avvoltoio auspicata dal coro: nel rapace predatore, che 
agli occhi del coro simboleggia soltanto la forza fisica eccezionale 
e il prestigio sociale del proprio comandante, si cela una potenza 
distruttiva e vendicativa di morte.66

Rispetto al paragone – di natura positiva agli occhi del coro – di 
Aiace/avvoltoio, con cui è espressa la potenza temibile dell’eroe, 
si potrà inoltre forse rintracciare anche un secondo livello, 
apparentemente latente, di segno disforico. Come si è visto l’avvoltoio 

66  Un ulteriore paragone ornitologico omerico che Sofocle avrebbe potuto avere in 
mente come modello rispetto alla similitudine dell’avvoltoio che atterrisce lo stormo 
di uccelli minori è rappresentato da Il. 17.755-8 τῶν δ’ ὥς τε ψαρῶν νέφος ἔρχεται ἠὲ 
κολοιῶν / οὖλον κεκλήγοντες, ὅτε προΐδωσιν ἰόντα / κίρκον, ὅ τε σμικρῇσι φόνον φέρει 
ὀρνίθεσσιν: il prevalere nella battaglia dei Troiani, in particolare di Ettore e di Enea che 
mietono vittime tra i Greci, è qui paragonato a uno stormo di corvi e stornelli in fuga da 
un falco che procura strage tra uccelli di piccola taglia. Anche in questo caso la figura 
del falco è simbolo minaccioso di morte, mentre l’espressione σμικρῇσι… ὀρνίθεσσιν 
(v. 758) richiama gli aggettivi sostantivati σμικροί (v. 158) e μικροτέρων (v. 161) della 
parodo, riferiti alla massa dei guerrieri minori dell’esercito acheo.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 76
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

è associato prevalentemente in Omero alla morte degli eroi sul campo 
di battaglia, in particolare ai corpi di quanti sono caduti, e l’immagine 
del cadavere ‘pasto di avvoltoi’ è minaccia sovente posta in bocca 
agli eroi in procinto di scontrarsi, oppure rappresenta una forma di 
vanto dopo aver ferito a morte l’avversario. Non si può allora non 
pensare a un riferimento, per quanto larvato si voglia, all’episodio 
del recupero del corpo caduto di Achille da parte di Aiace.67 Sta 
qui, infatti, la premessa dell’intero dramma: l’eroe ha salvato dallo 
scempio il cadavere di Achille e si aspetta il dovuto riconoscimento, 
ma così non sarà e le conseguenze ultime di ciò condurranno Aiace 
al suicidio. Ma non è solo l’episodio della sottrazione al nemico 
della salma di Achille che l’immagine dell’avvoltoio suscita. L’intera 
seconda parte del dramma è incentrata sul cadavere dello stesso 
Aiace, attorno al quale si sviluppa il prolungato scontro tra la difesa 
del corpo dell’eroe da parte di Teucro e la volontà degli Atridi di 
abbandonare il cadavere insepolto. Già nel monologo del suicidio, 
l’ultimo, Aiace prega Zeus che possa essere il fratello a ritrovare per 
primo il suo corpo e non «i nemici», gli Atridi i quali ‘lo getterebbero 
in pasto ai cani e agli uccelli’ (vv. 829-30): καὶ μὴ πρὸς ἐχθρῶν του 
κατοπτευθεὶς πάρος / ῥιφθῶ κυσὶν πρόβλητος οἰωνοῖς θ’ ἕλωρ. È questa, 
infatti, la fine che Menelao prescrive con intransigenza per il 
cadavere dell’eroe di lì a poco durante il diverbio con Teucro, ‘esporlo 
sulla sabbia luminosa preda degli uccelli marini’ (vv. 1064-5): ἀλλ’ 
ἀμφὶ χλωρὰν ψάμαθον ἐκβεβλημένος / ὄρνισι φορβὴ παραλίοις γενήσεται. 
All’oltraggio del corpo insepolto abbandonato sulla riva del mare a 
nutrire gli uccelli si oppone però la resistenza irriducibile di Teucro 
e del coro. Proprio quest’ultimo al termine dell’alterco tra i due eroi 
sollecita Teucro a scavare una fossa profonda ed erigere un sepolcro 
che serbi imperitura memoria di Aiace (vv. 1165-8): σπεῦσον κοίλην 
κάπετόν τιν’ ἰδεῖν / τῷδ’, ἔνθα βροτοῖς τὸν ἀείμνηστον / τάφον εὐρώεντα 
καθέξει «presto, corri a scavare una fossa profonda, dove perenne 
memoria di lui / un umido oscuro sepolcro conserverà». I passi 
riportati presentano tutti una forte intonazione epicheggiante, resa 
manifesta dal recupero puntuale e dal valore fortemente simbolico di 
alcune locuzioni dell’Iliade: al v. 830 κυσὶν πρόβλητος οἰωνοῖς θ’ ἕλωρ 
in particolare non può non rievocare l’incipit del poema (Il. 1. 4-5) 
αὐτοὺς δὲ ἑλώρια τεῦχε κύνεσσιν / οἰωνοῖσί τε πᾶσι,68 mentre ancora più 
scoperta è la ripresa ad litteram del nesso κοίλην κάπετον, che ricorre 

67  La difesa del corpo di Achille e il recupero della sua salma condotta in salvo 
nel campo Acheo da parte dell’eroe, seppure non rappresenti un tema dominante 
nell’Aiace sofocleo, costituiva tuttavia un episodio di primo piano nella Piccola Iliade 
e nell’Etiopide, ed è ragionevole supporre che rappresentasse un motivo importante 
anche nella trilogia di Eschilo dedicata alla saga di Aiace: sicuramente doveva essere 
molto ben presente al pubblico.

68  Cf. Kamerbeek 1963 ad Ai. 830: «of course Sophocles had Il. I 4-5 in mind».



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 77
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

solo una volta nell’intera Iliade, nel canto conclusivo e nella scena 
culminante delle esequie di Ettore (Il. 24.797). La tessera omerica 
oltre che al v. 1165 è impiegata nuovamente nel finale della tragedia, 
al v. 1403, e appare dunque avere la pregnanza allusiva di una vera 
e propria citazione.69 Nell’immagine iniziale del μέγαν αἰγυπιόν della 
parodo, che per i coreuti rappresenta la potenza minacciosa di Aiace, 
si potrebbero quindi sovrapporre altri significati che l’avvoltoio 
simboleggia tradizionalmente nell’epos in relazione al tema dei corpi 
e della sepoltura degli eroi che sarà centrale nella seconda metà del 
dramma.

Le due similitudini ornitologiche della parodo contribuiscono 
ad ogni modo entrambe a caratterizzare i personaggi nella fase 
iniziale della tragedia: il gruppo esitante dei coreuti indifesi come 
una colomba spaurita, e l’eroe granitico, fonte di terrore per i nemici, 
e di protezione per i suoi. In particolare, la figura di Aiace/avvoltoio 
se da un lato appare perfettamente calzante con l’immagine epico-
omerica che del protagonista viene offerta nella parodo, dall’altro 
tradisce l’ignoranza del coro, che non conosce ancora la vera 
motivazione che ha spinto Aiace al gesto insensato del massacro del 
bestiame: la vendetta cruenta contro i comandanti Achei. Il paragone 
con l’avvoltoio potrebbe inoltre anche prefigurare sinistramente gli 
sviluppi del dramma, il suicidio dell’eroe e il dibattito sulla sepoltura 
del suo corpo. D’altronde, a causa della prospettiva parziale e 
viziata dall’ignoranza degli eventi, i coreuti si pongono a un livello 
conoscitivo inferiore rispetto al pubblico e al lettore, e ciò innesca 
molteplici effetti di ironia tragica: il paragone di Aiace con l’avvoltoio 
ne costituisce un ulteriore tassello.70 Da un punto di vista stilistico 
più generale, invece, entrambe le due similitudini ornitologiche si 
pongono su un registro narrativo tipicamente epicheggiante che 
risponde alla caratterizzazione complessiva del corale.71 

Rispetto all’immagine del comparire improvviso di Aiace/avvoltoio 
e del conseguente spavento e ammutolire degli Achei/stormo, è stato 
proposto72 anche un parallelo con la scena iliadica del canto XVIII 
che vede Achille mostrarsi dal fossato ai Troiani per interromperne 
l’avanzata, e soprattutto, impedire che Ettore si impossessi del 

69  Su cui si rinvia al § 2.4.8.

70  Sulla parzialità della conoscenza del coro, e in generale degli altri personaggi 
rispetto alle azioni compiute da Aiace nella notte cf. Mazzoldi 1999b; sulle difficoltà nel 
‘leggere la mente’ altrui, in particolare quella di Aiace cf. Murnaghan 2023.

71  La funzione delle similitudini, come noto, è uno degli elementi maggiormente 
caratterizzanti la dimensione narrativa dell’epica, specialmente di quelle più ampie ed 
elaborate, caratteristiche dello stile omerico. La bibliografia a riguardo è molto amplia, 
per un primo quadro cf. Edwards 1991, 24-41 (sul valore specificatamente narrativo in 
particolare 30-4), e si vedano poi Moulton 1977; Minchin 2001, 132-60; e Nannini 2003. 

72  Cf. Gardiner 1987, 55 e vedi anche Finglass 2011, ad loc. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 78
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

cadavere di Patroclo. Gli Achei, infatti, soprattutto i due Aiaci, 
stanno lottando accanitamente per difendere il corpo dell’eroe, ma 
sono in grave difficoltà, e il poeta per due volte afferma che senza 
l’intervento di Achille i Greci non sarebbero riusciti a sottrarre a 
Ettore la salma di Patroclo (Il. 18.151-69). Iride, invitata da Era, 
interviene esortando Achille a farsi vedere per spaventare i Troiani.73 
L’eroe, benché disarmato, si mostra dall’alto del fossato, e grida 
terribilmente, con il sostegno divino di Atena che, oltre a supportare 
le urla spaventose di Achille, fa apparire una fiamma splendente 
sul suo capo. Al solo comparire improvviso dell’eroe i Troiani sono 
colti dal terrore e si voltano in fuga: il corpo di Patroclo è quindi 
finalmente tratto in salvo dai Greci (Il. 18.217-33).74 Il modello della 
scena iliadica in cui il semplice apparire alla vista di Achille paralizza 
i Troiani risulta indubbiamente calzante rispetto alla similitudine 
sofoclea. Tuttavia presenta anch’esso una risonanza ambigua rispetto 
al contesto della parodo. L’intervento di Achille, infatti, si realizza 
nei confronti del contingente nemico, a protezione degli Achei e del 
corpo di Patroclo caduto; nel corale, invece, il coro invita Aiace a 
intervenire in opposizione contro gli stessi Greci, mostrandosi 
minaccioso per tacitare le accuse sul suo conto: il precedente omerico 
fa emergere dunque il contrasto con la nuova situazione in cui ha 
luogo il dramma, che vede un conflitto insanabile all’interno della 
stessa comunità degli Achei. Nell’Iliade, inoltre, il gesto di Achille 
ottiene l’effetto desiderato immediatamente, che si concretizza nel 
recupero del corpo di Patroclo: nella tragedia, al contrario, l’auspicio 
del coro è destinato a rimanere insoddisfatto, dal momento che 
Aiace, dopo il massacro delle mandrie e la scoperta dei suoi intenti 
omicidi da parte degli Achei, non solo non può smentire quelle che 
il coro reputa erroneamente delle calunnie, ma non è neppure più 
in grado si svolgere il proprio ruolo di difensore nei confronti dei 
suoi philoi. Per di più, andrà rilevato come l’episodio iliadico vede 
anche la presenza di Aiace, il quale significativamente però non è in 
grado di garantire da solo la protezione del corpo di Patroclo. Nel 

73  Ritorna anche in questo episodio il motivo del cadavere sfigurato e preda delle fiere, 
qui delle cagne troiane, che sarebbe fonte di grande vergogna per Achille (Il. 18.179-80). 
Inoltre il timore dei Troiani al cospetto di Achille è espresso dal participio ὑποδείσαντες 
(Il. 18.199), la medesima forma verbale che ricorre proprio nella similitudine sofoclea 
al v. 169 μέγαν αἰγυπιὸν <δ’> ὑποδείσαντες. La ripresa puntuale potrebbe essere 
un’ulteriore spia a conferma di un riecheggiamento intenzionale dell’episodio iliadico: 
come si è visto, infatti, il verbo occorre significativamente solo in questo luogo dell’Aiace 
in tragedia. 

74  La scena, che rappresenta la prima effettiva comparsa di Achille sul campo di 
battaglia nell’Iliade, è particolarmente elaborata, accompagnata da due similitudini, 
e sembra eguagliare la manifestazione dell’eroe all’epifania di una divinità, cf. e.g. 
l’apparire di Apollo in Il. 15.307-22, e cf. Coray 2016, 87-8 ad Il. 18.203-221, con 
bibliografia.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 79
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

complesso, dunque, anche il modello di Achille risulta ironico rispetto 
alla presentazione eroica di Aiace da parte del coro nella parodo, e 
tradisce la trasformazione delle relazioni dell’eroe con la collettività 
e la sua nuova impotenza nel dramma.

Infine, nel passo della similitudine dell’avvoltoio un’intonazione 
omerica si può rilevare, come notato da Schneidewin, Nauck, 
Radermarcher 1913 e Jebb 1896,75 anche rispetto alla ridondanza 
dell’espressione σιγῇ πτήξειαν ἄφωνοι «si accovacceranno in silenzio, 
atterriti e muti» (v. 171), riferita al silenzio impotente cui sarebbero 
ridotti gli Achei nelle speranze del coro, che richiama l’emistichio 
formulare omerico οἱ δ’ ἄρα πάντες ἀκὴν ἐγένοντο σιωπῇ: la frequenza 
di quest’ultimo, come noto, è notevole nei poemi (16×) e se non è 
sfuggito alla sensibilità dei filologi, il riecheggiamento doveva 
suonare ancor più forte all’orecchio del pubblico antico.76 

2.1.4	 Il lampo notturno della spada: il disonore di Aiace  
(vv. 141-7)

Nel terzo sistema anapestico della parodo il coro riferisce le voci 
che si sono diffuse nell’accampamento sul conto dell’eroe (vv. 141-7):

ὡς καὶ τῆς νῦν φθιμένης νυκτὸς
μεγάλοι θόρυβοι κατέχουσ’ ἡμᾶς
ἐπὶ δυσκλείᾳ, σὲ τὸν ἱππομανῆ
λειμῶν’ ἐπιβάντ’ ὀλέσαι Δαναῶν
βοτὰ καὶ λείαν,� 145
ἥπερ δορίληπτος ἔτ’ ἦν λοιπή,
 κτείνοντ’ αἴθωνι σιδήρῳ.

Al finire di questa notte appena trascorsa
delle voci reboanti ci hanno assalito,
voci di disonore: che tu piombando sulla piana
dove sfrecciano i cavalli avresti fatto massacro
delle mandrie e del bottino� 145
di guerra dei Danai, non ancora diviso, 
uccidendole con una lama lucente.

Aiace avrebbe percorso furente la piana dove pascolano i cavalli e fatto 
strage del bestiame, preda ancora indivisa dell’esercito, con la sua 

75  Comm. ad loc. e cf. anche Finglass 2011, ad loc. 

76  Per altri casi di ridondanza in Sofocle cf. Campbell 1879, 74-6. Rispetto 
all’espressione sofoclea Lobeck 1866, ad loc. rinvia anche a Pind. Pyth. 4.57 ἔπταξαν 
δ’ ἀκίνητοι σιωπᾷ.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 80
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

spada balenante nell’oscurità. Queste accuse confuse attanagliano 
i marinai salaminii con il suono di clamori possenti (v. 142: μεγάλοι 
θόρυβοι κατέχουσ’ ἡμᾶς),77 ma il pericolo più grave è il discredito che 
si vuole gettare su Aiace. L’imputazione è assolutamente infamante, 
come rivela l’uso pregnante dell’espressione ἐπὶ δυσκλείᾳ (v. 143): le 
accuse ambiscono «al dis-onore» di Aiace, e con lui dei suoi stessi 
sottoposti, i marinai salaminii. 

Il sostantivo δύσκλεια, sebbene non attestato nell’epos, presenta 
una forte colorazione epicheggiante e introduce prepotentemente nel 
canto un tema cardine dell’Aiace, il binomio gloria/disonore.78 Senza 
addentrarsi qui in una disamina del valore del κλέος nell’etica eroica,79 
si potranno però almeno avanzare le seguenti considerazioni. 
Innanzitutto, Omero conosce l’aggettivo δυσκλεής. Il lemma, alquanto 
raro, è impiegato solo due volte nell’Iliade. In entrambi i passi si 
tratta di un discorso di Agamennone in cui il condottiero acheo si 
vede ingannato da Zeus e costretto a un ritorno inglorioso ad Argo 
dopo aver fallito nella spedizione e causato la morte di gran parte 
dell’esercito (Il. 2.114-5 = 9.21-2): νῦν δὲ κακὴν ἀπάτην βουλεύσατο, 
καί με κελεύει / δυσκλέα Ἄργος ἱκέσθαι, ἐπεὶ πολὺν ὤλεσα λαόν. Trova 
qui espressione, attraverso il predicativo με… δυσκλέα un valore 
essenziale dell’etica iliadica, la necessità di ritornare in patria 
conseguita la gloria della vittoria: si noti come l’aggettivo – rilevato 
dall’enjambement e dalla posizione incipitaria – sia qui impiegato in 

77  Si noti la pregnanza della iunctura θόρυβοι κατέχουσ’, cf. Ferrari 1974, ad loc.: 
«‘mormorii’, rumores. Quasi ‘ci assediano’»; per tale valore del verbo cf. anche la 
traduzione di Jebb 1896, ad loc. «beset us», ripresa anche da Lloyd-Jones 1994, ad loc.. 
La fragorosa malignità delle voci calunniose riguardanti Aiace era già stata posta 
in risalto nel sistema anapestico precedente (v. 138: λόγος… κακόθρους) e ritornerà 
ancora più avanti (v. 164: ὑπὸ τοιούτων ἀνδρῶν θορυβῇ). Inoltre, se grammaticalmente 
la frase κατέχουσ’ ἡμᾶς ἐπὶ δυσκλείᾳ, indica il disonore dei coreuti, è naturalmente 
l’onore di Aiace a essere al centro dell’attenzione, come ha ben visto Garvie 1998, ad 
loc.: «if Ajax has to lose his reputation (κλέος), the chorus as his followers must do 
so too. But its concern for its own reputation is important only in that it points to his 
much greater loss». 

78  Cf. Maddalena 1963, 12: «l’accento del discorso cade sulla parola che dice il 
disonore: ἐπὶ δυσκλείᾳ. Perché quelli che amavano Aiace sapevano che tutte le passioni 
d’Aiace confluivano in una, l’amor della gloria; sapevano che gloria e vita erano per 
l’eroe un’unica identica cosa; sapevano che un solo modo c’era per colpire mortalmente 
Aiace, quello di distruggere la sua gloria». L’intero dramma, d’altronde è incentrato 
sul riconoscimento dell’onore postumo di Aiace, come nota Eduard Fraenkel (1977, 13) 
a proposito di un altro lemma chiave ribattuto ai vv. 426, 440, ἄτιμος: «l’unità della 
tragedia è in questa τιμή restituita ad Aiace dopo la morte».

79  Per un primo inquadramento sul valore della gloria nell’etica omerica cf. la voce 
κλέος in LfgrE (J.G.-J. Abbenes) e la voce «Glory» (R. Martin) in Finkelberg 2011, 1, 
con la letteratura ivi citata; si vedano anche Griffin 1980, 95-102; Schein 1984, 68-72. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 81
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

riferimento al comandante in capo dell’esercito e in due frangenti di 
forte scoramento.80 

Per converso, la famiglia di antonimi εὐκλεής, εὔκλεια εὐκλειῶς 
è anch’essa ben attestata in Omero. Ci si limiterà ora nell’analisi 
alle testimonianze dell’Iliade, che risultano più interessanti ai fini 
della presente trattazione.81 Il sostantivo εὔκλεια si ritrova come 
hapax in Il. 8.285: Agamennone si compiace dell’exploit di Teucro – il 
quale, protetto dallo scudo gigante di Aiace, ha trafitto grazie al 
suo arco numerosi troiani – e lo invita a continuare per procurare 
gloria al padre Telamone; il passo occorre all’interno della più ampia 
scena dell’aristia di Teucro (Il. 8. 266-334): si noti come questa veda 
protagonista proprio Aiace, oltre che il riferimento a Telamone. 
L’aggettivo εὐκλεής, invece, ricorre due volte nel poema: in Il. 10.281 
Odisseo prega Atena che la spedizione notturna a cui egli e Diomede 
si apprestano abbia buon esito e veda ritornare gli eroi «coronati di 
gloria»; mentre in Il. 17.415 gli Achei si esortano a vicenda a difendere 
il corpo di Patroclo poiché non sarebbe affatto «glorioso» ritirarsi 
abbandonandolo in preda ai Troiani. Infine, l’avverbio εὐκλειῶς 
conosce anch’esso una singola testimonianza, ma il passo è uno dei 
più nevralgici dell’intero poema, il duello tra Ettore e Achille nel 
XXII canto. In particolare, si tratta del monologo interiore di Ettore 
nei brevi e dilemmatici istanti che si frappongono tra la preghiera 
dei genitori all’eroe di non affrontare Achille e l’arrivo imminente di 
questi.82 Ettore rimugina sulla propria scelta di non aver ricondotto 
i Troiani entro le mura secondo il consiglio di Polidamante; ciò è 
costato la morte di innumerevoli vite, ed egli ora non può sottrarsi 
allo scontro perché ‘prova vergogna’ nei confronti del proprio popolo 
(Il. 22.105): αἰδέομαι Τρῶας καὶ Τρῳάδας ἑλκεσιπέπλους. Ettore è solo 
nella piana davanti a Troia e lo sguardo di tutti i Troiani incombe 
su di lui con il peso schiacciante di un macigno ineludibile (si noti 
l’emblematico «così diranno» subito dopo al v. 108):83 l’etica della 
civiltà di vergogna trova qui una delle sue espressioni più icastiche, 
e il giudizio della collettività è irresistibile. La scelta si identifica di 

80  Cf. Hainsworth 1993 ad Il. 9.22 che rinvia a Il. 4.178-82 e 14.70, e sottolinea come 
la preoccupazione di Agamennone che molti uomini siano morti per causa sua sia la 
medesima che Ettore esprime nel monologo interiore di Il. 22.99 ss., su cui cf. infra.

81  Per un’analisi complessiva delle attestazioni nell’epica si rinvia a LfgrE, s.vv. 
«εὐκλεής» e «ἐϋκλείη» (H.W. Nordheider).

82  Il passo (Il. 22.98-130) è stato definito da G. Paduano (2005a, ad loc.) il «più 
articolato, profondo e commovente dei monologhi interiori» del poema. Per un’analisi 
del monologo di Ettore si vedano Richardson 1993, 117-21; e de Jong 2012, 83-92 con 
ricca bibliografia, e cf. anche Mirto 1997, 1418-20; in generale sulla forma monologica 
in Omero cf. Medda 1983, 11-59.

83  La preoccupazione per l’opinione altrui è tarlo costante nei pensieri del massimo 
eroe troiano, cf. e.g. Il. 6.459, 7.87 ss., con Richardson 1993 ad Il. 24.106.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 82
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

fatto con la necessità: egli deve affrontare Achille. La sorte deciderà 
se sarà lui ad avere la meglio o a soccombere, ma la sua morte, in 
questo caso, coinciderà con la gloria (Il. 22. 109-10): ἄντην ἢ Ἀχιλῆα 
κατακτείναντα νέεσθαι, / ἠέ κεν αὐτῷ ὀλέσθαι ἐϋκλειῶς πρὸ πόληος. 

Sia il sostantivo εὔκλεια che l’aggettivo εὐκλεής conoscono in 
seguito cospicua fortuna nella lirica, soprattutto in Pindaro,84 così 
come nei tragici. Sarà conveniente, tuttavia, soffermarsi sulle 
due uniche attestazioni del lemma εὔκλεια nell’Aiace. Entrambe le 
occorrenze si hanno nel passo già incontrato del primo monologo 
di Aiace, a proposito del contrasto tra l’eroe e il padre. L’aggettivo 
compare all’inizio del monologo per designare quella «completa 
gloria» riportata da Troia da Telamone (v. 436: πρὸς οἶκον ἦλθε πᾶσαν 
εὔκλειαν φέρων) e ritorna, sempre in riferimento alla «corona grande 
di gloria» conseguita dal padre, allorché Aiace riconosce l’assoluta 
impossibilità di fare ritorno in patria e sostenere lo sguardo di 
Telamone dopo aver irrimediabilmente fallito nell’emulazione delle 
sue orme a causa della carneficina del bestiame (vv. 464-6: γυμνὸν 
φανέντα τῶν ἀριστείων ἄτερ, / ὧν αὐτὸς ἔσχε στέφανον εὐκλείας μέγαν; / 
οὐκ ἔστι τοὔργον τλητόν). Si è visto come il sostantivo εὔκλεια compaia 
come hapax nell’Iliade durante l’aristia di Teucro, che vede l’eroe 
prevalere nella battaglia grazie alla collaborazione con Aiace, il 
quale nel finale interviene per proteggere con lo scudo il fratellastro 
colpito da Ettore e messo fuori combattimento (Il. 8.330-1); e come 
l’episodio veda Agamennone lodare Teucro, la notizia della cui gloria 
giungerà anche al padre Telamone. L’Atride promette inoltre di 
remunerare l’eroe per primo se Troia verrà espugnata (Il. 8.289). La 
concentrazione dei temi della gloria e della sanzione della vittoria 
attraverso il premio dell’onore, nonché il fatto che il passo veda sia 
Aiace in un ruolo attivo che il riferimento a Telamone, inducono a 
ipotizzare che forse Sofocle sia stato indotto alla duplice ripresa del 
lemma εὔκλεια nel monologo di Aiace anche in virtù di questa scena 
iliadica. 

L’addensarsi di lemmi appartenenti alla sfera del κλέος nell’Aiace 
è d’altronde indice della centralità di alcuni pilastri dell’etica 
eroica nel dramma: la gloria conquistata in guerra, l’onore e il suo 
riconoscimento da parte della comunità dei pari, la vergogna di 
fronte allo sguardo giudicante della collettività. L’uso della iunctura 
ἐπὶ δυσκλείᾳ nella parodo, tuttavia, si configura come peculiarmente 
sofocleo per la concentrazione dell’espressione attraverso l’uso 

84  Cf. e.g. Ol. 2.90, 6.76; Pyth. 8.72, 9.56, 91; Nem. 2.24, 3.68.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 83
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

dell’astratto.85 L’espressione marca però vigorosamente quel 
medesimo viluppo di sentimenti per cui Agamennone riconosce la 
triste desolazione di un ritorno privo di gloria ad Argo, così come 
Ettore l’inevitabilità di affrontare Achille: allo stesso modo è nel 
profondo dell’onore che le accuse hanno investito Aiace e destato di 
conseguenza l’allarme dei coreuti.86 

L’imputazione contro Aiace, infatti, è gravissima: aver massacrato 
il bestiame e distrutto il bottino di guerra ancora indiviso. Come 
noto, in Omero l’onore della vittoria in guerra è sanzionato in misura 
tangibile attraverso la preda del bottino nemico, che rappresenta 
una delle forme più significative di γέρας.87 Nell’epos il sostantivo 
impiegato per definire le spoglie di guerra è ληΐς, mentre nella poesia 
postomerica si trova di norma il lemma λεία, come nel presente luogo 
sofocleo (v. 145): βοτὰ καὶ λείαν. Momento saliente nell’epica è poi quello 
della spartizione del bottino, che deve essere equa e rispecchiare il 
valore del singolo. Nel canto dell’ambasceria, per esempio, allorché 
Agamennone promette di risarcire Achille attraverso molti doni 
menziona anche la divisione della preda di guerra una volta che Troia 
sarà espugnata (Il. 9.138): ὅτε κεν δατεώμεθα ληΐδ’ Ἀχαιοί «quando 
spartiremo il bottino noi Achei».88 Significativo, a questo proposito, 
è l’uso di espressioni quali λαχόντα τε ληΐδος αἶσαν (Il. 18.327: Achille 
rammenta afflitto la promessa fatta a Menezio che avrebbe ricondotto 

85  Long 1968, 48 rileva come gli astratti in -ια e in -εια siano predominanti nei drammi 
sofoclei «where we find a clearly defined moral issue or a conflict of principles», e 
costituiscano lemmi che simboleggiano «concepts which are crucial to each play»; 
rispetto in particolare alla serie di εὔκλεια, δύσκλεια, ἀριστεία lo studioso nota come 
queste voci nell’Aiace esprimano un «need for words denoting nobility», ma già (49) «in 
Homer nouns in -ia and -eia are used most frequently to mark human characteristics 
and to confer praise and blame». È significativo inoltre che ἀριστεία costituisca un 
primum dictum sofocleo e ricorra come hapax nel poeta proprio nell’Aiace: il lemma non 
a caso occorre parimenti nel primo monologo dell’eroe subito dopo la menzione della 
gloria del padre Telamone, nella risentita ma impotente esclamazione in cui Aiace si 
appella amaramente al giudizio dello stesso Achille, il quale non avrebbe mai permesso 
l’assegnazione del premio delle armi ad altri che ad Aiace stesso (vv. 442-4): εἰ ζῶν 
Ἀχιλλεὺς τῶν ὅπλων τῶν ὧν πέρι / κρίνειν ἔμελλε κράτος ἀριστείας τινί, / οὐκ ἄν τις 
αὔτ’ ἔμαρψεν ἄλλος ἀντ’ ἐμοῦ. 

86  Il lemma è attestato in Sofocle altre due volte. In un frammento della Tiro (TrGF 
IV F 658.3) Sidero, la matrigna della protagonista che maltratta aspramente Tiro, non 
comprende il ‘disonore’ derivante dal proprio comportamento, degno del suo nome, 
che rinvia alla durezza del ferro. Più significativo un frammento privo di contesto 
degli Epigoni, ma che presenta una riflessione etico-morale (TrGF IV F 188): φιλεῖ γὰρ 
ἡ δύσκλεια τοῖς φθονουμένοις / νικᾶν ἐπ’ αἰσχροῖς ἢ ’πὶ τοῖς καλοῖς πλέον, «quando gli 
uomini sono oggetto di invidia, la calunnia prevale se il loro comportamento è indegno, e 
non nobile» (trad. di G. Paduano); qui il senso dell’onore connesso con la nobiltà d’animo 
e il contesto dell’invida rinviano entrambi alla parodo dell’Aiace. 

87  Cf. LfgrE, s.v. «γέρας» 1, 1a «Beuteanteil» (M. Schmidt) e s.v. «ληΐς», B1 (M. 
Schmidt).

88  Sulla divisione equa del bottino e sul concetto di possesso comune cf. anche Il. 
1.124 dove esso è definito da Achille ξυνήϊα κείμενα πολλά.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 84
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Patroclo in patria con la sua ‘porzione di bottino’) e l’emistichio 
formulare λαχὼν ἀπὸ ληΐδος αἶσαν che nell’Odissea è impiegato in 
riferimento alla parte di bottino ottenuto a Troia da Odisseo, poi 
perduto durante il ritorno (Od. 5.40, 13.138). Come nel caso del 
tema del κλέος, non mette qui conto di affrontare una trattazione 
dettagliata di uno dei principi costitutivi della società eroica, quello 
del riconoscimento del valore del singolo attraverso il premio del 
γέρας.89 Basterà rammentare come l’Iliade stessa si apra con la contesa 
per Briseide, preda di guerra di Achille, ingiustamente espropriata 
da Agamennone. Criseide e Briseide rappresentano concretamente 
nella loro persona il valore di Agamennone e di Achille e sono state 
assegnate agli eroi come parte dovuta del bottino attraverso un 
processo equo di spartizione, anche se questo non impedisce che nel 
caso di Achille l’eroe nutra sentimenti di genuino e profondo affetto 
per Briseide. Quello che importa sottolineare, invece, è come l’atto 
compiuto da Aiace in preda alla pazzia rappresenti un grave crimine 
nei confronti dell’intera comunità. Il bestiame massacrato, infatti, 
costituisce il bottino comune di guerra come esplicitamente detto al v. 
146 ἥπερ δορίληπτος ἔτ’ ἦν λοιπή, e ribadito più avanti nella strofe lirica 
al v. 175 πανδάμους ἐπὶ βοῦς ἀγελαίας. In quest’ultimo verso per definire 
le mandrie Sofocle adotta la tessera βοῦς ἀγελαίας che costituisce il 
recupero palmare del nesso formulare omerico βοῦν (βοῦς) ἀγελαίην 
(ἀγελαίας) attestato sempre dopo la dieresi bucolica nei poemi (2× Il., 
3× Od., e cf. anche Od. 22. 299 dove la formula appare lievemente 
variata).90 La iunctura occorre all’interno di kat’enoplion-epitriti, in 
particolare occupa la medesima posizione clausolare alla fine del 
colon al v. 175, per la misura di un adonio come in Omero. La ripresa 
contribuisce alla caratterizzazione epico-omerica complessiva della 
parodo, e grazie alla sua riconoscibilità da parte del pubblico in 
qualità di nesso formulare tradizionale nell’epica conferisce ulteriore 
risalto al tema della strage degli armenti. 

Negli anapesti, la preda «conquistata con la lancia» era ancora 
λοιπή ossia, «indivisa», come suggerisce di glossare l’aggettivo 
Jebb,91 secondo quanto già emerso nel prologo nelle parole di Atena, 

89  Si veda per un primo quadro d’insieme, oltre alle voci del LfgrE citata, Bottin 1979 
con bibliografia e cf. anche Catanzaro 2005.

90  Il nesso si ritrova ancora in poesia soltanto in Antiphan. fr. 131.3 K.-A. Nell’epos 
sono inoltre frequenti iuncturae bimembri formate con i due sostantivi βοῦς e ἀγέλη (8× 
Hom., 2× Hes.). È stato notato come in un caso il nesso formulare βοῦς ἀγελαίας occorra 
in passo dell’Iliade che vede protagonista anche Aiace, la gara nel lancio del masso di 
ferro, in cui l’eroe è sconfitto da Polipete (Il. 23.846), cf. Winnington-Ingram 1980, 16, 
nota 15; Garner 1990, 54-5: quest’ultimo, non senza qualche forzatura, riconosce in 
questo passo, in cui Aiace si vede perdente nella gara, un precedente anche rispetto al 
tema del disonore dell’eroe rispetto al mancato premio delle armi di Achille. L’aggettivo 
ἀγελαῖος costituisce nella parodo un hapax in Sofocle.

91  Jebb 1896, comm. ad loc.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 85
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

in cui il bestiame è definito σύμμεικτά τε / λείας ἄδαστα (vv. 53-4).92 
La gravità del gesto di Aiace emergerà d’altronde in tutta la sua 
evidenza quando le accuse che ora il coro ritiene solo delle calunnie 
saranno confermate da Tecmessa: allora i coreuti saranno colti da 
uno spavento ancora più forte immaginando che i Greci vorranno 
uccidere Aiace (vv. 228-9), e prospettando per loro stessi come pena 
la messa a morte per lapidazione (vv. 251-2).

L’atto compiuto da Aiace in preda alla pazzia costituisce 
dunque quanto di più antieroico l’eroe avrebbe potuto compiere.93 
L’ironia dell’exploit notturno è resa ancora più acuta e amara dal 
verso successivo, in cui Aiace è descritto nel vano assalto omicida 
alle mandrie quale un eroe sul campo di battaglia armato di 
«ferro lucente» (v. 147): κτείνοντ’ αἴθωνι σιδήρῳ. La carneficina è 
rappresentata come in una rapida pennellata, quasi a riprodurre il 
lampo omicida dell’eroe folle, ma si noti come vi sia al tempo un 
indugio nell’immagine, veicolata dal participio presente che «depicts 
Ajax in the act of performing his deed».94 La iunctura αἴθωνι σιδήρῳ 
è un recupero palmare di un nesso formulare omerico. In Omero 
esso si ritrova sempre attestato in clausola. Non sarà forse un caso 
che qui Sofocle, recuperando in toto la tessera epica, la collochi nel 
paremiaco clausolare con cui si chiude il terzo periodo anapestico.95 

Nei poemi la formula αἴθωνι (/να) σιδήρῳ (/ον) ricorre quattro volte 
e indica sempre il ferro in quanto metallo in generale, mentre non è 
mai impiegata con valore metonimico in riferimento alle armi, che, 

92  Cf. la parafrasi dell’espressione fornita da Campbell 1881, ad loc.: «‘the cattle 
that still remained of those taken in war’», e si veda anche Taplin 2015a, 307: «all 
the livestock that had been captured to provision the besieging army». In molteplici 
manoscritti λοιπή è glossato con κοινή, che si ritrova come variante in G (Flor. Laur. 
conv. soppr. 152), ed era stato congetturato in precedenza da Herwerden. West 1978b, 
109 approva κοινή rifacendosi ad Il. 1.124, 15.193, ma cf. contra Easterling 1967, 58.

93  Nei versi in cui il coro menziona il disonore infamante per le accuse riguardanti 
l’assalto contro il bottino indiviso del bestiame, Davidson 1975, 172 ha notato finemente 
come l’ironia sia espressa anche a livello ritmico: «their shame is emphasized by the 
positioning of the metron ἐπὶ δυσκλείᾳ (143) with its spondee before a slight pause. 
Similarly, the positioning of βοτὰ καὶ λείαν (145) before a pause at the end of the fast-
moving passage σὲ τὸν ἱππομανῆ / λειμῶν’ ἐπιβάντ’ ὀλέσαι Δαναῶν (143-4) emphasizes 
the ridiculous nature of the crime».

94  Kamerbeek 1963, ad loc.; cf. anche Untersteiner 1934, ad loc.: «siccome molte 
furono le bestie uccise, tale azione si è prolungata per un certo tempo», il quale fa 
inoltre notare come «il pensiero più importante sta alla fine del sistema, perché proprio 
l’uccisione degli animali provava la follia di Aiace»; e si veda anche Campbell 1881, ad loc.

95  Il ritmo anapestico favorisce d’altronde di per sé l’inserzione di iuncturae 
epico-omeriche in virtù della flessibilità che caratterizza i singoli metra passibili di 
sostituzioni dattiliche e spondaiche, cf. Pattoni 1990, 102, nota 14. Si è visto come la 
posizione in clausola nella tradizione esametrica possa aver influito anche nel caso 
della collocazione dell’espressione ὄμμα πελείας nell’explicit del paremiaco al v. 147: in 
entrambi i versi il metro anapestico consente il medesimo schema ritmico dell’adonio, 
che costituisce la tipica clausola esametrica.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 86
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

come noto, in Omero sono di bronzo. In particolare in Il. 7.473 e 
Od. 1.184, l’espressione è riferita al ferro quale metallo prezioso di 
scambio. Nelle altre due attestazioni rappresenta invece il termine 
di paragone di una similitudine.96 In Il. 20.372 Ettore si dice risoluto 
ad affrontare Achille rientrato in combattimento anche «se possiede 
mani di fuoco e la foga del ferro abbagliante» (εἰ πυρὶ χεῖρας ἔοικε, 
μένος δ’ αἴθωνι σιδήρῳ); mentre in Il. 4.482 ss. il giovane troiano 
Simoesio cade abbattuto da Aiace al suolo, come un pioppo segato 
da un costruttore di carri «con ferro lucente» (vv. 485-6: τὴν μέν θ’ 
ἁρματοπηγὸς ἀνὴρ αἴθωνι σιδήρῳ / ἐξέταμ’). 

In seguito la tessera formulare ricorre ancora in H. Hom. Merc. 
4.180, sempre con il valore di metallo prezioso, e in Hes. Op. 743 
relativamente all’attività del tagliaboschi, mentre è sconosciuta alla 
lirica. Per quanto concerne i tragici, il nesso si ritrova solo in Sofocle, 
due volte. Oltre che nella parodo dell’Aiace, la iunctura è attestata 
in un frammento papiraceo di recente pubblicazione attribuito ai 
perduti Epigoni dove designa genericamente delle armi che vengono 
affilate, in una scena in cui sono descritti dei preparativi bellici (P. 
Oxy. 4807, col. ii, 5):97 θήγουσ’ αἴθωνα σίδηρον.98 

Appare dunque evidente come Sofocle non solo si sia servito di 
una formula nome-epiteto dal sapore vistosamente omerico, ma se 
ne sia riappropriato attribuendole un valore innovativo: essa è infatti 
riferita dal poeta metonimicamente alle armi negli Epigoni e alla 
spada di Aiace nella parodo,99 con scarto rispetto all’usus epico-
omerico in cui la locuzione non designa mai direttamente delle armi, 

96  Cf. LfgrE, s.v. «σίδηρος» (D. van Eyndhoven) e cf. anche S. West 2000 ad Od. 
1.184, la quale fa notare come il valore dell’aggettivo riferito al ferro fosse quello di 
«‘sfavillante, del colore della fiamma’», e il lemma vale «‘bright’» per Kirk 1990 ad Il. 
7.473. Sulle armi in Omero cf. Lorimer 1950, 132 ss., 452 ss.; Snodgrass 1999, 14-47; 
sull’uso dei metalli nei poemi cf. Gray 1954. 

97  Il papiro è pubblicato in Mülke 2007. Anche nel frammento si tratta di anapesti, e 
il nesso occupa parimenti la clausola di un paremiaco. È possibile che il brano provenga 
dalla parodo della tragedia, in cui venivano descritti i preparativi dell’attacco degli 
Epigoni contro Tebe, cf. Mülke 2007, 19 e Sommerstein, Talboy 2012, 61.

98  Nella produzione di quinto secolo la tessera epica è attestata una volta anche 
in Aristoph. Pax 1328 λῆξαί τ’ αἴθωνα σίδηρον, dove presenta, come in Sofocle, 
connotazione bellica e indica con valore espressivo e metaforico il cessare della guerra, 
con Sommerstein 1985 ad loc.; nel passo anche l’uso transitivo di λήγω è epico, cf. 
Platnauer 1964 ad loc. In seguito, nella poesia successiva si conta un’unica occorrenza 
in Nonn. Dionys. 17.180, mentre il nesso conosce una certa fortuna nel corpus degli 
Oracula Sibyllina (e.g. 12.47, 249, 13.20, 101).

99  Rispetto alla menzione del ferro, più avanti nel dramma lo stesso Aiace adotta per 
descrivere la durezza della propria indole inflessibile la metafora del ferro temprato ai 
vv. 650-1 κἀγὼ γάρ, ὃς τὰ δείν’ ἐκαρτέρουν τότε / βαφῇ σίδηρος ὥς. Mentre sempre in 
riferimento alla spada dell’eroe, le mandrie sono «uccise dal ferro» (vv. 324-5: βοτοῖς / 
σιδηροκμῆσιν), e nel frangente del suicidio Aiace dichiara che l’arma è stata affilata di 
recente su una cote «che divora il ferro» (v. 820: σιδηροβρῶτι θηγάνῃ). Negli ultimi due 
passi gli aggettivi composti sono hapax e forse coni sofoclei, cf. Stanford 1963, ad locc.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 87
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

bensì, come si è visto, il ferro, considerato o come metallo prezioso di 
scambio o in quanto strumento da taglio. Andrà però rilevato come 
nelle due similitudini omeriche citate, il contesto sia in entrambi i casi 
bellico: la smania di strage di Achille da poco rientrato in battaglia 
dopo la morte di Patroclo è paragonata allo sfolgorare del ferro nella 
prima; più interessante ancora la seconda, in cui si tratta proprio 
di Aiace che abbatte il giovane Simoesio, paragonato a un pioppo 
reciso.100 Naturalmente che il passo possa aver costituito lo spunto 
decisivo per la ripresa della tessera epica è possibile e suggestivo ma 
non dimostrabile.101 Altre considerazioni meritano tuttavia di essere 
fatte a proposito dell’aggettivo αἴθων. Nell’epos esso è impiegato, oltre 
che in riferimento al bagliore del metallo, come nella iunctura αἴθωνι 
(/να) σιδήρῳ (/ον), anche per definire oggetti preziosi ‘splendenti’, 
quali tripodi o lebeti, e come epiteto di animali, principalmente 
di leoni e cavalli, dove presenta il valore di ‘fulvo, bruno’.102 Nel 
passo di Il. 11.548 l’aggettivo è riferito a un leone all’interno di una 
similitudine che ritrae Aiace resistere in difficoltà durante l’assalto 
troiano alle navi: è questo l’unico passo in Omero in cui il lemma è 
in relazione diretta con l’eroe. L’epiteto è impiegato da Sofocle solo 
nell’Aiace. Oltre che nella parodo, l’aggettivo si ritrova altre due volte 
nel dramma, e in entrambe è riferito ad Aiace. La prima occorrenza 
si ha nel kommós tra Tecmessa e il coro che segue immediatamente 
la parodo. Tecmessa conferma le voci infamanti sul conto di Aiace, 
e questa è l’esclamazione di doloroso stupore in cui prorompono i 
coreuti (vv. 221-2): οἵαν ἐδήλωσας ἀνδρὸς αἴθονος / ἀγγελίαν ἄτλατον οὐδὲ 
φευκτάν. La notizia è tanto «insopportabile» quanto «ineludibile» ora 
che viene assicurata da Tecmessa. Il contrasto tra l’ignominia che è 
ricaduta su Aiace e il sentimento che i suoi uomini hanno dell’eroe è 
sottolineato grazie all’espressione ἀνδρὸς αἴθονος, in cui la metafora 
dell’‘ardente’ valore di Aiace stride rispetto all’onta della notizia 
appena appresa. La seconda menzione dell’aggettivo occorre più 
avanti nel dramma, quando Menelao riconosce il mutare della sorte 
in seguito al suicidio di Aiace: prima, da vivo, Aiace era «violento e 
arrogante» (αἴθων ὑβριστής), ora, che è morto, Menelao ha il diritto 
di mostrarsi superbo a sua volta (vv. 1087-8: πρόσθεν οὗτος ἦν / αἴθων 

100  La fine del giovane Simoesio è una delle prime morti narrate nel poema e presenta 
una struttura elaborata e tonalità fortemente patetiche, cf. Schein 1984, 73-5.

101  Cf. Winnington-Ingram 1980, 16, nota. 15.

102  Cf. LfgrE, s.v. «αἴθοπ-, αἴθων» B I, II (H.J. Mette), e cf. Janko 1994, 303 (ad Il. 
15.690). In uno studio recente sulla semantica dell’aggettivo Levaniouk 2000 propone 
di ricondurre tutti i diversi impieghi del lemma (in riferimento ai metalli, agli animali e 
alle persone) al significato base di ‘ardente, furente’, sulla scorta del legame etimologico 
con αἴθω ‘ardere, bruciare’: benchè appaia per diversi aspetti forzato, questo tentativo 
esegetico non osta all’interpretazione che si propone dell’epiteto nella tragedia in 
relazione ad Aiace. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 88
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

ὑβριστής, νῦν δ’ ἐγὼ μέγ’ αὖ φρονῶ). In entrambi i passi l’attributo 
concorre a mettere in rilievo il carattere audace e impetuoso di Aiace. 
Anche in questi due luoghi, tuttavia, Sofocle attribuisce al lemma 
omerico una connotazione nuova rispetto all’usus proprio dell’epos, 
dal momento che l’epiteto è riferito direttamente all’eroe, un impiego 
che non è testimoniato nell’epica.103 Nello stesso tempo, proprio 
attraverso questo scarto, viene messa in luce una caratteristica 
dell’eroe che non era primaria nell’Iliade: l’aggressività di Aiace. 

All’interno della scena che ritrae Aiace omicida del bestiame nel 
terzo sistema anapestico i commentatori hanno concordemente messo 
in luce l’omericità dell’espressione αἴθωνι σιδήρῳ. E ciò a buon diritto 
essendo quest’ultimo il recupero palmare di una formula nome-
epiteto. Non si è però rilevato come questa ripresa sia esclusivamente 
sofoclea e soprattutto si inserisca in una trama più ampia in cui la 
metafora del ‘bagliore/ardore’ sostanzia il contrasto tra l’immagine 
che dell’eroe hanno i coreuti e Tecmessa e la strage notturna che ha 
completamente stravolto lo status di Aiace.104 Se nel kommós tra il 
coro e Tecmessa tuttavia il rovesciamento della sorte è riconosciuto 
e accettato come inevitabile, nel contesto della parodo, che canta 
della maestosa grandezza dell’eroe/avvoltoio, il balenare del nesso 
epico-omerico negli anapesti recitati doveva suscitare nel pubblico, 
così come ancora oggi nel lettore, un’amara ironia tragica rispetto 

103  In questo caso Sofocle è stato preceduto già da Eschilo. Nei Sette contro Tebe, 
infatti, il poeta di Eleusi si serve dell’aggettivo (hapax), attribuendolo all’indole 
veemente di Polifonte, schierato da Eteocle a difesa della seconda porta di Tebe in 
un verso dal forte sapore epicheggiante (v. 448): αἴθων τέτακται λῆμα, Πολυφόντου 
βία. Il furore di Polifonte si contrappone nella scena all’immaginario del fuoco che 
connota il suo avversario Capaneo, il cui scudo reca come effige un uomo armato di 
fiaccola, e la scritta «brucerò la città» (vv. 432-4), cf. Hutchinson 1985, ad loc. In [Eur.] 
Rh. 122 l’attributo è riferito invece ad Achille, la cui foga, si è visto, in Il. 20.372 è già 
associata al ferro lucente (εἰ πυρὶ χεῖρας ἔοικε, μένος δ’ αἴθωνι σιδήρῳ), cf. Fries 2014 
ad loc. Infine, in riferimento a una persona, l’aggettivo si ritrova anche in un frammento 
delle Moirai del comico Ermippo, in cui Pericle è descritto come «morso dall’ardente 
Cleone» (PCG V, fr. *47, 7 K.-A.): δηχθεὶς αἴθωνι Κλέωνι. Il nome proprio di Cleone è 
sostituito dal poeta comico rispetto all’atteso σιδήρῳ con effetto di aprosdoketon, cf. 
Comentale 2017, 193. L’attributo è evidentemente connotato qui in senso parodistico e 
indica l’irruenza verbale di Cleone nei confronti di Pericle, non senza forse un’allusione 
di natura sessuale, cf. Jones 2010-11, 288; sul frammento in generale si vedano Schwarze 
1971, 101-5 e Comentale 2017, ad loc. Questo dato dell’aggressività, come si cercherà di 
dimostrare, è convogliato dall’epiteto anche in riferimento ad Aiace. 

104  R. Burton (1980, 7) riconosce significativamente la funzione principale del coro 
nella tragedia in questo: «enhance the tragic pathos of the play by contrasting the past 
glory with the present ruin of their hero».



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 89
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

allo spettacolo che l’eroe aveva dato di sé nel prologo del dramma:105 
il grande eroe, che il coro invoca in soccorso, viene ritratto in un 
gesto anti-eroico attraverso un nesso omerico impiegato con valore 
inconsueto.

Un ulteriore livello di ironia è riscontrabile anche nel fatto che 
dell’azione vergognosa compiuta da Aiace la metonimia αἴθωνι σιδήρῳ 
isola il dato della spada.106 In Omero, infatti, l’arma dell’eroe è lo 
scudo gigantesco e difensivo, mentre nel dramma è la spada, arma 
d’offesa, a caratterizzare Aiace e ad acquisire una connotazione 
particolarmente negativa: dono funesto ricevuto da Ettore al termine 
del duello tra i due eroi nel VII canto dell’Iliade (Il. 7. 299-305), con 
essa Aiace crede di avventarsi contro gli Achei nella sua sete di 
vendetta, e la spada costituirà infine lo strumento del suicidio.107 

Lo stravolgimento della dimensione epico-eroica di Aiace è in 
particolare sanzionato anche negli usi dell’epiteto αἴθων, che nel 
corso della tragedia muovono nella direzione di caratterizzare 
progressivamente la violenza e l’aggressività di Aiace. Questa 
connotazione ferina è forse già presente negli impieghi omerici del 
lemma in riferimento agli animali, e si potrebbe pensare, con Stanford, 
che la similitudine iliadica tra Aiace e il ‘fulvo’ leone (Il. 11.548) possa 

105  M.P. Pattoni (1990, 103) ha messo bene in luce come d’altronde il «contrasto 
fra trascorsa grandezza e presente sciagura contribuisce all’importante funzione 
di veicolare sul protagonista la sympatheia del pubblico, sulla linea dell’intervento 
conclusivo di Odisseo nel prologo». E il tema della partecipazione emotiva per la 
rovina di Aiace subirà un vero e proprio crescendo nel kommós successivo tra il coro e 
Tecmessa, alimentando la suspense per la comparsa di Aiace, fino al momento climactico 
in cui finalmente l’eroe sarà visibile al pubblico: ma senza compiere un vero e proprio 
ingresso in scena, bensì eloquentemente prostrato per terra nella propria tenda.

106  Cf. Stanford 1978, 191. La scena dell’XI canto dell’Iliade, in cui occorre il paragone, 
vede d’altronde Aiace in grave difficoltà e oppresso dall’assalto dei Troiani, che tuttavia 
resiste strenuamente: emblematica nell’episodio è proprio l’immagine dello scudo sul 
quale si infrangono le lance nemiche (Il. 11.565, 572). Anche questa dimensione di difesa 
e di resistenza contrasta con il recupero del nesso formulare nella parodo, che esprime 
invece la violenza sanguinaria della strage delle mandrie. 

107  La spada appare grondante sangue nel prologo (v. 30: νεορράντῳ ξίφει), ed è 
menzionata nuovamente nel primo episodio, quando Tecmessa conferma al coro che 
Aiace ha massacrato le mandrie (v. 230: κελαινοῖς ξίφεσιν) – dove il colore scuro del 
metallo assume una connotazione cupa e sinistra rispetto al gesto avvenuto nella 
notte, cf. Pattoni 1990, 112, nota 44; l’arma ritorna in seguito come elemento di primo 
piano nella Trugrede (vv. 662-5), nel monologo del suicidio (vv. 817-18), e nel discorso 
di Teucro ai vv. 1026-33; sul valore emblematico della spada in opposizione con lo 
scudo, armamento di difesa, cf. Segal 1981, 116-18, il quale rileva come essa «embodies 
the destructive side of his arete, the curse of his own fate and of his own unyielding 
character. Whereas the shield wins him his place in the public world of cooperative 
arete and in the bright light of praise and glory, the sword belongs to the dark, private 
realm of his own demons and the mysterious powers of a fearful supernatural world» 
(117). In generale sulla densa simbologia della spada nel dramma cf. almeno Starobinski 
1974, 1-71, e i recenti saggi di Mueller 2016, 15-41 e Wyles 2019.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 90
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

aver costituito un modello per la scelta sofoclea dell’aggettivo.108 Ciò 
che è evidente è la successione per cui nella parodo l’epiteto designa 
la spada con cui l’eroe compie l’atto ignominioso della strage del 
bestiame (v. 147: αἴθωνι σιδήρῳ), nel primo episodio si riferisce ad 
Aiace nella dimensione di «guerriero furente» (v. 221: ἀνδρὸς αἴθονος), 
e, infine, nelle parole di Menelao indica nuovamente l’eroe, ma questa 
volta caratterizzato come violento aggressore dei propri compagni 
in un atto di grave hybris (v. 1088: αἴθων ὑβριστής). Vi è una climax 
crescente, che collega il bagliore dell’arma al furore dell’eroe. Se 
in tutti e tre i casi, e particolarmente nel contesto della parodo in 
cui i coreuti difendono l’immagine epica del loro sovrano, la ripresa 
omerica sottolinea il carattere eroico di Aiace, lo scarto nel recupero 
dell’epiteto in impieghi differenti da quelli dell’epos allude invece a 
una dimensione epica perduta, o meglio più complessa e in parte 
stravolta: la ferocia del grande eroe, secondo solo ad Achille, e 
difensore degli Achei in sua assenza contro i nemici Troiani, si è 
infatti trasformata nella foga omicida diretta contro i suoi stessi 
compagni. 

Infine, anche l’ambientazione notturna dell’intera scena è 
presentata attraverso un’espressione di sapore epicheggiante. Come 
è stato da più parti notato, infatti, la iunctura τῆς νῦν φθιμένης νυκτός, 
con cui si apre il sistema anapestico al v. 141, presenta un’associazione 
del verbo φθίω con il sostantivo νύξ che rimonta a Omero. Nei poemi 
il trascorrere temporale del giorno, della notte, e delle fasi lunari è 
espresso abitualmente dal verbo φθίω o, più raramente, dal sinonimo 
φθίνω.109 Per l’uso del participio medio-passivo con valore intransitivo110 
il parallelo più prossimo è costituito da Od. 11.330 πρὶν γάρ κεν καὶ 
νὺξ φθῖτ’ ἄμβροτος (Odisseo durante gli apologhi afferma di non poter 
terminare il racconto sulle eroine incontrate nell’Ade perché la notte 
non sarebbe sufficientemente lunga); ma l’espressione più ricorrente 
in riferimento alla notte è la formula ὀϊζυραὶ δέ οἱ αἰεὶ / φθίνουσιν 
νύκτες τε καὶ ἤματα δάκρυ χεούσῃ (Od. 11.182-3 = 13.336-7 = 16.38-9), 
riferita a Penelope. 

Ha visto bene Jebb come la menzione della notte «placed at the 
beginning of the sentence, indicates the time to which the whole 

108  Cf. Stanford 1963 ad Ai. 222 e Stanford 1978, 191. Lo studioso riconosce tuttavia 
nell’epiteto un’accezione affatto positiva, cf. anche Garner 1990, 55.

109  Cf. e.g. Od. 11.470, 14.162; Hes. Th. 59, e si veda in generale LfgrE, s.v. «φθίνω, 
φθίω» I, 1b (G. Markwald).

110  Il genitivo con valore temporale è d’uso raro, cf. de Romilly 1976, ad loc.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 91
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

following statement refers».111 Ma a questo andrà aggiunto come 
l’espressione omerizzante τῆς νῦν φθιμένης νυκτός sembra quasi 
introdurre l’atmosfera epicheggiante su cui è incentrato globalmente 
il terzo sistema anapestico. A questo proposito è infatti certamente 
emblematico il dato per cui l’associazione dei due vocaboli non si 
ritrova attestata dopo Omero se non nel presente luogo sofocleo della 
parodo dell’Aiace. Ma in conclusione, come si è cercato di dimostrare, 
è la scena tutta del terzo sistema anapestico a presentare un carattere 
marcatamente omerico e a introdurre nella tragedia alcuni temi 
dell’ethos eroico tipici della civiltà di vergogna che saranno cruciali 
nel dramma: la perdita della reputazione, la vergogna del disonore, 
la violazione dei beni comuni della comunità, l’orgoglio e la rivalsa 
personalistica. 

2.1.5	 La ‘torre degli Achei’ che crolla: reciprocità e rivalsa 
(vv. 159, 166)

La riabilitazione dell’immagine di Aiace che i coreuti conducono 
nel corale trova forse la sua espressione più icastica nel penultimo 
sistema anapestico. Il coro individua nell’invidia contro il potente 
una possibile spiegazione per il diffondersi delle accuse sul conto 
di Aiace. È quindi sancita l’indispensabile concordia che deve 
sussistere tra la moltitudine inferiore dell’esercito e i primi inter 
pares, i singoli comandanti Achei, affinché sia garantita la coesione 

111  Jebb 1896, ad loc. Cf. anche Davidson 1975, 165: «the very obscurity of the night 
contributes to their mood of uncertainty and foreboding». Il contrasto tematico notte / 
giorno è motivo costante d’altronde dell’intera tragedia: notturna era già l’ambientazione 
del prologo (vv. 21-2), ma il tema ritorna nel lamento di Aiace (vv. 394-5) e diventa 
preminente nel monologo del suicidio, dove assume valenze fortemente simboliche e 
contradditorie e si associa a una serie più ampia di immagini che coinvolgono la notte, 
l’Ade, la morte e il suicidio in opposizione alla luce solare del giorno e alla vita, su cui 
cf. l’analisi di Musurillo 1967, 10-11.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 92
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

sociale e la sopravvivenza stessa della collettività.112 L’unione delle 
varie componenti del gruppo rappresenta l’unica salda difesa per la 
comunità.113 Il principio è espresso attraverso la metafora della ‘torre 
di difesa’ ai vv. 157-61:

πρὸς γὰρ τὸν ἔχονθ’ ὁ φθόνος ἕρπει.
καίτοι σμικροὶ μεγάλων χωρὶς
σφαλερὸν πύργου ῥῦμα πέλονται·
μετὰ γὰρ μεγάλων βαιὸς ἄριστ’ ἂν� 160
καὶ μέγας ὀρθοῖθ’ ὑπὸ μικροτέρων.

Verso chi è potente l’invidia si insinua.
Pure i deboli senza i potenti
sarebbero un fragile baluardo di difesa.
Unito a loro, invece, anche il debole prospera
e il potente col supporto dei deboli si innalza.

La valenza simbolica dell’immagine non può non rappresentare 
un’allusione voluta da parte di Sofocle al ruolo principe di Aiace 
nell’Iliade, quello del torreggiante eroe difensore, per antonomasia 
l’Aiace ‘baluardo degli Achei’. È questa, come noto, una delle 
espressioni impiegate esclusivamente per Aiace nell’epos e 

112  Sull’importanza dell’invidia nell’epos cf. la nota ad loc. di Garvie 1998: «it is great 
men who are envied (157), so that, while from one point of view the envy of others is 
undesirable, from another it is to be welcomed as a sign of one’s prosperity» con rinvio 
a Hes. Op. 193-6. L’invidia nei confronti di Aiace rappresenta in Pindaro (Nem. 8.21-3 
ὄψον δὲ λόγοι φθονεροῖσιν, / ἅπτεται δ’ ἐσλῶν ἀεί, χειρόνεσσι δ’ οὐκ ἐρίζει. / κεῖνος καὶ 
Τελαμῶνος δάψεν υἱόν) il movente dell’assegnazione delle armi di Achille a Odisseo, e 
significativamente il passo è citato dallo scolio al presente luogo della parodo, cf. schol. 
ad 154a [p. 53, 5-6 Christodoulou]. Le consonanze tra l’ode pindarica e l’Aiace sofocleo 
(pace Burton 1980, 12-13) sono forti anche nella trattazione del mito: in entrambi i poeti 
(così come in Aesch. TrGF III F *451q.11-12) il giudizio delle armi è affidato agli Achei e 
non ai prigionieri troiani – come avviene invece in Omero (cf. Od. 11.541-52) – e Odisseo 
è presentato come l’artefice subdolo delle calunnie contro Aiace (vi sono tuttavia anche 
delle differenze, soprattutto rispetto al motivo della follia di Aiace, che non affiora in 
Pindaro, mentre era già noto alla Piccola Iliade), cf. Musurillo 1967, 8; Henry 2005, 
80‑1; Cairns 2006, 106 ss. e Lamari 2020. Sulla portata concettuale della variazione da 
parte di Sofocle rispetto a Omero nell’assegnare il giudizio delle armi ai Greci invece 
che ai prigionieri troiani cf. le brevi ma penetranti considerazioni di Del Corno 2005, 
494. Rispetto all’espressione del v. 154 μεγάλων ψυχῶν con cui andranno intesi i capi 
Achei si veda la nota ad loc. di Jebb 1896: «those διοτρεφεῖς βασιλεῖς like Ajax, who, in 
true Homeric spirit, are conceived as μεγάθυμοι, μεγαλόψυχοι above common men». 

113  Il coro, se si pone in una posizione di forte dipendenza nei confronti di Aiace, 
riconosce qui un principio di mutualità tra l’eroe e l’esercito acheo, cf. Hesk 2003, 
48: «what the Chorus express at this point is a notion of interdipendence, reciprocity 
and alternating support within a community», il quale aggiunge finemente come (49) 
«ironically, Ajax will call on the vital support of his sailor-chorus for the protection of 
his partner and son (565-71)»: l’ironia è ancora più forte se si considera, come si è già 
notato, che tra le prime parole che Aiace pronuncia nel dramma vi è una richiesta di 
soccorso ai marinai salaminii (vv. 356-61).



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 93
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

maggiormente distintiva. Per citare una delle prime occorrenze 
nell’Iliade, si pensi al passo della Teichoskopia in cui Elena presenta 
l’eroe a Priamo attraverso il singolo verso οὗτος δ’ Αἴας ἐστὶ πελώριος 
ἕρκος Ἀχαιῶν (Il. 3.229). Pur nella concisione114 è significativo che 
Elena focalizzi l’attenzione sulle due caratteristiche principali di 
Aiace: la possanza fisica (πελώριος) e il suo ruolo difensivo (ἕρκος 
Ἀχαιῶν).115 

Per quanto concerne specificatamente la metafora della ‘torre 
di difesa’ nella parodo, andrà in primis rilevato come in Omero lo 
scudo gigantesco di Aiace sia paragonato proprio a una torre nel 

114  Segal 1981, 113 definisce il verso «monumental line». Elena dedica tre versi ad 
Agamennone (vv. 178-80), e tre a Odisseo (vv. 200-2), sul cui conto segue però un’ampia 
digressione da parte di Antenore in merito all’ambasceria condotta dall’eroe a Troia 
prima della guerra. Leaf 1900, ad loc. rilevava con stupore come «it is remarkable that 
Aias should be dismissed in one line (cf. on B 557), and Diomedes altogether omitted», 
cf. anche Kirk 1985 ad loc., il quale ritiene intenzionale la concisione da parte del poeta 
dell’Iliade. L’imponenza fisica di Aiace è già espressa tuttavia nella domanda che lo 
stesso Priamo rivolge a Elena ai vv. 226-7 τίς τὰρ ὅδ’ ἄλλος Ἀχαιὸς ἀνὴρ ἠΰς τε μέγας 
τε / ἔξοχος Ἀργείων κεφαλήν τε καὶ εὐρέας ὤμους. Aiace condivide d’altronde con Ares 
l’epiteto πελώριος ‘gigantesco’, ed è paragonato nell’incedere imperioso al dio in Il. 
7.208-9, cf. Pattoni 1990, 101, nota 8 e Kirk 1985 ad Il. 3.226. 

115  Il. 3.229. La formula clausolare ἕρκος Ἀχαιῶν ricorre in totale tre volte nell’Iliade 
in riferimento ad Aiace (oltre al luogo citato, si tratta di Il. 6.5 Αἴας δὲ πρῶτος Τελαμώνιος 
ἕρκος Ἀχαιῶν e Il. 7.211 τοῖος ἄρ’ Αἴας ὦρτο πελώριος ἕρκος Ἀχαιῶν), cf. Stoevesandt 
2008 ad Il. 6.5: «die Apposition ‘Schutzwehr der Achaier’ wird wie ein distinktives 
Epitheton gebrauch». In un solo caso, invece, il termine ἕρκος è impiegato nei poemi con 
il medesimo valore metaforico, e se si tratta significativamente di Achille (Il. 1.283-4 ὃς 
μέγα πᾶσιν / ἕρκος Ἀχαιοῖσιν πέλεται πολέμοιο κακοῖο), l’espressione tuttavia costituisce 
un unicum e non presenta tratti di formularità. Un nesso formulare simile e con valenza 
analoga è οὖρος Ἀχαιῶν «guardiano degli Achei», impiegato esclusivamente per Nestore 
in Omero (Il. 8.80, 11.840, 15.370, 659, Od. 3.411): la iunctura in questo caso esprime non 
tanto la difesa fisica quanto la provvida lungimiranza dell’anziano di Pilo. La metafora 
del ‘recinto’, ‘torre’, ‘baluardo’ di difesa applicata a un eroe rimonta probabilmente a 
una tradizione molto antica di lingua poetica indoeuropea, su cui cf. Schmitt 1967, 282 
ss. e West 2007, 454-5. Il nesso ἕρκος Ἀχαιῶν sarà ripreso in seguito solo da Pindaro 
in Pae. 6.85 (fr. D6, 85 Rutherford = fr. 52f, 85 S.-M.) e da Quint. Smyrn. 3.449. Per 
quanto concerne il ruolo difensivo di Aiace, esso si esplica soprattutto nel corso dei 
canti XII-XV durante la battaglia presso le navi laddove l’eroe rappresenta in più 
occasioni l’estremo baluardo di salvezza per il contingente greco, cf. van der Valk 1952, 
271; Trapp 1961, 273; Kirk 1990, 156; Di Benedetto 1994, 217-21; Heubeck 2007, 302; 
Graziosi, Haubold 2010, 78. Aiace partecipa inoltre alla lotta per la difesa del corpo di 
Patroclo e nell’Etiopide e nella Piccola Iliade sarà strenuo difensore di quello di Achille, 
riportandolo presso le navi, cf. Aeth. fr. 3 Bernabé (= fr. 3 West) e Il. parv. fr. 2 Bernabé 
(= fr. 2 Davies = fr. 2 West), su cui si vedano West 2013, 152, 176 e Scafoglio 2017, 50‑2. 
Sul ruolo di Aiace nei due poemi ciclici cf. Scafoglio 2017, 78-102. Come noto, Aiace è 
anche l’unico fra gli eroi maggiori a non dimostrare la propria prodezza nel corso di 
un’aristia; a questo proposito, tuttavia, V. Di Benedetto (1994, 221). ha messo bene in 
luce come questo sia proprio il segno del suo ruolo esclusivo di ‘baluardo degli Achei’: 
«non si può parlare, è vero, per Aiace di un’aristia nel senso proprio del termine, come 
si può fare a proposito di Diomede, Teucro, Agamennone, Idomeneo. E tuttavia, i quattro 
segmenti relativi alla difesa delle navi da parte di Aiace [...] con Aiace che resiste al 
limite del possibile e dimostra la sua forza pur mentre è costretto a cedere, tutti insieme 
questi segmenti costituiscono la vera aristia di Aiace». 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 94
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

verso formulare Αἴας δ’ ἐγγύθεν ἦλθε φέρων σάκος ἠΰτε πύργον (3× 
Il.);116 ma ancora più significativo è il passo odissiaco già incontrato 
della Nekyia. Qui Odisseo, infatti, rivolgendosi direttamente ad 
Aiace, definisce il suicidio dell’eroe quale la perdita del principale 
«baluardo» dell’esercito (Od. 11.556): τοῖος γάρ σφιν πύργος ἀπώλεο.117

Nella poesia postomerica anteriore a Sofocle la metafora della 
torre difensiva è alquanto rara e si ritrova solo in Alceo fr. 112.10 V. 
(= fr. 112.10 Liberman) ἄνδρες γὰρ πόλιος πύργος ἀρεύιος e in Callino 
fr. 1.20 W.2 ὥσπερ γάρ μιν πύργον ἐν ὀφθαλμοῖσιν ὁρῶσιν.118 Sofocle se 
ne servirà anche nel quarto stasimo dell’Edipo Re, per caratterizzare 
con dolente ironia la figura di Edipo, il salvatore di Tebe divenuto 
con atroce paradosso agli occhi del coro paradigma dell’infelicità dei 
mortali (OT 1200-1): θανάτων δ’ ἐμᾷ / χώρᾳ πύργος ἀνέστας.

Rispetto all’immagine della parodo, è dunque possibile che sia le 
metafore iliadiche di Aiace ‘baluardo degli Achei’, che soprattutto 
le dolenti parole di Odisseo all’eroe nella Nekyia «sei morto, tu, una 
tale torre per loro»119 abbiano potuto ispirare la metafora della torre 
difensiva nel corale. 

Nell’espressione sofoclea πύργου ῥῦμα πέλονται si possono 
rintracciare anche ulteriori echi epico-omerici. Rispetto al sostantivo 
ῥῦμα, che governa il genitivo πύργου, si dovrà rilevare come il lemma 
non sia epico, ma rappresenti una vox tragica piuttosto preziosa.120 

116  Il. 7.219, 11.485, 17.128. Lo schol. ad 19c [p. 19 Christodoulou] cita il parallelo 
di questo verso omerico a proposito dell’espressione al v. 19 del prologo Αἴαντι τῷ 
σακεσφόρῳ, precisando che la scelta dell’epiteto è οὐχ ἁπλῶς ὁπλοφόρῳ, ἀλλὰ κατ’ 
ἐξοχήν. Su questo passo si veda Davidson 2006, 25-30. Sullo scudo gigantesco di Aiace 
nell’Iliade cf. Page 1959, 232-5; Hainsworth 1993 ad Il. 11. 26-7 e Kirk 1990 ad Il. 7.219 
con bibliografia: è possibile che il paragone con la torre concernesse sia la forma e le 
dimensioni dello scudo, che la tattica di combattimento dell’eroe che si proteggeva 
dietro di esso. In generale sulle armi e sulla modalità di combattimento di Aiace cf. 
Whallon 1966; Greco 2002; Scafoglio 2017, 23-6.

117  Entrambi i paralleli sono tradizionalmente segnalati nei commenti a partire da 
Lobeck 1866, e come nota da ultimo P. Demont (2022, 141): «Sophocle joue certainment 
sur ces échos».

118  Rispetto al topos per cui unica difesa della città sono i suoi cittadini Finglass 
2011, ad loc. rinvia anche ad Aesch. Pers. 349 ἀνδρῶν γὰρ ὄντων ἕρκος ἐστὶν ἀσφαλές. 
La iunctura πύργος ἀσφαλής ricorre invece in Eur. Med. 390, e cf. anche Eur. Alc. 311 
καὶ παῖς μὲν ἄρσην πατέρ’ ἔχει πύργον μέγαν. 

119  Nel passo della Nekyia, inoltre, πύργος non è l’unico parallelo lessicale con la 
parodo: come si è visto, Aiace è definito nell’apostrofe di Odisseo in Od. 11.553 Αἶαν, 
παῖ Τελαμῶνος, esattamente come nell’antistrofe del corale al v. 183 παῖ Τελαμῶνος; 
e l’invito a rispondere rivolto da Odisseo all’eroe in Od. 11.561 ἀλλ’ ἄγε δεῦρο, ἄναξ 
ricorda quello del coro ad Aiace ad alzarsi al v. 192 ἀλλ’ ἄνα ἐξ ἑδράνων, oltre al fatto 
che l’eroe è definito parimenti ἄναξ anche nella parodo ai vv. 166 e 190, su cui cf. infra, 
e cf. anche Pattoni 1990, 105, nota 26.

120  Cf. Aesch. Suppl. 85, TrGF III F 353.2 ed Eur. Heracl. 260, dove il lemma è hapax, 
come in Sofocle. La voce tende a scomparire nella poesia successiva, cf. l’attestazione 
isolata in Lyc. Alex. 507.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 95
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

È merito di Jebb,121 tuttavia, aver indicato come il valore del verbo 
ἐρύομαι di ‘difendere una città’ sia già omerico, cf. e.g. Il. 6.403 οἶος 
γὰρ ἐρύετο Ἴλιον Ἕκτωρ.122 Ed è significativo che quest’ultimo sia 
impiegato nell’Aiace proprio a proposito dell’eroe quando Teucro, 
deprecando la mancanza di riconoscenza di Agamennone nell’esodo 
(vv. 1266-7), rievoca l’episodio della battaglia alle navi in cui Aiace 
si rivelò decisivo per la salvezza degli Achei (v. 1276): ἐρρύσατ’ ἐλθὼν 
μοῦνος. Per quanto concerne invece il verbo πέλονται (hapax in Sofocle 
nella forma di terza persona plurale), esso occupa la posizione 
clausolare nel dimetro anapestico secondo una collocazione che è 
tradizionale nell’epos: in Omero la medesima forma verbale πέλονται 
occorre infatti sempre in clausola nell’esametro (4× Il., 12× Od.).123 
Di più, la sostituzione del dattilo all’anapesto proprio nel secondo 
metro ῥῦμα πέλονται riproduce il medesimo pattern metrico-ritmico 
della sequenza in dieresi bucolica nell’esametro: anche questa chiusa 
è frequente nei poemi con il verbo πέλονται, cf. e.g. le clausole ἤϊα 
πέλονται (Il. 13.103), πάντα πέλονται (Il. 13.632), ἔργα πέλονται (Od. 
10.223). 

 La iunctura πύργου ῥῦμα nella sua concisione esprime dunque con 
forte concentrazione i concetti di protezione e di difesa. Rispetto 
all’interpretazione specifica dell’espressione andrà rigettata 
l’interpretazione degli scoli, secondo cui essa, con genitivo oggettivo, 
varrebbe ‘debole difesa della città, del bastione’:124 già Lobeck125 
aveva visto come l’espressione infatti «nihil aliud significat quam 
simplex πύργος […] homo autem, qui turris instar alios protegit, et 
ῥῦμα πύργου sive πυργοειδές vocari potest», interpretando πύργου 

121  Jebb 1896, ad loc. con rinvio anche a OT 72 δρῶν ἢ τί φωνῶν τήνδ’ ἐρυσαίμην πόλιν.

122  Proprio il significato di ‘salvare, proteggere’ una città o in generale la comunità 
dei cittadini, è tra i più frequenti del verbo nell’epos, cf. LfgrE, s.v. «ἐρύμαι, -ομαι» 1aα 
(B. Mader).

123  Cf. anche Hes. Op. 808, H. Hom. Merc. 4.454. 

124  Cf. scholl. 159a <σφαλερὸν... ῥῦμα:> ἀντὶ τοῦ ἀσθενὴς φυλακή, 159d <πύργου:> 
πόλεως, e 159e <ῥῦμα:> φύλαγμα [p. 55 Christodoulou]. 

125  In opposizione all’interpretazione di Hermann, cf. Ellendt 1872, s.v. «πύργος»: 
«traslate praesidium. Recte Lob. pro πύργος dici existimat; Herm. Civitatis munimentum 
explicat, quasi πύργος civitatem significet». Untersteiner 1934, ad loc. rileva come 
l’impiego del genitivo appositivo sia dovuto «allo scopo di esprimere in modo particolare 
l’essenza di un sostantivo; l’aggettivo ne esprimerebbe solo una proprietà» (corsivo 
nell’originale), con rinvio a Kühner – Gerth 2, 1.261. Schneidewin, Nauck, Radermarcher 
1913 ad loc. per il costrutto riportano il parallelo sofocleo di Tr. 615 σφραγῖδος ἕρκει, 
oltre a Eur. IA 189 ἀσπίδος ἔρυμα. Seguono l’interpretazione dello scoliasta Jebb 1896 
(cf. nota ad loc. «protection, garrison, for the city walls»), e di recente anche Lloyd-
Jones 1994, ad loc. («small men without the aid of a great men are unsafe guardians of 
a wall»): concordo tuttavia pienamente con Campbell 1907, 51: «Jebb says ‘protection, 
garrison for the city walls’ [...] Not, ‘tower of defence’. Hermann likewise rejected the 
latter interpretation as ‘less simple’. To me it still appears more poetical. If this is an 
error, I am not ashamed to err with Lobeck».



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 96
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

come genitivo di definizione o appositivo.126 E la dimostrazione viene 
proprio da Omero, come prontamente argomentava lo stesso Lobeck: 
«Ajacem ipsum Homerus πύργον Achaeorum vocat Od. XI 556». 
Ulteriori due prove, questa volta interne, possono essere addotte. 
La prima è un passo parallelo. Nel terzo stasimo i coreuti impiegano 
la medesima metafora nuovamente nei confronti di Aiace ai vv. 1211-
13 dell’antistrofe: καὶ πρὶν μὲν ἐννυχίου δεί- / ματος ἦν μοι προβολὰ 
καὶ / βελέων θούριος Αἴας «prima nei confronti delle tème notture e 
delle lance nemiche, per noi il riparo era Aiace impetuoso». Ora che 
Aiace è morto, il coro rimpiange la sicurezza che l’eroe rappresentava 
rispetto alle proprie incertezze e la protezione che egli garantiva 
in battaglia impiegando il termine προβολή, ‘schermo, parapetto’. Il 
lemma indica metaforicamente la costante difesa che Aiace costituiva 
per i suoi uomini: si noti in particolare la pregnanza del prefisso 
προ-, che esprime il medesimo concetto di ‘fonte di riparo’ della 
iunctura πύργου ῥῦμα della parodo. Il secondo argomento, invece, 
è rappresentato dal discorso che Teucro pronuncia di fronte ad 
Agamennone, significativamente nel quarto episodio successivo al 
terzo stasimo, nel quale Aiace è ricordato proprio nel suo ruolo di 
difensore estremo degli Achei. In particolare, Teucro rammenta il 
momento di massima difficoltà per gli Achei, quando i Troiani avevano 
appiccato il fuoco alle navi, ed Ettore si apprestava a penetrare 
nell’accampamento: se non fosse stato per l’intervento in extremis 
di Aiace, quella sarebbe stata la fine per i Greci. Teucro deplora 
inoltre con mestizia l’ingratitudine di Agamennone nei confronti di 
chi gli ha di fatto salvato la vita (vv. 1266-82). Il passo è un’allusione 
precisa agli episodi iliadici della battaglia presso le navi nei canti 
XII-XVI.127 Si è visto come la metafora della ‘torre di difesa’ che 
contraddistingue Aiace nell’Iliade alla quale allude la similitudine 
della parodo dell’Aiace rinvii agli stessi eventi del poema. 

Questa dimensione di Aiace come ‘protettore, è evocata d’altronde 
anche nel prosieguo delle riflessioni del coro nella parodo, dopo la 
menzione della metafora del πύργος. I coreuti, procedendo nella 
riflessione sull’invida nei confronti dei ‘grandi’, si dicono impotenti 
a fronteggiare le tumultuose accuse della massa dei soldati achei 
istigata dai comandanti (v. 164), confessando di essere incapaci di 
«difendersi» da soli senza Aiace (v. 166): ἀπαλέξασθαι σοῦ χωρίς, ἄναξ. 

126  Cf. Finglass 2011, ad loc.: «πύργου ῥῦμα forms a single idea, ‘protection which 
consists in a tower’ and hence ‘tower of defence’ (Campbell after Lobeck)»; cf. anche 
Garvie 1998, ad loc. 

127  Il resoconto di Teucro si discosta tuttavia in parte dagli eventi che hanno luogo 
nell’Iliade, con l’intento di accentuare il ruolo di Aiace: l’eroe non combatte da solo nel 
poema ed è costretto alla fine a ritirarsi di fronte a Ettore che è sorretto dall’appoggio 
divino di Zeus e appicca il fuoco alla nave di Protesilao (Il. 16.112-23), cf. Finglass 2011, 
490 e Gregory 2017, 139-40.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 97
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

L’impiego del verbo ἀπαλέξω risulta pregnante. La forma semplice 
ἀλέξω è lemma precipuamente omerico, con il valore di ‘difendere, 
proteggere’. Spesso si tratta per gli eroi di salvarsi dal pericolo 
supremo, costituito dalla morte, cf. e.g. il nesso formulare ἀλεξήσειν 
κακὸν ἦμαρ (Il. 20.315, 21.374) e Il. 17.365 ἀλεξέμεναι φόνον αἰπύν. Più 
frequentemente il verbo indica, soprattutto nell’Iliade, la difesa da 
opporre nei confronti dei nemici sul campo di battaglia. Inoltre, ἀλέξω 
presenta al medio in Omero il significato intransitivo di ‘difendersi’, 
lo stesso che si ha nella parodo dell’Aiace, cf. e.g. Il. 11.348, 13.475, 
Od. 18.62. Il verbo occorre nell’Iliade più di una volta in relazione 
allo stesso Aiace; in Il. 11.469 Menelao incita l’eroe a seguirlo per 
difendere Odisseo oppresso dai Troiani. In altri due passi dove Aiace 
svolge un ruolo da protagonista il lemma ricorre all’interno del verso 
formulare ὥς ἔφαθ’, οἳ δὲ καὶ αὐτοὶ ἀλέξασθαι μενέαινον, in cui presenta 
proprio il significato medio di ‘difendersi’: in Il. 15.565 al termine di 
un discorso di sprone dell’eroe ai compagni, incentrato sul sentimento 
della vergogna e del pudore, perché arginino i Troiani proteggendo le 
navi; e in Il. 16.562 in cui si tratta dei due Aiaci, smaniosi di ricacciare 
i Troiani per impossessarsi delle spoglie di Sarpedonte caduto. 

Per quanto concerne invece il verbo composto ἀπαλέξω impiegato 
da Sofocle, esso è molto più raro e indica nelle sue due uniche 
attestazioni in Omero la difesa da parte di una divinità, sottolineando 
ulteriormente il dato della protezione, appannaggio di una figura 
divina: Atena in Od. 17.364 dichiara a Odisseo che non salverà 
nessuno tra i pretendenti dalla vendetta che li attende per mano 
dell’eroe; mentre Ermes in Il. 24.371, sotto le spoglie di un giovane, 
rassicura Priamo che ha buone intenzioni e desidera proteggere il 
re che si reca da solo nella notte nell’accampamento nemico. Dopo 
Omero il composto ἀπαλέξω è rarissimo nella poesia d’età arcaico-
classica, dove oltre che in Sofocle occorre solo in un passo delle 
Supplici di Eschilo, in cui è riferito alla protezione che le Danaidi 
invocano di ottenere da parte di Zeus per stornare le nozze con gli 
Egizi (v. 1052): significativamente in lyricis, e ancora in relazione 
a una divinità. Nel poeta di Colono il lemma, con l’esclusione di un 
frammento dell’Ipponoo privo di contesto,128 è attestato soltanto nella 
parodo dell’Aiace. La ripresa epico-omerica nel verso ἀπαλέξασθαι 
σοῦ χωρίς, ἄναξ è evidente, così come la sua connotazione difensiva, 
ulteriormente sottolineata dall’appello ad Aiace attraverso il vocativo 
ἄναξ, anch’esso epiteto di ascendenza evidentemente omerica. 
L’attributo presenta parimenti una forte connotazione salvifica, 
e ritorna più avanti anche nell’antistrofe all’interno della sezione 
lirica della parodo, dove il coro esorta Aiace a uscire dalla tenda per 

128  Si tratta di TrGF IV F 303, costituito dal singolo lemma ἀπαλέξασθαι: 
significativamente, però, la medesima forma medio-passiva attestata nell’Aiace e già 
in Omero. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 98
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

dissipare le accuse che circolano sul suo conto (v. 190): μὴ μή, ἄναξ.129 
A questo proposito risulta significativo come il medesimo epiteto 
occorra un’unica volta in Omero in relazione all’eroe, proprio nel 
passo della Nekyia che si è esaminato in precedenza, e similmente 
all’interno di un’apostrofe rivolta ad Aiace a mostrarsi da parte di 
Odisseo (Od. 11.561): ἀλλ’ ἄγε δεῦρο, ἄναξ. 

Rispetto al riuso del verbo omerico (ἀπ)αλέξω, tuttavia, emerge 
un ulteriore dato di maggior importanza, che sanziona il mutamento 
paradossale della relazione di Aiace con la collettività degli Achei 
rispetto alla situazione dell’Iliade. Il lemma, infatti, designa 
tradizionalmente in Omero la difesa nei confronti del contingente 
nemico, come nel caso dei passi iliadici che riguardano Aiace, in cui 
l’eroe protegge i suoi contro i Troiani. Nella parodo, invece, i coreuti si 
dicono impotenti a difendersi contro gli stessi Achei: la protezione che 
essi chiedono ad Aiace, non riguarda più una minaccia esterna, ma è 
penetrata all’interno della medesima comunità dei Greci, incrinando 
i normali rapporti di philia. Ed è inoltre significativo come i coreuti, 
mentre cantano la parodo, non siano ancora al corrente delle reali 
intenzioni di vendetta contro i comandanti Achei che hanno mosso 
Aiace: l’impiego del verbo suggerisce però ironicamente come l’eroe 
che era stato il massimo difensore dei suoi si sia tramutato in un 
antagonista, al pari di un ‘nemico’ esterno, come i Troiani nell’Iliade. 

Un discorso analogo, e ancor più significativo, può essere fatto a 
proposito della metafora della ‘torre’ di difesa. La iunctura σφαλερὸν 
πύργου ῥῦμα rappresenta infatti un caso particolare di recupero di 
materiale epico-omerico. Essa di per sé presenta una colorazione 
epicheggiante meno scoperta rispetto alle locuzioni esaminate finora 
all’interno della sezione anapestica. L’espressione non è riferita 
direttamente ad Aiace, come ci si potrebbe aspettare nel corale 
della tragedia in cui l’eroe è dipinto con i tratti più manifestamente 
iliadici quale il torreggiante baluardo degli Achei, fonte di riparo 
per i suoi uomini, l’avvoltoio maestoso dallo sguardo truce. La 
metafora si riferisce invece agli σμικροί, la massa indistinta e 
inferiore dell’esercito: il senso denotativo dell’espressione, infatti, è 
che costoro, senza il supporto degli eroi maggiori, cui naturalmente 
anche Aiace appartiene (v. 158: μεγάλων χωρίς), mettono a repentaglio 
la salvezza dell’esercito, sono cioè un bastione destinato a franare su 
se stesso. In questo senso è pregnante il predicativo σφαλερόν130 che 

129  Nell’espressione μὴ μή, ἄναξ (adottando un’emendazione di Blaydes che elimina 
un pronome di seconda persona intrusivo nella paradosi μὴ μή, μ’ ἄναξ) lo iato prima 
di ἄναξ – che ricorre di norma in Omero – appare anch’esso giustificabile proprio come 
un tratto epico, cf. Lloyd-Jones, Wilson 1990b, 14 e Finglass 2011, ad loc. 

130  L’aggettivo σφαλερός non si trova attestato prima di Eschilo e rappresenta una 
voce estremamente rara in tragedia, cf. e.g. Aesch. Eum. 375; Eur. Suppl. 508, IA 21: 
sia in Eschilo che in Sofocle il lemma costituisce un hapax. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 99
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

sanziona la precarietà della comunità disunita a causa dell’invidia. 
L’implicazione nel ragionamento del coro è che l’esercito acheo ha 
quindi bisogno del supporto di Aiace, il quale costituisce il vero 
πύργος solido e stabile, in grado di salvaguardare il gruppo. 

Ma su un piano connotativo, se la metafora della torre in virtù 
delle risonanze epico-omeriche che presenta non può non rinviare 
simbolicamente ad Aiace, il fatto che Sofocle abbia scelto di non 
applicarla direttamente all’eroe ma di focalizzare l’immagine sul 
cedimento della torre appare significativo. Il tracollo potenziale 
del πύργος rappresenta in questo senso un’allusione ironica al 
sovvertimento della sorte che nei fatti ha travolto l’eroe: attraverso 
il massacro del bestiame, infatti, che per i coreuti rappresenta 
ancora solo la voce della calunnia, Aiace ha compiuto un gesto che 
è destinato a escluderlo definitivamente dai legami con la comunità 
e che condurrà l’eroe ‘baluardo degli Achei’ a non poter non solo più 
difendere i propri sottoposti, ma neppure se stesso, conducendolo 
al suicidio.131 Inoltre, la riflessione dei coreuti sui valori della 
concordia e sul principio di mutuo supporto e interdipendenza tra i 
vari membri della collettività rievoca il ruolo di Aiace nell’Iliade, al 
servizio dell’esercito greco. In questa prospettiva, allora, come già 
nel caso del nesso αἴθωνι σιδήρῳ riferito alla spada, il crollo della torre 
simboleggia anche la rottura della relazione di philia tra Aiace e gli 
Achei e il suo rovesciamento in un rapporto di irriducibile ostilità: 
dopo il tradimento del proprio valore vissuto dall’eroe a causa della 
mancata aggiudicazione delle armi di Achille il legame di charis 
reciproca che legava l’eroe ai compagni è stato spezzato.132 

Grazie anche alla ripresa di lessemi e di metafore omeriche 
con uno scarto rispetto al modello, nella parodo Sofocle presenta 
quindi Aiace sotto una luce sinistra, facendo già emergere uno dei 
temi concettuali cardine della tragedia: la possibilità che colui che 
ha rappresentato l’eroe protettore per eccellenza nella resistenza 
estrema contro l’assalto troiano, sacrificandosi per i suoi quando 
Achille abbandona gli Achei, si tramuti paradossalmente da baluardo 
difensivo in assassino dei propri compagni. L’obiettivo dell’assalto 
omicida di Aiace, infatti, non erano le mandrie, sulle quali Atena ha 
sviato la foga assassina dell’eroe, ma gli stessi capi Achei, responsabili 
della mancata assegnazione delle armi di Achille. 

131  Cf. Segal 1981, 113: «in applying the tower metaphor not to Ajax, but to his 
enemies, Sophocles indicates the disruptions in Ajax’ relation to his society and his 
heroic values».

132  Sul tema, centrale nel dramma, dei rapporti di philia cf. Blundell 1989, 60-105. 
L’instabilità dell’amicizia, «porto infido» per gli uomini (v. 683: βροτῶν ἄπιστός ἐσθ’ 
ἑταιρείας λιμήν), costituirà una delle riflessioni chiave di Aiace nella Trugrede (vv. 
678-83), inserita nella più ampia meditazione sul trascorrere del tempo e sul mutare 
della sorte.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 100
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Questo della vendetta omicida contro i suoi è un episodio della 
saga di Aiace che non è attestato altrove prima di Sofocle, e potrebbe 
essere stato introdotto dal poeta nel suo dramma.133 Tale versione 
del mito consente alla tragedia di Aiace di ripercorre la parabola 
di Achille nell’Iliade, portandola però a conseguenze ancora più 
estreme:134 l’offesa subita da Achille conduce alla dinamica della 
menis, del rancore, della vendetta, del senso di ingiustizia. Sono 
tutte passioni che Aiace rivive nel dramma, ma con una crudeltà, 
un risentimento, un odio contro i propri philoi che arriva all’atto 
dell’omicidio pianificato, e sventato solo grazie all’intervento di 
Atena.135 

Se l’Iliade è anche una meditazione su una passione umana, l’ira, 
inestirpabile forse se è con essa che il poema principia, l’Aiace allo 
stesso modo costituisce anche una riflessione sugli istinti più neri 
e ferini dell’uomo, fino a presentare in scena un eroe dominato 
da un’inesorabile efferatezza che lascia a tratti sgomenti. Le due 
immagini della parodo, della torre difensiva e della spada che 
balena nella notte, assurgono a emblemi potenti delle disposizioni 
antitetiche che si annidano nell’animo dello stesso protagonista: la 
dicotomia emerge con maggiore evidenza grazie alla ripresa variata 
e originale di un nesso formulare e di una metafora di ascendenza 
omerica che sottolineano il ruolo opposto che Aiace incarna nella 
tragedia rispetto alla funzione che aveva nell’Iliade.

2.1.6	 I ‘colpi’ che non perdonano degli dèi (v. 137) 

Nel primo sistema anapestico i coreuti indicano due possibilità per 
cui sono normalmente in apprensione per Aiace: un intervento di 
Zeus o le voci infamanti dei Danai (vv. 137-8): σὲ δ’ ὅταν πληγὴ Διὸς ἢ 

133  Cf. Heath, Okell 2007, 366 e Finglass 2011, 38-9. 

134  Sulla caratterizzazione di Aiace come ‘iper-omerica’ in rapporto ad Achille 
cf. Winnington-Ingram 1980, 17-19; Goldhill 1986, 156; Hesk 2003, 33, 59, 140-
1; Finglass 2011, 148; Paduano 2016; Gregory 2017, 148. Charles Segal (1993, 66), 
discutendo dell’opposizione maschile/femminile nel dramma definisce il protagonista 
«hypermasculine hero».

135  Aiace non esprimerà mai alcun pentimento rispetto al proprio piano notturno 
di assalire i capi Achei nel corso della tragedia. Al contrario, nel primo episodio, una 
volta tornato in sé, si dispera a più riprese per avere fallito. L’eroe è esasperato dall’ira 
perché i suoi nemici sono sfuggiti alla sua aggressione (vv. 372-6) e vorrebbe uccidere 
ora Odisseo e gli Atridi e morire subito dopo lui stesso (vv. 387-91); lamenta poi il fatto 
che la follia ha impedito il compiersi del suo piano: se esso fosse andato in porto, i 
comandanti Achei non potrebbero mai più pronunciare in futuro un giudizio iniquo come 
quello delle armi di Achille poiché sarebbero morti (vv. 445-9). L’espressione dell’odio 
raggiunge infine il suo apice nel monologo del suicidio quando Aiace, prima di uccidersi, 
maledice gli Atridi e invoca le Erinni vendicatrici affinché causino non soltanto la morte 
dei comandanti, ma la strage dell’intero esercito greco (vv. 837-44). 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 101
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

ζαμενὴς / λόγος ἐκ Δαναῶν κακόθρους ἐπιβῇ. L’espressione πληγὴ Διός 
«colpo di Zeus» sembra rinviare a due episodi omerici nei quali è 
coinvolto direttamente Aiace nell’Iliade. Nel XIII canto l’eroe rinfaccia 
a Ettore che se gli Achei sono indietreggiati ciò è stato determinato 
da Zeus (vv. 811-12): οὔ τοί τι μάχης ἀδαήμονές εἰμεν, / ἀλλὰ Διὸς μάστιγι 
κακῇ ἐδάμημεν Ἀχαιοί. Compare qui la locuzione Διὸς μάστιγι, nella 
quale la ‘frusta’ indica metaforicamente la velocità e la violenza del 
fulmine, l’arma canonica del dio, con cui egli ha domato i Greci.136 
Nel XIV canto, durante il duello tra Ettore e Aiace, l’eroe troiano 
colpito da un masso imponente scagliato da Aiace cade a terra, 
paragonato a una quercia sradicata da un fulmine di Zeus (v. 414): 
ὡς δ’ ὅθ’ ὑπὸ πληγῆς πατρὸς Διὸς ἐξερίπῃ δρῦς. In questo caso occorre 
proprio il termine πληγή nella iunctura ὑπὸ πληγῆς πατρὸς Διός, molto 
simile all’espressione πληγὴ Διός della parodo. Nel presente passo 
iliadico il paragone con l’arma micidiale del Cronide ha la funzione 
di mostrare la spaventosa potenza del lancio del masso da parte di 
Aiace, che mette fuori combattimento Ettore, il quale cade svenuto.137 
È possibile che Sofocle avesse in mente forse proprio questo episodio: 
il precedente omerico in cui la πληγή di Zeus esprime la forza del 
colpo inferto da Aiace avrebbe una funzione ironica rispetto alla 
situazione della parodo nella quale l’eroe è immaginato dai coreuti 
come lui stesso colpito da Zeus. L’espressione sofoclea sembra avere 
un significato generale e metaforico e indicare una sventura che si sia 
abbattuta sull’eroe per volere del Cronide;138 sulla base di Il. 16.816 
θεοῦ πληγῇ, dove il termine indica concretamente il colpo inferto 
da Apollo contro la schiena di Patroclo, si potrebbe tuttavia anche 
immaginare che il coro stia immaginando Aiace come effettivamente 
ferito o in pericolo. Proprio quest’ultima locuzione ritorna identica 
nella tragedia, nel primo episodio successivo al canto (vv. 278-9: θεοῦ 
/ πληγῇ), dove è nuovamente pronunciata dai coreuti e si riferisce 
ancora a una sciagura di origine divina. In questo caso, però, per 
spiegare il dolore che ha colpito Aiace divenuto lucido e resosi conto 
del proprio gesto ridicolo e vergognoso: i marinai salaminii, infatti, 
non riescono a comprendere le ragioni di questo nuovo malessere 
dell’eroe, dopo che la follia lo ha abbandonato. Se nel caso della 
parodo l’ipotesi di un intervento divino è in parte vera, dal momento 
che il massacro delle mandrie è stato provocato da Atena, in questo 

136  La metafora della frusta del Cronide è tradizionale, cf. Il. 12.37 con Janko 1994, 
145. Il passo iliadico è richiamato da Garvie 1998, ad loc. 

137  Cf. Krieter-Spiro 2015, 196 ad Il. 14.414: «the god’s terrifying weapon exposes the 
frightful power of Aias’ throw». Il possibile modello omerico è richiamato da Stanford 
1963 e Garvie 1998, ad loc. 

138  Similmente in Aesch. Ag. 367 l’espressione Διὸς πλαγάν, che occorre parimenti 
in lyrics nel primo stasimo della tragedia, indica la punizione di Zeus, in qualità di 
difensore degli ospiti, che si è abbattuta sui Troiani a causa di Paride. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 102
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

secondo passo essa è del tutto erronea, poiché la sofferenza di Aiace 
è dovuta esclusivamente alla consapevolezza delle proprie azioni. 

Infine, il fatto che nella parodo il coro per indicare la fonte della 
propria angoscia accosti la possibilità di un intervento soprannaturale 
di Zeus alle violente accuse degli Achei contro l’eroe, conferisce 
enfasi al tema della reputazione di Aiace, che rappresenta infatti il 
focus dei versi immediatamente successivi. 

2.1.7	 Le ‘splendide armi’ insanguinate: una vendetta 
‘disumana’ (vv. 177, 181)

Nella prima strofe della sezione lirica della parodo il coro enumera una 
serie di ipotetiche spiegazioni rispetto al movente che avrebbe spinto 
Aiace ad assalire le mandrie. L’unica possibilità nella prospettiva 
dei coreuti è che l’eroe sia stato oggetto della vendetta punitiva di 
una divinità, e in particolare sono avanzate come potenziali ragioni 
dell’ira divina la mancata dedica di spoglie di guerra o dell’offerta 
sacrificale di cervi ad Artemide, oppure il diniego superbo del 
riconoscimento dell’aiuto di Ares in battaglia (vv. 172-81): 

ἦ ῥά σε Ταυροπόλα Διὸς Ἄρτεμις – � στρ.
ὦ μεγάλα φάτις, ὦ
μᾶτερ αἰσχύνας ἐμᾶς  –
ὥρμασε πανδάμους ἐπὶ βοῦς ἀγελαίας,� 175
ἦ πού τινος νίκας ἀκαρπώτου χάριν,
ἦ ρα κλυτῶν ἐνάρων
ψευσθεῖσ’ ἀδώροις εἴτ’ ἐλαφαβολίαις
ἢ χαλκοθώραξ σοί τιν’ Ἐνυάλιος
μομφὰν ἔχων ξυνοῦ δορὸς ἐννυχίοις� 180
μαχαναῖς ἐτείσατο λώβαν;

Forse Artemide Tauropola, la figlia di Zeus – 
o voce possente, madre della 
nostra vergogna –
ti ha spinto contro le mandrie di bestiame comuni,� 175
perché l’hai privata del tributo che le spettava di una vittoria,
oppure forse di illustri spoglie di guerra, o ancora
l’hai defraudata del tributo di una caccia di cervi?
O invece è forse stato Enialio, il dio dalla corazza di bronzo,
risentito perché hai disprezzato il suo aiuto in battaglia,� 180
ad aver ottenuto vendetta con un agguato notturno?



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 103
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

In questi versi vi sono due espressioni che presentano una fraseologia 
marcatamente omerizzante: κλυτῶν ἐνάρων (v. 177) e ἐτείσατο λώβαν 
(v. 181).139 

Per quanto concerne la iunctura κλυτῶν ἐνάρων, essa designa le 
spoglie di guerra attraverso il lemma ἔναρα, che rappresenta in 
Omero il termine tecnico per indicare le armi sottratte al nemico 
sconfitto, ossia le spoglie conquistate durante la battaglia. Il termine 
occorre in Omero esclusivamente nell’Iliade (13×), prevalentemente 
nel nesso formulare ἔναρα βροτόεντα «armi insanguinate» (8×), con 
cui è espressa vividamente la morte dell’avversario ucciso.140 

Dopo Omero il sostantivo ricorre soltanto in [Hes.] Sc. 367 
(hapax, nel nesso omerico ἔναρα βροτόεντα) e nel presente passo 
della parodo dell’Aiace. Nella poesia postomerica, e in particolare 
tragica, il lemma è infatti sostituito dalle voci sinonimiche σκῦλα 
e λάφυρα, che designano parimenti le ‘spoglie’ conquistate in 
battaglia.141 La iunctura sofoclea κλυτῶν ἐνάρων, tuttavia, attraverso 
l’attributo parimenti omerico κλυτός, si rifà anche al frequente nesso 
formulare epico-omerico κλυτὰ τεύχεα, che designa invece le «armi 
gloriose», indossate dagli eroi nell’epos (16× Il., 2× Od., 4× Hes.). 
I commentatori hanno rilevato quest’ultima ripresa omerica, con 
sostituzione metafrastica del sostantivo,142 ma un’indagine degli usi 
iliadici della iunctura formulare κλυτὰ τεύχεα consente di valutare 
meglio la funzione poetica del recupero della tessera epicheggiante 
κλυτῶν ἐνάρων, che, come si vedrà, non costituisce solo un semplice 
recupero di fraseologia omerica con valore stilistico, o genericamente 
dovuta alla caratterizzazione omerizzante di Aiace nella parodo. 

La formula κλυτὰ τεύχεα, infatti, appare nell’Iliade in relazione 
specifica con la figura di Achille. Delle sedici attestazioni nel poema, 
ben undici riguardano le armi dell’eroe, sia le prime, che cedute 

139  Un colorito omerico è presente anche nella combinazione delle due particelle 
ἦ ῥά nell’incipit della strofa (v. 172): la locuzione è molto frequente in Omero, mentre 
in tragedia è assai rara, cf. Kamerbeek 1963 e Finglass 2011, ad loc., con riferimenti 
e rinvio a Denniston 19542, 282. Anche al v. 177 sembra più opportuno mantenere la 
paradosi ἦ ρα con la maggior parte degli editori, cf. Finglass 2011, ad loc. 

140  Il termine assume talora significato più esteso indicando il ‘bottino’ di guerra, 
cf. e.g. Il. 6.68, 9.188 (di cui fa parte la cetra di Achille), e cf. Stoevesandt 2008 ad Il. 
6.68, con bibliografia.

141  Cf. e.g. (σκῦλα) Soph. Phil. 1428, 1431; Eur. El. 7, IT 74 e (λάφυρα) Aesch. Sept. 
278.479; Soph. Ai. 93; Eur. HF 419, e cf. LSJ9, s.v. «ἔναρα».

142  Cf. Kamerbeek 1963, ad loc.: «typically Homeric; κλυτὰ τεύχεα Il. V 435»; Stanford 
1963, ad loc.: «note the Homeric epithet: κλυτὰ τεύχεα is the Homeric phrase: ἔναρα are 
captured κλυτὰ τεύχεα». Anche il contesto metrico favorisce la ripresa sofoclea κλυτῶν 
ἐνάρων: la iunctura è infatti inserita all’interno di un hemiepes (v. 177). Rispetto a 
τεύχεα, invece, andrà notato come anche questo lemma omerico ritorna nella tragedia 
a proposito delle armi di Aiace, allorché l’eroe afferma recisamente nel primo episodio 
che la propria armatura non sarà messa in palio dopo la sua morte in una gara, ma 
seguirà l’eroe nella tomba (vv. 472, 477).



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 104
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

a Patroclo (16.64) saranno poi predate (17.124) e vestite da Ettore 
(17.143, 146), sia le seconde e divine forgiate da Efesto su richiesta di 
Teti (18.143, 146, 192, 197), che vengono portate dalla madre all’eroe, 
splendenti quali nessun guerriero ha mai indossato (19.10-11); infine, 
nel duello tra Achille ed Ettore ricompaiono entrambe, le nuove armi 
indistruttibili dell’eroe (22.258) e la sua precedente armatura, che 
ora veste l’avversario troiano (22.399): dal XVII canto in poi, il nesso 
si riferisce nell’Iliade sempre e soltanto alle armi di Achille. In due 
casi, inoltre, la iunctura è ampliata nell’emistichio formulare κλυτὰ 
τεύχεα Πηλεΐωνος (17.190, 207), che sancisce la connessione del nesso 
con le armi del Pelide, indossate da Ettore a Troia, ma che Andromaca 
non rivedrà mai più indosso all’eroe, precisa pateticamente il poeta.143 

L’impiego del nesso κλυτῶν ἐνάρων non sembra quindi casuale nella 
parodo dell’Aiace, ed è probabile che Sofocle abbia voluto in questo 
modo alludere alle armi di Achille, che costituiscono l’antefatto da 
cui scaturisce l’intera tragedia. A questo proposito bisognerà anche 
rilevare come la iunctura κλυτὰ τεύχεα che appare intrinsecamente 
connessa ad Achille nell’Iliade, doveva presumibilmente presentare la 
medesima connotazione anche nei perduti poemi ciclici dell’Etiopide 
e della Piccola Iliade, nei quali veniva narrato proprio l’episodio 
del giudizio delle armi dell’eroe e della conseguente follia di Aiace 
derivante dalla mancata assegnazione del premio. 

Nel corale i coreuti riferiscono l’espressione κλυτῶν ἐνάρων a 
delle spoglie di guerra catturate da Aiace, parte delle quali l’eroe 
non avrebbe dedicato ad Artemide provocandone l’ira; per questa 
ragione la dea potrebbe essersi vendicata togliendo il senno ad Aiace 
che avrebbe massacrato il bestiame. Particolarmente pregnante 
appare nelle parole del coro il participio ψευσθεῖσ’ (v. 178) riferito 
ad Artemide, che sembra indicare come l’eroe avrebbe promesso 
alla dea un trofeo, senza poi però mantenere il proprio impegno.144 
Ma l’intera ipotesi ventilata dal coro è da un lato del tutto erronea, 
dall’altro fortemente ironica. Nessuna divinità infatti è adirata con 
Aiace per un’empia omissione della dedica di spoglie di guerra, ma è 
esattamente a causa del mancato riconoscimento del proprio valore, 
che consisteva nell’assegnazione dell’armatura di Achille all’eroe, 
che Aiace è stato spinto alla vendetta contro gli Achei, trasformatasi 
a causa dell’intervento di Atena nella mattanza del bestiame. Il 
processo che il coro immagina in relazione ad Artemide, attraverso la 
trafila di sentimenti 1) delusione e frustrazione per un premio negato 
2) conseguente ira 3) rivalsa attraverso la vendetta, è esattamente 

143  Le due armature di Achille, quella nuova e indistruttibile fabbricata da Efesto, 
e quella vecchia, vestita da Patroclo, predata e indossata da Ettore, e che lega tutti i 
suoi possessori in un medesimo destino di morte, costituiscono un Leitmotiv dei canti 
XVII e XVIII. 

144  Cf. Ellendt 1872, s.v. «ψεύδω» ad loc.: «fraudata».



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 105
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

quanto è successo ed è stato subito: ma da Aiace, non dalla dea.145 
Chi si è visto ‘tradito’ (ψευσθεῖσ’) è infatti l’eroe; mentre il nesso 
omerizzante κλυτῶν ἐνάρων, che nelle parole del coro si riferisce a 
un glorioso bottino da dedicare in segno di gratitudine ad Artemide, 
alludendo al premio delle armi di Achille, esprime ironicamente 
l’irriconoscenza degli Achei e l’onore ferito di Aiace. 

Inoltre, la sostituzione di τεύχεα con ἔναρα da parte di Sofocle 
se nella prospettiva del coro è perfettamente coerente (Aiace 
avrebbe ucciso un nemico spogliandolo delle armi), conferisce 
però all’espressione una valenza cupa e ambigua in rapporto alla 
situazione drammatica. La iunctura κλυτῶν ἐνάρων risulta infatti 
ossimorica: quelle armi splendenti di Achille (κλυτὰ τεύχεα) che 
dovevano rispecchiare luminosamente la gloria di Aiace, si sono 
trasformate nella causa di un fosco viluppo di passioni che ha 
condotto l’eroe alla vendetta sanguinaria, come il pubblico sa dopo 
aver assistito al prologo nel quale Aiace è apparso in scena tra il 
sangue degli animali. Il significato cruento del nesso formulare ἔναρα 
βροτόεντα «armi insanguinate» sembra riemerge pertanto con forza 
e con valore oppositivo in rapporto alla situazione specifica dell’eroe 
dopo quanto avvenuto nella notte. 

Infine, il parallelo che i coreuti inconsapevolmente istituiscono tra 
Aiace e Artemide, fa sì che egli venga equiparato inauditamente a una 
divinità. Sofocle, attraverso il coro, sembra suggerire che è proprio 
del dio punire l’offesa subita annientando l’uomo. Può l’uomo agire 
nello stesso modo nei confronti del suo simile? Questi versi sembrano 
ancora una volta presentare un Aiace smisurato e disumano nella sua 
vendicatività, una figura nuovamente iper-iliadica e iper-achilleica. 

Per quanto concerne invece l’espressione ἐτείσατο λώβαν (v. 181), 
riferita alla punizione di Ares per un possibile comportamento 
irriguardoso e superbo di Aiace, il termine λώβη costituisce un 
lemma precipuamente omerico e presenta il significato di ‘oltraggio, 
offesa, insulto’, di norma in relazione allo status sociale di chi lo 
subisce. Nei poemi il sostantivo è sovente accompagnato dal verbo 
τίνω con diatesi medio-passiva ‘vendicare, ripagare (l’offesa)’, cf. e.g. 
Il. 11.142, 19.208; Od. 20.169, 24.326. L’oltraggio subito deve infatti 
essere sempre risarcito nell’ottica dell’etica della vergogna. 

145  Rispetto alla seconda ipotesi del coro – l’ira di Artemide nei confronti di un 
sacrificio di caccia trascurato – come è stato notato da alcuni commentatori, è forse 
possibile che Sofocle avesse in mente anche il modello della vicenda di Eneo narrato 
da Fenice nell’Iliade all’interno del racconto sull’ira di Meleagro: il re si dimentica 
di offrire le primizie alla dea, causandone il risentimento e il conseguente invio del 
terribile cinghiale calidonio (Il. 9.534-50). Non è forse un caso che si tratti del canto 
dell’ambasceria ad Achille, all’interno di un episodio che vede protagonisti sia Achille 
che Aiace nel poema. L’uso del lemma ἐλαφαβολίαις nella parodo per indicare la caccia 
dei cervi rinvia all’epiteto cultuale di Artemide ἐλαφηβόλος, attestato a partire da 
Omero, cf. Il. 18.319; H. Hom. Dian. 27.2; Anacr. PMG fr. 3.1 = fr. 1.1 Gentili.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 106
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Considerato dunque il valore tradizionale di queste locuzioni 
omeriche, l’espressione epica ἐτείσατο λώβαν pronunciata dal coro 
risulta anch’essa fortemente ironica. Rispetto al termine λώβη, 
infatti, chi ha subito un’offesa gravissima al senso dell’onore è stato 
proprio Aiace, vistosi defraudato del dovuto riconoscimento sociale 
simboleggiato dalle armi di Achille. Ma il motivo della vendetta 
espresso dal verbo ἐτείσατο rinvia evidentemente anche alla ritorsione 
dell’eroe contro i capi Achei, al suo desiderio feroce di farsi giustizia. 
In questo senso è saliente anche l’indicazione ἐννυχίοις / μαχαναῖς (vv. 
180-1): quella che il coro ipotizza come una macchinazione punitiva di 
Ares avvenuta nella notte e origine della follia di Aiace, corrisponde 
proprio al piano notturno di vendetta che l’eroe aveva escogitato 
lucidamente contro gli Atridi e Odisseo. Anche in questo caso, 
dunque, quanto il coro ipotizza a proposito dell’intervento di Ares nei 
confronti di Aiace è errato, e l’impiego di una locuzione patentemente 
omerica fa emergere l’ironia della prospettiva dei coreuti, ancora 
ignari delle vere intenzioni dell’eroe e di quanto è effettivamente 
successo nella notte. L’agguato di Aiace, tuttavia, è stato frustrato da 
Atena e il massacro ridicolo e vergognoso del bestiame si rivela fonte 
di una ignominia ancora più grave e dolorosa dello stesso mancato 
riconoscimento sociale, simboleggiato nella negazione del premio 
dell’armatura di Achille. In questo senso è significativo che all’inizio 
del primo episodio, pochi versi dopo la parodo, allorché Tecmessa 
conferma le accuse di Odisseo, rivelando ai coreuti come in quella 
notte Aiace in preda alla follia si sia coperto di disonore, adotti il 
verbo ἀπολωβάω (vv. 216-17): μανίᾳ γὰρ ἁλοὺς ἡμὶν ὁ κλεινὸς / νύκτερος 
Αἴας ἀπελωβήθη «afferrato dalla follia il nostro nobile Aiace / durante 
la notte è stato disonorato».146 

Infine, un colorito epicheggiante è riscontrabile in questi versi del 
canto anche rispetto all’espressione χαλκοθώραξ… Ἐνυάλιος (v. 179) 
con cui è indicato Ares. L’equivalenza tra Enialio e il dio è, come noto, 
già omerica (cf. e.g. Il. 13.519, 20.69, in cui il lemma designa Ares, e 
Il. 17.211, dove figura come epiteto dello stesso dio); mentre l’epiteto 
χαλκοθώραξ (hapax in Sofocle) rinvia al nesso formulare clausolare 
χάλκεος Ἄρης (5× Il.).

146  L’aoristo passivo ἀπελωβήθη è ambiguo e implica anche che Aiace si è disonorato 
da solo a causa del ridicolo e infamante exploit notturno. Il campo semantico della λώβη 
ritorna d’altronde ancora nel dramma in rapporto al tema dell’offesa all’onore: Aiace 
è sicuro che Eurisace non subirà oltraggi da parte dei Greci, anche dopo la propria 
morte, perché potrà contare sulla protezione di Teucro (vv. 560-1: οὔτοι σ’ Ἀχαιῶν, οἶδα, 
μή τις ὑβρίσῃ / στυγναῖσι λώβαις, οὐδὲ χωρὶς ὄντ’ ἐμοῦ); Teucro loda Odisseo per non 
comportarsi come i due Atridi, i quali volevano abbandonare in segno di offesa il corpo 
di Aiace privo degli onori della sepoltura (vv. 1387-8: αὐτός τε χὠ ξύναιμος ἠθελησάτην / 
λωβητὸν αὐτὸν ἐκβαλεῖν ταφῆς ἄτερ); lo stesso Teucro, invocando Zeus, le Erinni e Dike, 
rivolge una maledizione contro Agamennone e Menelao auspicando la loro punizione 
da parte degli dèi per il trattamento oltraggioso che intendevano riservare al cadavere 
dell’eroe (vv. 1391-2: ὥσπερ ἤθελον / τὸν ἄνδρα λώβαις ἐκβαλεῖν ἀναξίως).



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 107
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

2.1.8	 Il difensore ‘a terra’: la fiamma dolorosa  
della vergogna divampa (vv. 192-7)

Anche nell’epodo conclusivo si ritrovano diversi elementi di marca 
epicheggiante (vv. vv. 192-7):

ἀλλ’ ἄνα ἐξ ἑδράνων� ἐπ.
ὅπου μακραίωνι
στηρίζῃ ποτὲ τᾷδ’ ἀγωνίῳ σχολᾷ,
ἄταν οὐρανίαν φλέγων.� 195
ἐχθρῶν δ’ ὕβρις ὧδ’ ἀτάρβηθ’
ὁρμᾶται ἐν εὐανέμοις βάσσαις.

Ma alzati dal luogo dove da troppo lungo tempo
siedi inchiodato a terra, in questa inerzia angosciosa,
alimentando la fiamma della tua vergognosa sventura fino al cielo.
E la violenza dei nemici nel frattempo impunemente
divampa soffiando come un vento nelle gole dei monti.

Al v. 192 l’espressione ἀλλ’ ἄνα «ma su alzati» (hapax in Sofocle), nella 
quale l’avverbio ἄνα presenta un valore pari a quello di un imperativo, 
equivalente ad ἀνάστηθι, rappresenta una locuzione omerica. Come è 
stato opportunamente rilevato da Finglass 2011, ad loc., nell’Iliade in 
tre casi un guerriero è esortato a entrare in battaglia per difendere 
i propri compagni attraverso l’invito ἀλλ’ ἄνα: Il. 6.331 (Ettore a 
Paride), 9.247 (Odisseo ad Achille), 18.178 (Iris ad Achille: in questo 
passo si tratta di proteggere il corpo di Patroclo). Anche in questo 
caso l’allusione a tali usi iliadici comporta uno scarto ironico. Nel 
poema, infatti, si tratta di un ingresso in battaglia contro i nemici 
e a difesa dei propri philoi, mentre nel dramma il coro incita Aiace 
a non stare seduto inerte nella sua tenda ma a manifestarsi tra gli 
Achei, intervenendo per mettere a tacere le calunnie che minano 
il suo onore, quindi a difendere se stesso. La protezione dei propri 
compagni da parte dell’eroe si è tramutata nella protezione di Aiace 
dagli Achei; nello stesso tempo si può cogliere nell’espressione anche 
una connotazione ironicamente ostile, dal momento che l’eroe nella 
notte si era davvero ‘alzato’ e diretto contro i comandanti Achei, ma 
con l’intento di ucciderli nel suo desiderio di rivalsa. 

Anche il verbo στηρίζω riferito al permanere inerte e seduto di 
Aiace nella propria tenda (v. 194: στηρίζῃ) rinvia all’uso già omerico 
del lemma in riferimento al mantenersi saldamente sul terreno: in Il. 
21.241-2 οὐδὲ πόδεσσιν / εἶχε στηρίξασθαι Achille non riesce a rimanere 
in piedi a causa delle ondate dello Scamandro; mentre in Od. 12.434 
οὔτε στηρίξαι ποσὶν ἔμπεδον οὔτ’ ἐπιβῆναι Odisseo, appeso a un albero 
di fico, non può piantare i piedi per terra mentre Cariddi inghiotte 
la chiglia della nave. Il verbo si specializza poi in senso bellico nel 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 108
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

significato di mantenere salda la propria posizione sul campo di 
battaglia da parte dei soldati, cf. Tyrt. fr. 10.32 Gent.-Pr. = fr. 11.22 W.2 
Questa dimensione di salda e tenace resistenza sembra richiamare il 
ruolo difensivo di Aiace nell’Iliade, sottolineando in questo modo per 
converso la paralisi dell’eroe nel dramma, letteralmente ‘piantato al 
suolo’, come comparirà per la prima volta di nuovo in scena (v. 347), 
e incapace ora di prendere posizione per salvaguardare il proprio 
status. 

Nell’immagine dell’eroe che rimanendo inerte alimenta la propria 
rovina come un incendio che divampa fino al cielo (v. 195: ἄταν 
οὐρανίαν φλέγων), si può invece cogliere un’allusione alle formule 
omeriche κλέος οὐρανὸν ἵκε (Il. 8.192 = Od. 9.20) e κλέος οὐρανὸν 
εὐρὺν ἱκάνει (Od. 8.74 = 19.108), nelle quali è di norma la ‘gloria’ 
a innalzarsi fino al cielo. Come ha notato Finglass 2011, ad loc., 
l’espressione sofoclea sembra «pervert the epic motif whereby a 
man’s κλέος is thus exalted». Le parole del coro rispecchiano tuttavia 
ironicamente la situazione in cui versa paradossalmente Aiace dopo 
la mattanza del bestiame: la gloria, che non era stata riconosciuta 
adeguatamente attraverso il premio delle armi di Achille, dopo il 
gesto ridicolo indotto dalla pazzia è ora irrimediabilmente perduta 
per l’eroe, ed è la sua rovina, prodotta dalle azioni dello stesso Aiace, 
ad aver raggiunto davvero proporzioni tali per cui, come l’eroe si 
renderà conto tornato alla lucidità, l’unica soluzione possibile sarà 
quella tragica del suicidio. 

La metafora dell’ardore del fuoco prosegue nei versi successivi 
a proposito della hybris degli Achei, che scherniscono Aiace. In 
particolare l’immagine dell’incendio alimentato dai venti nelle gole 
montane al v. 197 ὁρμᾶται ἐν εὐανέμοις βάσσαις sembra richiamarsi 
ad alcuni paragoni omerici di natura bellica, nei quali è descritto un 
incendio prodotto dal vento nella foresta, cf. e.g. Il. 15.605-6, 20.490‑2, 
14.396-9. In quest’ultimo passo (Il. 14.397) nel nesso formulare οὔρεος 
ἐν βήσσῃς (5× Il. 3× Hes.) ricorre proprio il termine βῆσσα impiegato 
da Sofocle nella parodo per designare le gole dei monti. Mentre le 
valli montane sono definite «ventose» anche in Od. 19.432 πτύχας 
ἠνεμοέσσας. Le similitudini iliadiche si riferiscono all’infuriare di 
un eroe o alle grida dei guerrieri, paragonati all’ardere violento e 
fragoroso di un incendio. Questo immaginario metaforico si riverbera 
nell’espressione sofoclea conferendo particolare violenza alle voci 
tracotanti degli Achei che irridono Aiace, e pone in risalto soprattutto 
il dato acustico del levarsi assordante del riso e dello schiamazzo 
menzionato dal coro nei versi immediatamente successivi dell’epodo 
(vv. 198-9).


	2.1.1	Aiace ‘il grande’, l’ombra di Telamone e l’ombra di Odisseo (vv. 134, 184)
	2.1.2	Salamina: un’isola omerica ‘cinta dalle onde’: la serenità perduta (vv. 134-5)
	2.1.3	La colomba, l’avvoltoio e lo stormo: similitudini epico‑omeriche (vv. 139-40, 169-71) 
	2.1.4	Il lampo notturno della spada: il disonore di Aiace (vv. 141-7)
	2.1.5	La ‘torre degli Achei’ che crolla: reciprocità e rivalsa (vv. 159, 166)
	2.1.6	I ‘colpi’ che non perdonano degli dèi (v. 137) 
	2.1.7	Le ‘splendide armi’ insanguinate: una vendetta ‘disumana’ (vv. 177, 181)
	2.1.8	Il difensore ‘a terra’: la fiamma dolorosa della vergogna divampa (vv. 192-7)

