
Le
xi

s 
S

up
p

le
m

en
ti

 2
0

 
 

S
tu

di
 d

i L
et

te
ra

tu
ra

 G
re

ca
 e

 L
at

in
a 

12
e-

IS
S

N
 2

72
4

-0
14

2	
IS

S
N

 2
72

4
-3

77
X

20

S
C

A
V

E
LLO

L’‘O
M

E
R

O
 T

R
A

G
IC

O
’: S

O
FO

C
LE

 E
 O

M
E

R
O

L’‘Omero tragico’: 
Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace  
e sulle Trachinie
Giacomo Scavello





Lexis Supplementi | Supplements
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature

Serie coordinata da
Paolo Mastandrea
Enrico Medda
Martina Venuti

20 | 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero



Lexis Supplementi | Supplements
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature

Editors-in-chief
Paolo Mastandrea (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Enrico Medda (Università di Pisa, Italia)
Martina Venuti (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)

Advisory board
Giuseppina Basta Donzelli (già Università degli Studi di Catania, Italia)
Luigi Battezzato (Scuola Normale Superiore di Pisa, Italia)
Riccardo Di Donato (già Università di Pisa, Italia)
Paolo Eleuteri (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Michel Fartzoff (Université de Franche-Comté, France)
Alessandro Fusi (Università della Tuscia, Italia)
Massimo Gioseffi (Università degli Studi di Milano, Italia)
Liana Lomiento (Università degli Studi di Urbino «Carlo Bo», Italia)
Giuseppina Magnaldi (già Università degli Studi di Torino, Italia)
Silvia Mattiacci (Università degli Studi di Siena, Italia)
Giuseppe Mastromarco (già Università degli Studi di Bari «Aldo Moro», Italia)
Raffaele Perrelli (Università della Calabria, Cosenza, Italia)

Editorial board
Federico Boschetti (ILC-CNR, Pisa; VeDPH, Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Laura Carrara (Università di Pisa, Italia)
Carmela Cioffi (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Massimo Manca (Università degli Studi di Torino, Italia)
Valeria Melis (Università degli Studi di Cagliari, Italia; Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Luca Mondin (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Stefano Novelli (Università degli Studi di Cagliari, Italia)
Leyla Ozbek (Università di Pisa, Italia)
Giovanna Pace (Università degli Studi di Salerno, Italia)
Antonio Pistellato (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Paolo Scattolin (Università di Verona, Italia)
Matteo Taufer (Ricercatore indipendente)
Olga Tribulato (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)

Lexis Supplementi | Supplements 
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature
e-ISSN  2724‑0142
     ISSN  2724‑377X

URL https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/collane/lexis/

https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/collane/lexis/


Venezia
Edizioni Ca’ Foscari - Venice University Press
2025

L’‘Omero tragico’:  
Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie

Giacomo Scavello



L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

© 2025 Giacomo Scavello per il testo
© 2025 Edizioni Ca’ Foscari per la presente edizione

cb
The text is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License
Il testo è distribuito con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale

�
Any part of this publication may be reproduced, stored in a retrieval system, or transmitted in any 
form or by any means without permission provided that the source is fully credited.

Qualunque parte di questa pubblicazione può essere riprodotta, memorizzata in un sistema di 
recupero dati o trasmessa in qualsiasi forma o con qualsiasi mezzo, elettronico o meccanico, 
senza autorizzazione, a condizione che se ne citi la fonte.
�

Scientific certification of the works published by Edizioni Ca’ Foscari: all essays published in this 
volume have received a favourable evaluation by subject-matter experts, through a double-blind 
peer review process under the responsibility of the Advisory board of the series. The evaluations 
were conducted in adherence to the scientific and editorial criteria established by Edizioni Ca’ 
Foscari, using a dedicated platform.

Certificazione scientifica delle Opere pubblicate da Edizioni Ca’ Foscari: tutti i saggi qui raccolti 
hanno preliminarmente ottenuto il parere favorevole da parte di valutatori esperti della materia, 
attraverso un processo di revisione doppia anonima, sotto la responsabilità del Comitato 
scientifico della collana. La valutazione è stata condotta in aderenza ai criteri scientifici ed 
editoriali di Edizioni Ca’ Foscari, ricorrendo all’utilizzo di apposita piattaforma.

Edizioni Ca’ Foscari
Fondazione Università Ca’ Foscari | Dorsoduro 3246, 30123 Venezia
edizionicafoscari.unive.it | ecf@unive.it

1a edizione dicembre 2025
ISBN 978-88-6969-992-4  [ebook]
ISBN 978-88-6969-993-1  [print]

Cover design: Lorenzo Toso

Pubblicato con il contributo del Dipartimento di Culture e Civiltà dell’Università di Verona.
Progetto RiBa METra (responsabile scientifico: A. Rodighiero)

URL https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/libri/978-88-6969-993-1/
DOI  http://doi.org/10.30687/978-88-6969-992-4

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie / Giacomo Scavello— 1. ed. 
— Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 2025. — viii + 350 pp.; 23 cm. — (Lexis Supplementi | Supplements; 
20, 12). — ISBN 978-88-6969-993-1.

Printed on behalf of Edizioni Ca’ Foscari, Venice
in May 2025 by Skillpress, Fossalta di Portogruaro, Venice
Printed in Italy

http://edizionicafoscari.unive.it
mailto:ecf%40unive.it?subject=
https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni/libri/978-88-6969-887-3/
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-886-6


L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

Abstract

The tragic poets themselves regarded Homer as their master, and Aristotle in the Poetics 
considers epic and tragedy as two particularly kindred genres. Unlike Aeschylus and 
Euripides, however, no monograph has been devoted to the study of the vast and 
complex Homeric legacy in Sophocles. This book represents a first attempt in that 
direction, examining two tragedies, Ajax and the Trachiniae. The investigation of Homeric 
reworkings and echoes is conducted on multiple levels – lexis, allusions, poetic imagery, 
core themes – and focuses especially on the choral odes, while nevertheless taking into 
account the plays as a whole. It seeks to offer original interpretative insights both with 
respect to the characters and to the central themes of the two tragedies. The analysis 
integrates linguistic and stylistic dimensions with an inquiry into the intertextual and 
dramaturgical resonance, as well as the conceptual scope, of Sophoclean Homerisms. 
The ancient renown of Sophocles as the ‘tragic Homer’ is thus confirmed in these pages, 
both in terms of poetry and of thought.

Keywords  Homer. Sophocles. Epic poetry. Greek Tragedy. Iliad. Odyssey. 
Intertextuality. Ajax. Tecmessa. Deianeira. Heracles. Ancient Greek Language. Ancient 
Greek Thought. Ancient Ethics.





L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

Sommario

Premessa e ringraziamenti� 3

SEZIONE 1. INTRODUZIONE

1.1	 Epos e Tragedia� 9

1.2	 Sofocle e Omero� 31

SEZIONE 2. AIACE

2.1	 Aiace: parodo (vv. 134-200)� 53
Il ‘grande’ eroe Telamonio: torre e spada, protezione  
e violenza, soccorso e ritorsione

2.2	 Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)� 109
La vergogna, il suicidio e il lamento materno:  
Aiace ed Ettore

2.3	 Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)� 139
Gioie illusorie e metafore fatali

2.4	 Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)� 155
Meditazioni omeriche sulla guerra

SEZIONE 3. TRACHINIE

3.1	 Trachinie: parodo (vv. 94-140)� 181
Forze cosmiche, limiti umani, e Eracle ‘Odisseo’ naufrago

3.2	 Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)� 205
La violenza di eros e la tragicità della bellezza

3.3	 Trachinie: secondo stasimo (vv. 633-62)� 231
Il nostos dell’eroe e il pathos della sposa:  
ancora echi odissiaci



3.4	 Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)� 241
Dolore e morte: un solo tragico destino

3.5	 Trachinie: quarto stasimo (vv. 947-70)� 275
Il nostos tragico

4	 Appendice� 285
Elenchi e indici degli omerismi studiati distinti per tipologia

5	 Conclusioni� 291
L’‘Omero tragico’

Bibliografia� 319



L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie





Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

3

﻿Premessa e ringraziamenti

﻿ Questo libro è una revisione della mia tesi di dottorato, Sofocle e 
Omero: gli omerismi nei corali di Aiace, Edipo Re e Trachinie, discussa 
online (era la fine di maggio del 2020) ma idealmente all’Università di 
Verona, relatore Andrea Rodighiero. La stessa tesi dottorale ha a sua 
volta alle spalle altre dissertazioni, soprattutto quella magistrale Gli 
omerismi nella lingua poetica dei corali sofoclei, discussa all’Università 
degli Studi di Milano verso la metà di maggio di qualche anno prima, 
precisamente nel 2014, relatore Giuseppe Zanetto, correlatore Luigi 
Lehnus, e quella triennale dal titolo Gli Homerische Wörter di Manu 
Leumann, relatrice Maria Patrizia Bologna, discussa due anni prima. 
Per fortuna, o per sfortuna, come si vede dall’originaria ambizione 
di mappare tutti i corali di Sofocle, i risultati che qui si pubblicano 
sono limitati a sole due tragedie, si spera nello spirito del noto detto 
popolare di sano buon senso ‘poco ma buono’. D’altronde, come 
viene chiarito meglio nell’introduzione, in particolare al capitolo 
1.2 (§ 1.2.3), cui si rinvia anche per una presentazione dei criteri 
metodologici e degli obiettivi adottati in questo studio, la materia 
su cui lavorare è non solo vastissima, ma anche assai complessa e 
multiforme, e richiede pazienza e attenzione a questioni di dettaglio 
e la capacità di cogliere e apprezzare sfumature spesso sottili; si 
può, inoltre, notare come una costante che è all’origine di tutto sia 
quella delle ‘parole poetiche’, in primis quelle originarie – in tutti i 
sensi che l’aggettivo comporta – omeriche. Ma ancora prima, anche 
queste due tesi(ne) devono ad alcuni docenti e ai loro corsi il mio 



Scavello
Premessa e ringraziamenti

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 4
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 3-6

personale interesse omerico-sofocleo: l’ultimo corso alla Statale 
di Dario Del Corno di Letteratura Teatrale della Grecia Antica, i 
corsi di lingua greca di Francesco Bertolini all’Università di Pavia, 
e il seminario omerico di Mario Cantilena alla Cattolica di Milano. 
Nel concreto, però, questa monografia, ancor più che a Verona e 
Milano, è stata scritta in varie biblioteche europee, grazie a diversi 
soggiorni di ricerca, in particolare la Bodleian e Sackler Libraries 
di Oxford, la University Library di Cambridge, la Staatsbibliothek zu 
Berlin e il Grimm Zentrum della Humboldt Universität a Berlino, la 
biblioteca dell’Institut du Monde Antique et Byzantin di Fribourg, e 
da ultimo la University Library di Utrecht e soprattutto la Hellenic 
and Roman Library dell’Institut of Classical Studies di Londra. A 
tutti coloro che mi hanno supportato in questi soggiorni devo un 
grande ringraziamento, in particolare a Felix Budelmann, Gregory 
Hutchinson, Martin Steinrück e Katherine Harloe. A Oxford ho 
anche potuto imparare molto in homericis da Malcom Davies e 
Richard Rutherford, in fatto di tragedia da Scott Scullion, e in fatto 
di greco da Robert Parker. Ci tengo inoltre a ringraziare tutto il 
personale dei servizi interbibliotecari della Biblioteca ‘Arturo Frinzi’ 
dell’Università di Verona per il formidabile supporto nel procurare 
articoli talora assai difficilmente reperibili e sempre in tempi lampo. 
La riconoscenza maggiore la devo però a chi ha guidato il volume e 
la tesi dottorale da cui deriva sin dall’inizio, e fin nei minimi dettagli, 
dove anche qui il verbo guidare si legga in tutte le sue possibili 
semantiche accezioni, ossia Andrea Rodighiero, pungolandomi 
perché questo libro finalmente uscisse (ai cui sproni si sono 
aggiunti quelli più recenti di Mauro Bonazzi, mio supervisor Marie 
Curie in Olanda). Diverse sezioni del libro sono state presentate in 
forma orale in varie conferenze e seminari, in particolare ricordo 
con piacere quelle organizzate insieme alle colleghe e ai colleghi 
veronesi e non solo Anna Maganuco, Margherita Nimis, Francesca 
Chenet, Margherita Spadafora, Alessia Troiani, Marco Duranti 
e Francesco Sironi: l’incontro dottorale “Omero: il sole radioso”. 
Episodi della ricezione omerica, e i due convegni MeTRA 1 e MeTRA 
2 all’interno del progetto di ricerca in seno al quale questo stesso 
libro origina METra – Mapping Epic in Tragedy / Epica e tragedia 
greca: una mappatura, finanziato dal programma di Ricerca di Base 
dell’Università di Verona (attraverso il quale è finanziato anche il 
presente volume in Open Acess) e coordinato da Andrea Rodighiero, 
coadiuvato dal comitato scientifico composto da Enrico Medda, 
Douglas Cairns e Carmen Morenilla Talens. Anche a questi ultimi 
devo diversi spunti, in particolare a Enrico Medda, che insieme a 
Maria Pia Pattoni, ho avuto la fortuna sia stato revisore della mia 
tesi di dottorato: grazie ai preziosi suggerimenti di entrambi questo 
libro ha molto beneficiato, come d’altronde i loro molti lavori omerico-
sofoclei sono stati per me d’esempio. Più di recente, ho molto giovato 



Scavello
Premessa e ringraziamenti

Lexis Supplementi | Supplements 20 5
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 3-6

di indicazioni e critiche ricevute dai membri dell’Hellenistenclub 
di Amsterdam, in particolare da parte di Irene de Jong e Bas van 
der Mije. Ci tengo infine a ringraziare i due revisori anonimi, i 
cui suggerimenti e moniti hanno migliorato importanti aspetti del 
volume, e una serie di studiosi e studiose che nel corso degli anni 
hanno letto o discusso con me alcune parti di questo libro e in vario 
modo, anche da remoto, talora molto remoto, hanno generosamente 
contribuito a migliorarlo: in primis John Davidson, grecista e poeta, 
che è stato il modello principe e gentile cui ispirarsi e al quale un 
libro su Omero e Sofocle deve forse l’idea stessa, e poi in ordine 
sparso Oliver Taplin, Andrea Capra, Marina Cavalli, Maria Grazia 
Ciani, Gherardo Ugolini, Mario Cantilena, Andrea Ercolani, Ester 
Cerbo, Pura Nieto Hernandez, Hannah Roisman, Justina Gregory, 
Emily Allen-Hornblower, Giulia Maria Chesi, Sheila Murnaghan, Pat 
Easterling, Christopher Gill, Paul Demont, Richard Janko, Sotera 
Fornaro, Luigi Lehnus.





Sezione 1
Introduzione

7





Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/001

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

9

1.1	 Epos e Tragedia

﻿

1.1.1	 Mito e saga eroica

Il legame ideale e concreto che unisce l’epos alla tragedia era un 
dato ampiamente acquisito presso gli antichi e ribadito dalla critica 
moderna. Il primo e più chiaro elemento che collega la tragedia 
all’epica è il mito, in particolare la materia mitica della saga 
eroica.1 Non a caso è su questo fondamento che si basa l’autorevole 
definizione del dramma ateniese di Wilamowitz come ‘episodio in sé 
concluso della saga eroica’: «Eine attische Tragödie ist ein in sich 

1  Herington 1985, 64-7 rileva come l’ovvietà del legame mitico tra la tragedia e la 
tradizione poetica precedente, in particolare epica, abbia condotto gli studiosi moderni 
a trascurare tale fattore fondamentale nelle considerazioni sull’origine del dramma. 
Sulla drammatizzazione del mito nella tragedia e in generale sui rapporti tra la saga 
eroica e il dramma cf. Schmid, Stählin 1934, 86-115; Herington 1985, 133-50; Burian 
1997; Anderson 2005; Seidensticker 2005; Sommerstein 2005; Alaux 2011; Buxton 2013, 
121-240. Rispetto all’utilizzo del mito nei tre tragici maggiori cf. in particolare Deforge 
1986 (Eschilo); Jouanna 2007, 609-76 (Sofocle); Jouan 1966 e Wright 2017 (Euripide). 

Sommario  1.1.1 Mito e saga eroica. – 1.1.2 Il narratore e il contesto performativo. 
– 1.1.3 Epos ciclico, Omero e Tragedia. – 1.1.4 La materia e i motivi narrativi: serietà, 
organicità, unitarietà e concentrazione tematica. – 1.1.5 Tecnica drammatica ed etopea. 
– 1.1.6 Profondità concettuale e funzione paideutica. – 1.1.7 La ‘ripresentificazione’ del 
mito sulla scena: mimesi drammatica, re-interpretazione mitica, contesto storico-
culturale del V secolo. – 1.1.8 Conflitto, relativismo etico-morale, riflessione sulla 
sofferenza: eredità omeriche. – 1.1.9 La dimensione tragica in Omero. – 1.1.10 L’influsso 
della langue epica nella lexis tragica.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/001&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 10
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

abgeschlossenes Stück der Heldensage».2 Il contenuto tematico e 
narrativo della tragedia, infatti, appartiene sempre di norma a un 
ciclo epico-eroico: i più ricorrenti sono quello di Troia, di Tebe, degli 
Atridi, degli Argonauti, degli Etoli, di Eracle, di Perseo, di Teseo. 
Tra i drammi pervenuti di Eschilo, Sofocle ed Euripide sono la saga 
troiana e quella tebana a essere rappresentate con più frequenza,3 e 
in generale è rarissimo che le tragedie non siano incentrate su una 
materia mitica tradizionale già oggetto dell’epica: tra le eccezioni 
sono da annoverare la Presa di Mileto e le Fenicie di Frinico, le Etnee, 
i Persiani e il Glauco Marino di Eschilo, l’Archelao di Euripide, e l’Anteo 
di Agatone.4 Come nota Aristotele – che menziona i casi di Alcmeone, 
Edipo, Oreste, Meleagro, Tieste e Telefo, caratterizzati da incesti, 
matricidi, parricidi e figlicidi – l’attenzione dei tragici si focalizza 
però soprattutto sulle vicende di non molte casate caratterizzate da 
profondi dissidi inter-familiari, infrazioni di tabù universali e delitti 
tra consanguinei particolarmente efferati.5 

1.1.2	 Il narratore e il contesto performativo

Ulteriori caratteristiche che accomunano l’epica alla tragedia – 
distinguendo entrambe invece dalla lirica arcaica – riguardano in 
generale la voce narrante e la relazione con il contesto performativo 
e con il pubblico. Nell’epos, di norma, il poeta non nomina mai se 
stesso, né si indirizza espressamente a un tipo di pubblico specifico. 

2  Wilamowitz 19594, 108: «Eine attische Tragödie ist ein in sich abgeschlossenes 
Stück der Heldensage, poetisch bearbeitet in erhabenem Stile für die Darstellung durch 
einen attischen Bürgerchor und zwei bis drei Schauspieler, und bestimmt als teil des 
öffentlichen Gottesdienstes im Heiligtume des Dionysos aufgeführt zu werden». La 
definizione di Wilamowitz riprende la celebre definizione aristotelica della tragedia 
(Po. 49b24-26), integrandola secondo la prospettiva storico-filologica wilamowitziana, 
su cui cf. Ugolini 2013, 22-8. 

3  Delle 33 tragedie pervenute quasi la metà, 15 drammi, sono di materia troiana, cf. 
Schmid, Stählin 1934, 88; Ambühl 2010; Anderson 1997, 105. Per uno studio complessivo 
sulla drammatizzazione dei poemi appartenenti al ciclo epico nella tragedia, con 
particolare attenzione ai drammi pervenuti frammentariamente cf. Sommerstein 2015, 
il quale rileva come l’interesse nei poemi ciclici sembra iniziare con la figura di Eschilo.

4  Cf. Sommerstein 2005, 163: «myth was the basis of well over 99 percent of all the 
tragedies that were written – and often the same stories were returned to, over and 
over again», e si veda anche Herington 1985, 129.

5  Po. 1453a17-22: νῦν δὲ περὶ ὀλίγας οἰκίας αἱ κάλλισται τραγῳδίαι συντίθενται, οἷον 
περὶ Ἀλκμέωνα καὶ Οἰδίπουν καὶ Ὀρέστην καὶ Μελέαγρον καὶ Θυέστην καὶ Τήλεφον καὶ 
ὅσοις ἄλλοις συμβέβηκεν ἢ παθεῖν δεινὰ ἢ ποιῆσαι, cf. Burian 1997 e Anderson 2005, 
124-5, 130; per una casistica delle varie tipologie di conflitti e delitti inter-familiari 
nella tragedia cf. Schmid, Stählin 1934, 90-3 e in generale Belfiore 2000. In queste 
pagine introduttive sulla relazione tra epica e tragedia ritorna costantemente il nome 
di Aristotele. Questo perché, come nota giustamente Herington (1985, 135), Omero è il 
modello della tragedia indiscutibile per il filosofo.



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 11
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

L’autorevolezza di cui è investito è quella che elargiscono le Muse 
ed egli racconta gli eventi della saga eroica in modo oggettivo e 
spassionato.6 Ben diversa la situazione della lirica: qui la personalità 
del poeta emerge in maniera spesso distintiva, e il luogo specifico 
del contesto performativo è dirimente rispetto alle tematiche e al 
significato del componimento poetico, oltre a essere fondamentali le 
aspettative e la eventuale committenza dell’uditorio, che è costituito 
sempre da un pubblico determinato e legato alla situazione extra-
poetica (eteria, tiaso, simposio, festa o rito religioso).7 La tragedia 
sotto questi aspetti è in stretta correlazione con l’epica: la medesima 
autorità del mito è quella che implicitamente garantisce il valore 
della rappresentazione drammatica; e la voce del tragediografo è 
completamente assente, celata in un’anonimia ancora maggiore 
rispetto a quella del cantore epico nella misura in cui scompare nel 
dramma anche la voce narrante onnisciente dell’epos. Inoltre, benché 
la tragedia sia inserita in un contesto sacrale e festivo e rifletta 
inevitabilmente anche la realtà storico-sociale dell’Atene del V secolo, 
non vi è un’influenza determinante del luogo e del contesto extra-
poetico che informa a priori il contenuto e il significato del singolo 
dramma. Anzi, proprio la drammatizzazione di episodi della saga 
eroica consente, come avviene nel racconto epico, che il mito acquisti 
un valore paradigmatico universale, che non è vincolato all’hic et 
nunc della performance o una situazione storico-sociale e religiosa 
determinata.

1.1.3	 Epos ciclico, Omero e Tragedia

Da un punto di visto del materiale poetico la tragedia si fonda dunque 
sui cicli narrativi della saga eroica. Rispetto a Omero, tuttavia, 
è molto raro che gli episodi specifici che costituiscono la trama 
dell’Iliade e dell’Odissea vengano fatti oggetto di una rappresentazione 

6  Cf. Graziosi, Haubold 2009, 98: «with the exception of the Works and Days and the 
Homeric Hymn to Apollo […] the poet never specifies a preferred audience in extant epic». 

7  Cf. Graziosi, Haubold 2009, 100-1: «In general, lyric poems display a greater variety 
of […] content than epic poetry. The personality of the poet and the addressee, the 
place of composition and the occasion for the performance are often explicitly evoked 
and have a direct impact on the form and content of the poems: we are meant to 
imagine that lyric poems are tailored to specific situations, whereas epic does not 
usually specify a privileged audience». È inoltre significativo che nella lirica il mito, 
quando sia presente, assume spesso la forma della gnome, ed è di norma interpretato 
come exemplum proiettato verso le circostanze presenti che accomunano il poeta e il 
suo pubblico. Rispetto alla mancanza di una demarcazione precisa dell’uditorio, sulla 
scia dell’epica, la tragedia è preceduta dall’esperienza dell’epica-lirica di Stesicoro. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 12
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

drammatica.8 Sono cioè di norma i poemi ciclici a costituire lo sfondo 
delle vicende del dramma, non i due poemi omerici: una materia spesso 
attigua, soprattutto nel caso degli episodi appartenenti al ciclo troiano 
antecedenti e successivi all’Iliade, ma mai completamente coincidente 
con l’ordito dei due poemi di Omero.9 La totalità di queste epiche non 
ci è però pervenuta, se non in frammenti assai esigui, mentre le trame 
generali e gli episodi principali sono ricostruibili sulla base di compendi 
molto più tardi, di Proclo e Apollodoro.10 Se dunque è possibile sulla 
scorta della conoscenza di base del plot stabilire in quali casi un dramma 
si fondasse sulla materia ciclica, molto più arduo, se non impossibile, è 
invece valutare il debito letterario e poetico della tragedia con l’epos 
ciclico. Considerata la mancanza di corrispondenza tematica tra la 
produzione drammatica e i due poemi omerici, si potrebbe di primo 
acchito ritenere secondaria l’importanza dell’epos omerico in relazione 
alla tragedia. A partire dall’antichità, tuttavia, a cominciare dai giudizi 
platonici e aristotelici e fino alla critica odierna, è proprio la poesia di 
Omero a costituire il modello e il termine di paragone costante per i 
tragici. Questa preminenza omerica si spiega, infatti, non appena dal 
mero contenuto si passino a considerare altri elementi fondamentali: 
la strutturazione della materia, temi e motivi, la dizione e la tecnica 
narrativa, la caratterizzazione dei personaggi, la funzione estetica di 
intrattenimento, la riflessione sui valori etico-morali, la profondità e 
la complessità della visione esistenziale, il messaggio paradigmatico 
e paideutico.11 

8  Un caso eccezionale sembra essere quello di due trilogie perdute di Eschilo che 
drammatizzano gli stessi avvenimenti dei due poemi omerici, quasi a rivaleggiare con 
Omero nella riproposizione di un’Iliade (Mirmidoni, Nereidi, Frigi, seguiti forse dal 
dramma satiresco Thalamopoioi) e di un’Odissea (Pshychagogoi, Penelope, Ostologoi e 
il dramma satiresco Circe) tragiche. Sulla trilogia di Achille cf. Michelakis 2002, 22-
57; su quella odissiaca cf. Mette 1963, 127-30; Stama 2022 e Lupi 2022a, oltre che per 
entrambe Sommerstein 2008 ad locc. Sofocle sembra aver portato in scena episodi 
odissiaci nei drammi perduti Nausicaa, Feaci, e Niptra, ma l’ignoranza pressoché totale 
delle trame che vi erano trattate impone grande cautela, cf. Sommerstein 2015, 461-2. 
L’unica altra tragedia incentrata su un episodio omerico, è il Reso pseudoeuripideo, che 
drammatizza la vicenda della Dolonia, su cui cf. Fries 2014; Liapis 2017. 

9  Cf. Rodighiero 2013, 117: «per lo più le storie drammatizzate si possono non tanto 
perfettamente sovrapporre, quanto piuttosto accostare per contiguità e continuità 
narrativa al mondo omerico». 

10  Sui poemi del ciclo in generale cf. Fantuzzi, Tsagalis 2015. 

11  Sulla base di alcuni di questi paralleli che verranno ora passati in rassegna J. 
Herington (1985, 135) arriva a ipotizzare che i tragediografi abbiano consapevolmente 
applicato le tecniche narrative omeriche ai poemi ciclici: «the early tragedians seem 
to have proceeded somewhat as we have already seen them proceed in the matters of 
meter and dialect. They mixed; they applied the techniques that they had learned from 
the Homeric epic to the story material they found in the cyclic epic», domandandosi se 
il grande innovatore possa essere stato Eschilo, il quale per primo avrebbe voluto «to 
rival or replace the entire corpus of cyclic epic, using a combination of the Homeric 
techniques with the new visual and musical resources of tragedy?» (135).



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 13
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

1.1.4	 La materia e i motivi narrativi: serietà, organicità, 
unitarietà e concentrazione tematica

Nella riflessione aristotelica sull’‘oggetto’ dell’imitazione poetica, i 
due poemi omerici vengono considerati come corrispondenti rispetto 
alla tragedia. Il dato analizzato da Aristotele è quello della ‘serietà’, 
o meno, dei caratteri che agiscono (Po. 1448a1-4): così come Omero 
fu il massimo poeta nel genere serio, ma introdusse anche il comico, 
l’Iliade e l’Odissea costituiscono il prodromo della tragedia, mentre il 
Margite rappresenta l’archetipo della commedia (Po. 1448b34-49a2). 
L’imitazione di personaggi seri, a indicare la gravità del soggetto 
trattato, è evidentemente estendibile anche a molti altri poemi epici 
perduti, ma che Aristotele era ancora in grado di leggere. Il fatto 
che il filosofo sotto questo aspetto restringa il paragone al solo epos 
omerico, se da un lato rispecchia la predilezione più volte ribadita 
nella Poetica per l’arte di Omero, dall’altro sembra evidenziare 
indirettamente una qualità più profondamente seria e tragica 
nell’Iliade e nell’Odissea rispetto all’epos ciclico. 

Per quanto concerne l’architettura narrativa, la definizione 
di Aristotele del dramma come «imitazione di un’azione seria 
in sé compiuta, avente una certa grandezza» (Po. 1449b24-25 
μίμησις πράξεως σπουδαίας καὶ τελείας μέγεθος ἐχούσης) – ricalcata 
nell’«abgeschlossenes Stück» di Wilamowitz – mette invece in luce 
un primo effettivo parallelo con Omero: la struttura chiusa dell’opera, 
che prevede un inizio e una conclusione, secondo un impianto 
organico e unitario. Naturalmente con la differenza che il μέγεθος, 
la durata e l’estensione della narrazione epica, è assai maggiore 
che nella tragedia, oltre al fatto che l’epos consente di seguire 
parallelamente vicende differenti e di riprendere i fili del racconto 
a distanza. La tragedia è invece vincolata alla rappresentazione 
continua di un singolo evento, agito sulla scena dagli attori, e nel 
caso di accadimenti passati o avvenimenti fuori scena deve ricorrere 
rispettivamente alla narrazione retrospettiva e ai discorsi dei 
messaggeri (Po. 1459b17-30). 

Una tragedia rappresenta inoltre solo un episodio selezionato dal 
poeta all’interno della saga, un particolare e significativo segmento 
narrativo, che espanso attraverso la drammatizzazione consente di 
esplorare in profondità le azioni e i sentimenti cruciali dei protagonisti. 
Questa medesima concentrazione narrativa su personaggi e 
avvenimenti critici della vicenda mitica caratterizza però già l’Iliade 
e l’Odissea, come sottolinea Aristotele nella Poetica a più riprese 
a proposito della coesione strutturale dei poemi (Po. 1451a16-35, 
1459a30-b7, 1462b3-11): in questo Omero si distingue mirabilmente 
rispetto agli altri poeti ciclici – che raccontano in sequenza episodi 
molteplici, slegati e privi di un focus unitario – concentrandosi su 
alcuni momenti salienti della guerra troiana e della parabola di 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 14
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

Achille, e delle peregrinazioni e del ritorno di Odisseo – e in questo 
modo anticipando la tragedia.12

Dal punto di vista strutturale della materia e dell’intreccio, 
inoltre, i due poemi omerici rappresentano il modello di numerosi 
story-patterns e motivi narrativi che affondano le radici nell’immenso 
bacino di temi e topoi tradizionali. Ad un primo livello la macro-
struttura complessiva dell’Iliade come poema bellico e dell’Odissea 
quale epopea del ritorno forniscono i due prototipi narrativi della 
guerra e dell’assedio da una parte, e del nostos dall’altra, che si 
ritrovano alla base di molteplici tragedie. Ma in Omero la ricchezza 
tematica presenta una gamma amplissima, che quasi sempre funge da 
prototipo per una serie di motivi tematici e strutturali che ricorrono 
più frequentemente nei drammi, tra i quali si possono annoverare 
quelli dell’agone verbale, della persuasione, del lamento funebre, 
della supplica, della vendetta, dell’inganno, della comprensione 
tardiva, del riconoscimento, del rovesciamento inaspettato della 
sorte, dell’errore e della conseguente peripezia. 

1.1.5	 Tecnica drammatica ed etopea

Anche rispetto alla tecnica drammatica Omero rappresenta il modello. 
La tragedia – con l’esclusione degli stasimi corali – è interamente 
strutturata attraverso la successione di dialoghi, composti di 
innumerevoli battute scambiate tra i personaggi sulla scena. 
Questo carattere mimetico e drammatico è però già fondamentale 
nei poemi omerici, che per metà sono costituiti da scene dialogiche. 
Pertanto Platone può arrivare a sostenere che se si elimina la 
componente diegetica in Omero – i raccordi connettivi del narratore 
tra i discorsi dei personaggi – ciò che resta sono solo i dialoghi tra i 
protagonisti, ossia si ha una tragedia (Resp. 392e-394c). Aristotele, 
invece, definisce la tecnica imitativa dei poemi omerici come μιμήσεις 
δραματικάς (Po. 1448b34-8, 1460a5-11).13 Questa dimensione dialogica 
è naturalmente ‘agita’ nella tragedia dagli attori nella finzione 
scenica, i quali incarnano i personaggi.

Anche sotto questo punto di vista è istituibile però un parallelo con le 
recitazioni rapsodiche: come testimonia la figura di Ione nell’omonimo 

12  Cf. Graziosi, Haubold 2005, 38: «If Hesiodic poetry gives a general account of 
the history of the cosmos from its origins to the present day, the poems attributed to 
Homer ‘zoom in’ and explore in detail crucial moments within that history», e cf. anche 
Herington 1985, 135. Sotto questo aspetto risulta emblematico come Aristotele, sulla 
base della condensazione tematica dei poemi omerici di contro all’assemblaggio di 
episodi plurimi nei poemi ciclici, sostenga, come è noto, che dall’Iliade e dall’Odissea 
sia possibile trarre una o al massimo due tragedie, mentre dai Canti Ciprî o dalla Piccola 
Iliade se ne possano ricavare molte (Po. 1459b4-7).

13  Cf. Čolaković, 2019, 13, 19.



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 15
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

dialogo platonico, i rapsodi non si limitavano a declamare le sezioni in 
oractio recta ma attraverso la modulazione della voce, l’espressione 
delle emozioni, la postura e i gesti si comportavano come dei proto-
attori, entrando per così dire nella parte del singolo personaggio 
(Ion 535b1-5).14 Con il dramma naturalmente il carattere dialogico 
viene sviluppato e intensificato fino ai massimi livelli, trovando la 
sua espressione culminante nel confronto serrato delle sticomitie. 
Infine, andrà ricordato sulla scorta ancora di Aristotele (Po. 1460a5-
11) che i poeti ciclici utilizzano in misura consistentemente minore 
il dialogo tra i protagonisti rispetto ai due poemi omerici, che sotto 
questo aspetto costituiscono dunque il precedente più diretto della 
tragedia.15

Ma ancora più che nella dimensione drammatica di per sé, il modello 
omerico agisce nella funzione che i discorsi hanno nel plasmare i 
caratteri dei personaggi. È infatti attraverso il dialogo che l’ethos 
dei caratteri prende forma in Omero, e che mediante uno spettro 
variegatissimo di tonalità e sfumature viene illustrata la molteplicità 
delle passioni e dei moti dell’animo umano.16 È ancora Aristotele a 
sottolineare la grande qualità drammatica e la proprietà fortemente 
caratterizzante dei discorsi nei poemi omerici (Po. 1448b34-36, 
1460a5-11); ma è forse un altro filosofo, Democrito, a cogliere ancora 
meglio come Omero, evidentemente in possesso di una natura divina, 
attraverso una poesia dotata di infinita poliedricità sia riuscito in 
una creazione artistica così complessa e straordinaria, realizzando 
un vero e proprio ‘universo’ morale e immaginativo: Ὅμηρος φύσεως 
λαχὼν θεαζούσης ἐπέων κόσμον ἐτεκτήνατο παντοίων (68 F B 21 D.-K.). 
Questa eccezionale capacità descrittiva dei caratteri attraverso i 
discorsi che essi pronunciano dispiegata da Omero viene ripresa dai 
poeti tragici, e sottoposta a un ulteriore affinamento nel delineare 

14  Socrate stesso nel dialogo nomina significativamente insieme rapsodi e attori, 
elogiandoli ironicamente per sapienza: ἀλλὰ σοφοὶ μέν πού ἐστε ὑμεῖς οἱ ῥαψῳδοὶ καὶ 
ὑποκριταὶ καὶ ὧν ὑμεῖς ᾄδετε τὰ ποιήματα (Ion 532d6-7). L’attorialità dei rapsodi è messa 
in luce anche dalla foggia del vestiario sontuoso e vistoso (Ion 530b6-8, 535d2-5), 
dalla piattaforma dalla quale recitano (Ion 535e2), e dal largo pubblico che assiste 
alla performance nei festivals (Ion 535d4-5); ed è comprovata anche da Arist. Po. 
62a6-7 e Rhet. 1403b20-4, cf. Herington 1985, 11-15. Lo stesso effetto prodotto nella 
declamazione dalla cadenza ritmica dell’esametro, distante dall’inflessione normale 
del parlato, non doveva d’altronde essere molto dissimile dalla resa recitativa delle 
sezioni dialogiche del dramma. 

15  Cf. Griffin 1977, 49-50 e Herington 1985, 267, nota 43. Le sezioni dialogiche sono 
d’altronde molto minori anche in Esiodo rispetto a Omero.

16  Cf. Di Benedetto 1994, viii: «C’è in Omero una prodigiosa capacità narrativa a 
livello fattuale, fin nelle più intime pieghe di ciò che è percepibile e raccontabile»; 
Richardson 1993, 35: «the use of epic narrative mode gave Homer a wider scope, which 
enabled him to become the supreme master of fiction».



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 16
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

la personalità dei personaggi e nell’approfondirne la psicologia.17 
L’elaborata caratterizzazione dell’ethos è inoltre ciò che consente, 
tanto in Omero quanto nella tragedia, l’espressione dei sentimenti; 
ed è attraverso l’immedesimazione dell’uditorio e degli spettatori in 
queste emozioni provate dai personaggi che sia la poesia omerica 
che il dramma coinvolgono e commuovono, producendo nello stesso 
tempo un intenso piacere emozionale e intellettuale.18 

1.1.6	 Profondità concettuale e funzione paideutica

Accanto, e spesso in stretta correlazione con l’ethos dei caratteri, 
Omero presenta costantemente attraverso i suoi personaggi una 
serie di concezioni etico-morali e di prospettive esistenziali sulla 
vita umana. Questa funzione della poesia è quanto Aristotele 
identifica con la categoria della dianoia, il ‘pensiero’, ciò attraverso 
cui i personaggi formulano un giudizio, dimostrano un punto di 
vista, persuadono l’interlocutore, esprimono un’idea universale (Po. 
1450a 6-7, 1450b4-12; 1456a34-b8): a giudizio del filosofo, anche per 
quanto concerne la dianoia, Omero ha superato tutti gli altri poeti (Po. 
1459b16). Questa tensione etica e profondità di visione rappresentano 
nuovamente il modello per l’indagine sui valori della società e sulla 

17  Cf. Schmid, Stählin 1934, 97-8: «Homers glänzende Charakterisierungkunst 
leuchtete ihnen hier voran, und die Neugestaltungen der zwei älteren Tragiker in 
dem knappere und plastischere Formen fordernden Drama sind des großen Vorbildes 
nicht unwürdig»; in maniera risoluta ed efficace si esprime a riguardo Scodel 2010, 11: 
«Tragedies only rarely took their plots directly from the Iliad or Odyssey, but the epics 
taught the tragedies how to create characters and how to attain emotional effects; 
the audiences at rhapsodic performances, like those at tragedies, cried», cf. anche 
Herington 1985, 69. 

18  Cf. Easterling 1997, 24: «from Homeric poetry onwards it had been well understood 
by audiences that the heroes could serve as paradigms for anyone to identify with» 
[corsivo nell’originale]. L’immedesimazione nei personaggi, che consente di provare 
gioia e dolore, paura e pietà per azioni altrui come se fossero proprie è teorizzata per 
la prima volta come proprietà intrinseca e specifica della poesia da Gorgia, cf. Hel. 
8-10, 82 B 9 11 D.-K., e sarà ripresa dalla speculazione di Platone (si pensi al potere 
psicagogico della tragedia in Resp. 606b) e di Aristotele. Questo processo identificativo 
del pubblico è espresso vividamente anche da un frammento del poeta comico Timocle 
(fr. 6, 5-7 K.-A.); in generale si vedano Havelock 1963, 20-60; Lada 1996, e cf. Griffin 
1998, 55. Sul piacere come carattere peculiare della poesia da Omero a Aristotele cf. 
Gentili 2006, 68, 94 ss.; Halliwell 2002, 65-70, 177-206; sul valore intellettuale delle 
emozioni cf. Konstan 2001, 1-26 e Croally 2005, 60.



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 17
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

condizione dell’uomo all’interno del mondo che diviene centrale nella 
riflessione tragica.19

Alla dimensione concettuale, che permea tanto l’epica omerica 
come il dramma, si collega, infine, un ultimo elemento che unisce i 
due generi poetici: la funzione paideutica. Attraverso la creazione di 
personaggi e di azioni paradigmatici della condizione umana Omero 
aveva fornito un modello etico e ideologico con cui interpretare la 
realtà. La visione omerica del mondo, con il progressivo affermarsi 
dell’autorità dell’Iliade e dell’Odissea, che diventano i capisaldi 
dell’educazione e della cultura a partire dal VI secolo, possiede 
dunque una intrinseca valenza didattica. Essa si esplica di norma 
senza il ricorso a categorie etiche del pensiero astratto quali 
massime, insegnamenti o decaloghi, ma attraverso l’agire concreto 
dei personaggi nel corso di determinate situazioni, secondo una 
morale oggettiva, episodica, relativa, conflittuale e contraddittoria. 
La tragedia, recuperando la dimensione distanziata nel passato e 
autorevolmente valida del mito e la rappresentazione omerica di 
eroi dal comportamento e dal destino esemplare, eredita e sviluppa 
ulteriormente questa funzione paideutica dell’epica omerica.20

19  Le problematiche inerenti alcuni valori etico-morali cardine nel mondo omerico 
quali la sanzione e il riconoscimento sociale dello status dell’eroe, il desiderio 
dell’affermazione di sé in un contesto fortemente competitivo, la rivendicazione della 
ritorsione in caso di un’offesa subita, l’importanza di una giustizia distributiva e 
pragmatica nella soluzione dei conflitti, la capacità di riflessione e di moderazione, la 
responsabilità del singolo nei confronti della collettività dei philoi, i sentimenti altruistici 
e di affetto riservati ai propri cari, la pietà e la sepoltura per i morti – simboleggiati 
in alcuni termini pregnanti: timé, hybris, nemesis, aidós, dike – si ritrovano tutti nella 
tragedia, dove vengono nuovamente esplorati e problematizzati. Sulla relazione del 
dramma con l’etica omerica e in generale arcaica cf. Cairns 2005; 2013a; in generale sui 
valori morali nel pensiero greco arcaico cf. la sintesi di Gill 1995 con ricca bibliografia.

20  Sulla funzione didattica della tragedia in stretta correlazione con l’epica omerica 
insiste particolarmente Havelock 1985, che definisce il dramma un «supplement to 
Homer» (63, 79), e ribadisce come (79) «Greek drama is a disguised corpus of oral wisdom 
contained within a narrative matrix, the mythos which preserves it», cf. anche Cerri 
1992, 327 e Croally 2005. Sull’importanza del mantenimento del mito come soggetto 
con intento didattico, cf. Canfora 2001, 133: «era una scelta consapevole, inerente 
alla funzione nel senso più ampio didattica del teatro tragico. Per un verso il pubblico 
si dispone a una migliore comprensione proprio in virtù del dominio ‘preventivo’ che 
ha della materia: accoglie con piena comprensione e maggiore diletto trame già note. 
Per l’altro può essere più efficacemente ammaestrato appunto attraverso una materia 
che fa parte delle sue forme mentali (allo stesso modo della sacra rappresentazione 
intorno alla cattedrale nel Medioevo occidentale)». Sulla morale situazionale e concreta, 
direttamente ‘vissuta’ dai personaggi e non ‘spiegata’ attraverso un insegnamento 
astratto in Omero si veda Havelock 1963, 165-253; 1985, 90-108.



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 18
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

1.1.7	 La ‘ripresentificazione’ del mito sulla scena:  
mimesi drammatica, re-interpretazione mitica, 
contesto storico-culturale del V secolo

Si è finora discusso di paralleli strutturali, contenutistici, funzionali 
e concettuali tra la tragedia e Omero, ma vi è una dimensione 
fondamentale che è stata finora ignorata, e di cui si tratterà a breve: 
la componente epico-omerica della lingua tragica. Prima occorre però 
rilevare sinteticamente anche alcune differenze che, pur nella forte 
correlazione tra i due generi, intercorrono tra il dramma e l’epos. 

Da un punto di vista tematico, si è già accennato a come la tragedia 
privilegi eventi a tinte fosche e traumatici, in particolare rispetto 
alla violazione di tabù collettivi e a casi di omicidi e di suicidi che 
avvengono all’interno di clan familiari caratterizzati nel mito da 
vicende particolarmente funeste. Come noto, l’epos sembra invece 
evitare di norma aspetti sconvolgenti e orrorifici, ed episodi di 
violenza fratricida all’interno del medesimo genos. La predilezione 
per dissidi e uccisioni inter-familiari nel dramma è d’altronde da 
connettere a una caratteristica che contraddistingue in generale 
la tragedia, la tendenza all’estremizzazione: l’esacerbazione delle 
tensioni e dei conflitti conduce spesso all’annientamento fisico dei 
protagonisti, e viene spinta al limite nel caso di consanguinei. 

La più importante differenza tra l’epica e la tragedia risiede 
però nel passaggio dalla narrazione diegetica, il racconto della 
voce narrante onnisciente ed esterna alle vicende di avvenimenti 
già accaduti nel passato mitico, alla rappresentazione e alla mimesi 
drammatica, in cui quei medesimi avvenimenti accadono nell’hic et 
nunc durante lo spettacolo teatrale sulla scena. Dalla dimensione di 
passato remoto, nel quale è invariabilmente distanziato nell’epos, 
il mito viene quindi ‘ripresentificato’ e personificato dagli attori, i 
quali assumono nella finzione scenica simboleggiata dalla maschera 
l’identità degli eroi che ricompaiono di fronte agli spettatori in carne 
e ossa.21 Gli eventi mitici rivissuti in diretta nella simulazione dello 
spazio e del tempo teatrale dovevano impressionare ed emozionare 
molto il pubblico, che si vedeva comparire davanti le figure venerande 
degli eroi, appartenenti alla storia sacra, e assisteva alle loro azioni e 

21  Cf. Lanza 1997, 80: «la tragedia infatti evoca in ogni caso il passato e lo ripresentifica 
nella rappresentazione drammatica»; di «re-embodiment» parla Buxton 2013, 121. Cf. 
anche Cerri 1992, 301-2: «travestendosi [l’attore], assume convenzionalmente l’identità 
del personaggio, parla e agisce come se fosse lui, imita e simula come presente un’azione 
passata, dà vita a una vera e propria finzione scenica. Il pubblico non si limita più ad 
ascoltare un racconto, ma assiste ormai a uno spettacolo teatrale» e Del Corno 1998, 
9-13, il quale rileva come (12) «la trasformazione si manifesta già al livello linguistico 
nel sistema dei verbi: l’azione tragica si svolge al presente, mentre l’azione epica è 
narrata al passato». 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 19
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

ai loro discorsi come se fossero vivi.22 D’altro canto l’abolizione della 
distanza che, anche nei momenti dialogici in cui il cantore/rapsodo 
epico dava la parola ai singoli eroi, era comunque garantita dall’epos, 
consente un’immedesimazione nei personaggi agenti sulla scena e 
conseguentemente un coinvolgimento emotivo molto più intensi da 
parte degli spettatori. 

La tragedia si differenzia ulteriormente dall’epica per altri tre 
elementi fondamentali, appartenenti ad altrettante forme d’arte, già 
elaborate nella cultura greca arcaica e nei generi poetico-musicali 
tradizionali, che ricongiuntisi nel dramma ne fanno un evento 
performativo poliedrico: la varietà metrica e ritmica, che consente 
ai personaggi di esprimersi su registri assai differenti, dal parlato 
al recitativo al canto; la musica, che doveva avere una funzione 
emozionale molto potente, soprattutto nei corali e nelle monodie; 
la danza, che ritmava e informava i canti del coro. A queste vanno 
inoltre aggiunte quelle caratteristiche peculiari del genere teatrale, 
che conferiscono la spettacolarità tipica della rappresentazione 
drammatica: la scenografia, le maschere, i costumi e gli oggetti 
scenici.23 

La drammatizzazione di singoli episodi cruciali della saga eroica 
presenta inoltre un’altra importante conseguenza: il drammaturgo 
deve inevitabilmente espandere gli avvenimenti narrati nell’epica, 
dilatandoli nei discorsi dei personaggi e dando forma alla trama 
attraverso la scrittura della sceneggiatura. Questo processo esige da 
un lato una forte capacità inventiva nell’attribuzione di innumerevoli 
battute ai protagonisti, dall’altro consente una notevole libertà 
creativa. Proprio la sceneggiatura, in primis la caratterizzazione 
dei personaggi, insieme alla scelta della disposizione della materia, 
della successione degli avvenimenti, dei protagonisti e dei personaggi 
minori è ciò che dà luogo a un ulteriore aspetto di fondamentale 
importanza che distingue il dramma dall’epica: l’interpretazione 
del mito. Ogni volta che una tragedia drammatizza un episodio 

22  Cf. Del Corno 1998, 12: «grazie alla drammatizzazione del mito, l’immobilità 
dell’‘accaduto’ si trasforma nel sistema dinamico e dialettico dell’‘accadere’: e l’energia 
traumatica di questo processo dovette trasmettere un’emozione incomparabile agli 
spettatori della tragedia». Sul coinvolgimento emotivo e sulla sorpresa del pubblico cf. 
anche Herington 1985, 136: «for contemporaries it must have been dazzling enough, 
especially in the early years, when each Dionysia might reveal to the audience for the 
first time ever an Orestes, say, or a Memnon, or a Niobe, or an Oedipus, who was no 
longer a mere mechanical component in a famous story but who breathed, walked, and 
above all, spoke for himself».

23  Purtroppo, si tratta per noi di aspetti quasi completamente perduti, difficilmente 
ricostruibuili: sulla musica nella tragedia cf. West 1992, 350-5; Wilson 2005; Power 2012 
(su Sofocle in particolare); sulla danza e sulla performance nel dramma cf. Halleran 
2005; su metrica e ritmica e sugli elementi scenici e scenografici cf. rispettivamente 
le voci «Greek Meter and Rhythm» (L. Battezzato) e «Props» (C. Lusching) in Roisman 
2014, 2, con ricca bibliografia. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

della saga eroica vi è sempre una prospettiva con la quale gli eventi 
immutabili e ‘già scritti’ del mito sono ri-letti e re-interpretati. Sia 
il tragediografo che il pubblico conoscono perfettamente a priori 
le linee portanti della trama e l’esito della storia. L’architettura di 
fondo e la conclusione di ogni vicenda non sono modificabili, perché 
si tratta di episodi che sono di fatto ‘già accaduti’ nel passato mitico, 
ma che ‘riaccadono’ nel tempo alternativo della finzione teatrale.24 
Ciò che ogni volta è nuovo e originale è però la modalità con cui essi 
sono portati in scena: il significato che si attribuisce agli eventi, la 
valutazione e il giudizio che i personaggi esprimono su di essi, le 
scelte, le motivazioni, le intenzioni, le emozioni e i valori che animano 
i protagonisti, le prospettive etiche e i dilemmi morali e religiosi che 
vengono esplorati, il rapporto con gli dèi e con le circostanze del 
reale che viene inquisito. Ed è proprio la dialettica tra l’inalterabilità 
necessaria del mito e la novità della sua interpretazione e del 
messaggio che il tragediografo ne trae a costituire la dinamica 
propria del teatro tragico. Come scrive Diego Lanza «il mito non è 
ciò che serve a spiegare, ma è ciò che deve essere spiegato»,25 e ogni 
tragedia ne è una difficile decifrazione, una nuova possibile e diversa 
spiegazione. Questa prerogativa del dramma, votata all’originalità 
ermeneutica, è d’altronde favorita – se non imposta – dal contesto 
agonistico della gara drammatica che ritorna annualmente durante 
il festival delle Grandi Dionisie e richiede, soprattutto nella sua 
funzione di spettacolare intrattenimento del pubblico, una costante 
novità. I soggetti portati in scena sono infatti sempre i medesimi, 
come dimostrano molti titoli di drammi ricorrenti testimoniati 
nel corpus complessivo della poesia tragica: Edipo, Tieste, Medea, 
Alcmeone, Filottete, Telefo, Alcmena, Issione, Oreste sono tutte 
tragedie che vantano almeno dalle 5 alle 8 attestazioni,26 e i casi 
della duplice messa in scena dell’Ippolito di Euripide, e dell’Edipo 
Re e dell’Edipo a Colono di Sofocle dimostrano come fosse possibile 

24  In questa tensione paradossale tra evento mitico già ‘avvenuto’ e ‘deciso’ a priori, 
e apparente accadere reale delle ‘decisioni’ dell’eroe tragico durante la finzione creata 
dal tempo scenico, D. Del Corno (1998, 14-15) vede inoltre simboleggiata una delle 
riflessioni di fondo della speculazione tragica, la dialettica tra libertà e necessità: 
«l’accaduto viene confutato dalla riattualizzazione del suo accadere, e tuttavia questo 
accadere non può che essere identico all’accaduto. Ma l’assurdo implicito in questa 
sfida si risolve in un livello superiore di consapevolezza, che nella forma della tragedia 
individua un modello fondamentale per l’interpretazione della condizione umana – l’idea 
del ‘tragico’ come conflitto inconciliabile tra libertà e necessità. Nel presente della 
mimesi teatrale l’evento mitico si configura come l’oggetto di una decisione della volontà 
umana; ma questa immagine è illusoria – è essa stessa un inganno. L’eroe tragico decide 
‘liberamente’ la sorte che gli è ‘necessariamente’ assegnata dal mito».

25  Lanza 1997, 84; cf. anche Wright 2017, 471-2.

26  Cf. Burian 1997, 184, il quale rileva emblematicamente come dei tragici più 
antichi – Frinico, Pratina e Cherilo – tutti i titoli delle perdute tragedie si ritrovano 
nella produzione successiva. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 21
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

che il medesimo tragediografo tornasse a rappresentare un soggetto 
già esplorato in precedenza. In questo senso P. Burian arriva a 
parlare del genere tragico come ‘intrinsecamente intertestuale’,27 e 
sottolinea l’importanza decisiva delle aspettative del pubblico, forte 
non solo della conoscenza pregressa del mito, ma anche di molteplici 
versioni teatrali della medesima vicenda mitica andate in scena 
precedentemente.28 

In parte collegato con la reinterpretazione del mito è poi un 
altro aspetto che caratterizza la tragedia in opposizione all’epos: 
il contesto storico-culturale dell’Atene del V secolo, e gli influssi 
che esso esercita nel dramma. Le nuove istituzioni giuridiche e 
democratiche e le pratiche collettive del voto, delle assemblee, dei 
processi, si insinuano affiorando spesso nella dimensione eroica 
del dramma, e riflettono la coscienza dei valori nuovi dell’Atene 
democratica, segnando quello che è stato definito come moment 
tragique. Il dibattito culturale contemporaneo della sofistica è 
anch’esso rispecchiato nella tragedia, soprattutto nell’influenza 
esercitata dalla retorica e dal pensiero e dal linguaggio astratti, che 
si ripercuotono principalmente nella contrapposizione antilogica tra 
i discorsi negli agoni e nelle sticomitie del dramma.29 

1.1.8	 Conflitto, relativismo etico-morale, riflessione  
sulla sofferenza: eredità omeriche

La distanza che separa la tragedia da Omero è dunque un fattore 
presente su molteplici livelli e ineludibile rispetto a un’interpretazione 
del dramma come genere performativo dalla specifica fisionomia 
drammatica, poetica e musicale e come espressione artistica radicata 
nel contesto storico e culturale ateniese del V secolo. Vi sono tuttavia 
dei legami di fondo che accomunano la tragedia all’epos omerico su un 
piano forse ancora più profondo, il riconoscimento dei quali dipende 
probabilmente dal modo in cui si legge, e si interpreta il significato 

27  Burian 1997, 179: «If, from the point of view of its plots, Greek tragedy constitutes 
a grandiose set of variations on a relatively few legendary and formal themes, forever 
repeating but never the same, it follows that tragedy is not casually or occasionally 
intertextual, but always and inherently so». 

28  Burian 1997, 202: «And precisely because not only the bare outline, but also 
previous versions theatrical and otherwise are known to all or most of the audience, 
he can gauge his effects in relation to that knowledge, and to expectations based on it as 
to how the story will be told. It is in playing with these expectations that new emphases, 
new centres of gravity, new meanings can emerge from the old myths».

29  Sul peso delle tensioni storico-sociali e delle ideologie culturali e politiche 
dell’Atene contemporanea nella tragedia si vedano almeno Vernant, Vidal-Naquet 1972; 
Gould 1983; Goldhill 1986; Hall 1997; Croally 2005, e cf. anche Budelmann 2000, 5-6 e 
Rodighiero 2012, 10, nota 6 con bibliografia ulteriore. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 22
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

dei due poemi omerici. Si possono, a titolo esemplificativo, passare 
brevemente in rassegna tre tematiche nelle quali si riconosce spesso 
uno scarto tra l’epica e il dramma, che a una lettura penetrante e non 
superficiale di Omero non appare tuttavia pienamente giustificato.30 

Due primi punti sono costituiti dal tema del conflitto e della 
morale relativistica. A partire da Hegel e da Goethe si è visto nella 
contrapposizione inconciliabile tra due opposte prospettive un tratto 
costitutivo essenziale della tragedia e del tragico.31 Il venir meno 
del narratore, che nell’epica ha funzione di regia nel connettere tra 
loro i discorsi, fa emergere nel modo più icastico l’antagonismo dei 
punti di vista dei personaggi, che sono sempre divergenti e molteplici. 
Il pubblico può dunque parteggiare per ognuno di essi, mentre il 
tragediografo non indica di norma la soluzione del conflitto e non 
fa trasparire in nessun modo il proprio giudizio, non schierandosi 
mai apertamente con uno dei contendenti.32 Ciò che se ne deduce, 
è dunque una lezione dominata da un relativismo etico-morale: una 
soluzione non si dà, né si può indicare con sicurezza una posizione 
preferibile, i problemi restano aperti e irrisolti, la conclusione è 
aporetica, e lo spettatore è lasciato a volte senza risposte e nello 
sgomento.33 Se la radicalità del conflitto è indubbiamente un aspetto 
saliente della tragedia, essa trova però il suo modello già in Omero, in 
particolare nell’Iliade, dove – per limitarsi a un solo esempio – l’intera 
vicenda è messa in moto dal dissidio tra Achille e Agamennone e la 
prospettiva di Achille ha un’assolutezza irriducibile, sorda a ogni 
tentativo di persuasione, che rappresenta infatti il paradigma di 
molti eroi tragici, soprattutto sofoclei, si pensi ad Antigone o Aiace. 
La tragedia, anche grazie alle possibilità consentite dall’espansione 
dei momenti dialogici di confronto, tende a un’estremizzazione del 
tema del conflitto, che non è però in alcun modo un’innovazione 
del dramma, ma semmai un elemento di forte contiguità con l’epos 
omerico. Parimenti, la frantumazione delle prospettive etiche in 
una morale sempre parziale e relativa è già un elemento cruciale 
dell’etica omerica, dove i punti di vista sono sempre molteplici, e 

30  A questo proposito sono condivisibili le critiche che J. Griffin (1998, 46) rivolge alle 
interpretazioni sociali e politiche della tragedia rispetto alle istituzioni democratiche 
ateniesi, soprattutto quando l’autore rileva come «it must be said that writers on tragedy 
who belong to this school tend to take a rather simple view of Homer».

31  Per una prima panoramica in lingua italiana sul concetto di ‘tragico’ nella 
tradizione filosofica moderna fino al Novecento – tema sul quale la bibliografia è 
immensa – cf. Lanza 1976; Lanza 1996, 469-99; e si veda anche Rodighiero 2013, 7-10.

32  Cf. e.g. Segal 1985, 212; Cerri 1992, 315; Cairns 2005, 306.

33  Cf. Canfora 2001, 145: «il dramma è per sua natura una discussione aperta. L’autore 
non si identifica completamente con nessuno dei suoi personaggi […] provvisorietà 
delle conclusioni e costante riapertura dei medesimi temi, in una discussione senza 
fine che ricomincia ad ogni nuova rappresentazione, sono i tratti peculiari della 
rappresentazione scenica, del dialogo».



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 23
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

spesso divergenti, se non contraddittori, talvolta all’interno della 
visione del medesimo personaggio nel corso dei poemi: si pensi al 
problema della tensione tra la soddisfazione dell’orgoglio personale 
e l’affermazione del proprio interesse particolare che collide con il 
bene collettivo della comunità negli episodi del ritiro dalla battaglia 
di Achille e nel cieco insistere nell’assalto alle navi achee di Ettore, 
malgrado gli interventi di Nestore e l’ambasceria all’eroe nel primo 
caso, e i prudenti avvertimenti di Polidamente nel secondo; alla 
presa di coscienza della futilità e dell’insensatezza di ogni amor 
proprio e ogni risentimento di fronte all’evento tragico della morte 
della persona amata, ancora nella parabola iliadica di Achille; 
all’intelligenza pratica sempre adattabile e situazionale di Odisseo 
che permea l’Odissea; infine, alla contraddizione che Omero disvela 
sottesa alla stessa etica eroica, per la quale la gloria dell’eroe 
che vince l’oblio della morte implica necessariamente l’uccisione 
dell’altro, un paradosso costante che nel finale dell’Iliade si sconfessa 
annullandosi nel sentimento della pietà che vede la morte destino 
comune di tutti gli uomini affratellati nel segno della debolezza. 

Un terzo punto è costituito da quello che viene considerato 
abitualmente uno slittamento di prospettiva: l’enfasi nell’epica 
omerica verterebbe sulla descrizione delle imprese memorabili 
dell’eroe, sul kleos cui egli aspira e che ottiene attraverso la belle 
mort; nella tragedia, invece, l’accento sarebbe posto sulle sofferenze 
dell’eroe, sullo scacco del destino che conduce alla catastrofe e, 
in alcuni casi, alla sua distruzione psicologica o fisica.34 Anche 
in questo caso, malgrado il dramma approfondisca l’analisi delle 
pene dell’eroe, in particolare in alcuni casi, come nel Filottete, dei 
suoi tormenti fisici, è innegabile come gli aspetti del dolore e della 
morte costituiscano prima che nella tragedia già in Omero uno dei 
temi di fondo della concezione dei poemi.35 Si potrà rilevare una 
preminenza, a volte esasperata, accordata nel dramma al motivo 
della sofferenza – anche in questo caso dovuta in parte alle esigenze 
strutturali del genere che impongono una maggiore essenzialità 
e concentrazione narrativa – nei confronti di altre tematiche, che 
appaiono marginali o che sono ignorate rispetto all’epica; ma la 
tragedia è erede principe di Omero proprio in questa meditazione 
sul destino sofferente dell’uomo e sulla sua finitudine. 

34  Cf. Cerri 1992, 316: «l’accento si sposta dall’impresa gloriosa alla sventura, 
dagli ἔργα ai πάθη»; Lanza 1997, 98-9: «l’eroe epico vive tutto nella sua gloria […] la 
rappresentazione dell’eroe nella tragedia appare sotto un diverso segno: la sofferenza, 
la morte o il rischio della morte»; Cingano 2006, 34: «il culmine della trattazione non 
sono più le imprese gloriose dell’eroe, ma i suoi scacchi, le vicissitudini e sofferenze 
(páthe) che lo avvicinano alla condizione umana»; e cf. anche Else 1965, 65. 

35  Concisamente ma efficacemente, nella migliore tradizione ‘spiegando Omero con 
Omero’, scrive J. Griffin: «not only μάχην κυδιάνειραν but also πόλεμον δακρυόεντα: war 
in Homer brings tears as well as glory» (Griffin 1998, 46, nota 23).



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 24
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

1.1.9	 La dimensione tragica in Omero

Come si è accennato il rapporto tra la poesia omerica e il dramma 
dipende in questo senso dall’interpretazione che si dà di Omero. 
Emerge cioè un tema che fa da contraltare a ogni ricerca consacrata 
all’analisi di elementi omerici nella tragedia: la presenza di motivi 
tragici nella poesia omerica. I due poemi si possono leggere come una 
riflessione amara sulla consapevolezza della forza, del conflitto e della 
guerra come parte integrante della vita; sulla tensione tra passioni e 
desideri contrastanti e contradditori, in un equilibrio instabile nelle 
relazioni tra gli esseri umani, dominato da dilemmi etico-morali, dove 
la giustizia e la saggezza emergono sempre come soluzioni ardue e 
precarie; sulla certezza del dolore, della sofferenza e della morte 
come consustanziali alla condizione umana; sulla pietà come risposta 
alla consapevolezza di tale inevitabile caducità e fragilità dell’uomo 
schiacciato da casualità ostili, indifferenti e imprevedibili che operano 
nel mondo; sulla presenza ineludibile e cogente degli dèi e dell’ἀνάγκη 
del destino a inficiare la capacità decisionale e l’autodeterminazione 
dell’uomo; sui limiti e l’illusorietà della conoscenza umana rispetto 
a una realtà problematica, complessa, mai completamente e solo 
parzialmente intelligibile. Sono tutti elementi tragici: letto in 
questo modo Omero rappresenta una meditazione esistenziale che 
costituisce davvero l’archetipo della tragedia.36 Che il messaggio 
profondo di Omero e dei tragici, al di là delle differenze superficiali 
dovute al contesto storico-sociale e al genere poetico-performativo, 
fosse lo stesso trova forse la sua affermazione più evidente in Platone. 
Platone oppone una concezione del mondo e dell’uomo antitetica alla 
visione tragica, fondata su un ordine razionale e intelligibile del reale 
attraverso la ragione, e sulla giustizia, sul bene e sulla felicità come 
perseguibili attraverso la filosofia. La filosofia platonica nasce anzi 
come una sfida e come una risposta estremamente ambiziosa alla 
crisi paralizzante dichiarata dalla tragedia, affermando la possibilità 
dell’uomo di vincere le passioni distruttive che albergano nel suo 
animo grazie alla conoscenza e di fondare una comunità giusta 
e pacifica. Per Platone la visione del mondo problematica e da 
contrastare con forza espressa dalla tragedia è però proprio la stessa 
che si trova nella poesia omerica, e Omero infatti è legittimamente 
ed esemplarmente definito dal filosofo come «il primo maestro e la 

36  Tra i molti studi e saggi che considerano centrale la concezione tragica 
dell’esistenza e vedono in essa il messaggio più autentico della poesia omerica cf. Weil 
2014, cap. 2; Bespaloff 2018; Finan 1979; Griffin 1980; Macleod 1982; Rutherford 1982; 
Gould 1983; Schein 1984; Vegetti 1989, 13-35; Williams 2007, 2009, 64-73; Di Benedetto 
1994; Redfield 1994; Rinon 2008; Collobert 2011; Judet de La Combe 2013; Schmitt 
2015; Allen-Hornblower 2016, cap. 1; Bonazzi 2017, cap. 1; Kircher 2018; Judet de La 
Combe 2020. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 25
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

guida di tutti questi affascinanti poeti tragici»: γὰρ τῶν καλῶν ἁπάντων 
τούτων τῶν τραγικῶν πρῶτος διδάσκαλός τε καὶ ἡγεμὼν γενέσθαι (Resp. 
595c2-3).37 

Il giudizio platonico – di un filosofo, benché non estraneo alla 
seduzione della poesia38 – illustra forse nel modo migliore come in 
questa lettura forte, filosofica, Omero e la tragedia presentano una 
vigorosa unità di fondo, che si esprime in una profonda meditazione 
esistenziale, grazie alla rappresentazione di figure mitico-poetiche 
che rispecchiano in modo universale la condizione umana. Ma questo 
avviene, e sta qui la peculiarità e il fascino di entrambi i generi, 
attraverso lo strumento della poesia. E soprattutto grazie a una 
straordinaria inventiva creatrice che si sostanzia in un linguaggio 
poetico di grandissimo valore artistico. Ed è proprio questo binomio 
eccezionale in cui la profondità del messaggio trova espressione in un 
linguaggio di rara potenza, chiarezza e bellezza che contraddistingue 
Omero e la tragedia, e che trova difficilmente il pari nelle opere di 
poesia di molte letterature.39 Si era lasciato in sospeso in precedenza 
il tema della dizione tragica in relazione alla lingua epico-omerica. È 
su di esso che ci si concentrerà nei prossimi paragrafi.

1.1.10	 L’influsso della langue epica nella lexis tragica

Anche nel caso della lexis, così come per gli aspetti esaminati in merito 
alla materia eroica, alla concentrazione narrativa, all’importanza 
dei dialoghi e alla caratterizzazione dei personaggi, l’influsso 
dell’epos sui tragici è imponente. La lingua dell’epica costituisce una 
Kunstsprache che non fu mai parlata storicamente dai Greci, e che 

37  Il giudizio, come noto, è ripetuto da Platone a più riprese nel X libro della 
Repubblica, cf. Resp. 598d9-e1 ἐπισκεπτέον τήν τε τραγῳδίαν καὶ τὸν ἡγεμόνα αὐτῆς 
Ὅμηρον, 605c10-d4 οἱ γάρ που βέλτιστοι ἡμῶν ἀκροώμενοι Ὁμήρου ἢ ἄλλου τινὸς τῶν 
τραγῳδοποιῶν μιμουμένου τινὰ τῶν ἡρώων ἐν πένθει ὄντα καὶ μακρὰν ῥῆσιν ἀποτείνοντα 
ἐν τοῖς ὀδυρμοῖς ἢ καὶ ᾄδοντάς τε καὶ κοπτομένους, 607a2-3 Ὅμηρον ποιητικώτατον εἶναι 
καὶ πρῶτον τῶν τραγῳδοποιῶν. Omero figura come massimo esponente della tragedia 
anche in Theae. 152e4-5: τῶν ποιητῶν οἱ ἄκροι τῆς ποιήσεως ἑκατέρας, κωμῳδίας μὲν 
Ἐπίχαρμος, τραγῳδίας δὲ Ὅμηρος. Sulla contrapposizione e sulla condanna platonica 
nei confronti di Omero e dei tragici cf. Croally 1994, 3-6; Halliwell 1996; 2002, 72-117; 
Asmis 2015; in generale sul rapporto di Platone con la poesia cf. Büttner 2000; Moss 
2007; Destrée, Hermann 2011; Denham 2012.

38  Cf. Murray 2000, xxiii: «certainly Plato writes about poetry like no other 
philosopher, before or since; for he is deeply imbued with poetry, and deeply attracted 
to it, yet determined to resist its spell. Hence the paradox that the most poetical of 
philosophers banished poetry from his ideal state».

39  Cf. Herington 1985, 67: «a clarity and force rare in the annals of any literature 
(Homer; and his followings, the Attic tragedians)»; Buxton 2013, 121: «in two genres, at 
least, Greek myth-telling achieved a profundity and power unsurpassed in the history 
of the human imagination: epic and tragedy», e si veda anche Gould 1983, 40. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 26
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

vede una mistione di forme dialettali a livello fonologico e morfologico, 
e di arcaismi lessicali conservati dalla tradizione poetica. Inoltre è 
intrinsecamente legata al ritmo uniforme del metro esametrico. In 
quanto lingua tradizionale si distingue profondamente per cadenza, 
registro, struttura e lessico dalla lingua d’uso comune, e la sua 
funzione specifica è quella di raccontare le storie della saga eroica, 
creando una distanza rispetto al presente del mondo quotidiano. 
Presenta cioè uno status e una codificazione che insieme al ritmo 
costante dell’esametro rendono immediatamente riconoscibile al 
pubblico come la lingua peculiare in cui recita il poeta epico e nella 
quale si esprimono gli eroi.40 L’autorevolezza che la contraddistingue 
garantisce la veridicità del racconto, che è percepito come autentico 
dal pubblico. E a causa della tradizionalità e dell’autorità che le 
sono proprie, e che deve conservare, tende a rimanere inalterata e 
sempre identica a se stessa.41 Anche la lingua della tragedia attica 
rappresenta una Kunstsprache fortemente formalizzata. Sebbene 
la base sia attica, in essa confluiscono elementi dorici, soprattutto 
nei canti del coro, negli amebei e nelle monodie, provenienti dalla 
tradizione della lirica corale, e una diffusa componente epico-ionica, 
prevalentemente omerica.42 Quest’ultima è presente pervasivamente 
sia nelle sezioni parlate in trimetris che nei recitativi, oltre che 
nelle porzioni cantate in lyricis, secondo una tradizione che vedeva 
elementi epico-omerici parte integrante della dizione poetica già nei 
generi lirico-corali.43 Come nel caso dell’epos, si tratta dunque di una 
lingua artificiale dalla forte codificazione letteraria, assai distante 
sia dalla prosa che dall’attico quotidiano parlato dagli spettatori, 

40  Sulla lingua dell’epos come lexis dal codice idiomatico e marcato ad hoc, 
perfettamente adatto allo scopo precipuo di narrare storie eroiche e come tale 
decodificabile dal pubblico, dotata quindi di una precisa ed efficace economia 
comunicativa, cf. Foley 1999, 21-4. 

41  Cf. Graziosi, Haubold 2009, 99: «the traditional language of epic helps to explain 
the extraordinary authority of the genre: epic poets were not perceived to adapt their 
words to a particular story or context, let alone audience, and so they remained true to 
a widely shared vision of the epic world», e cf. anche Goldhill 1997, 129-30.

42  Cf. Palmer 1980, 130: «with tragedy we turn to a genre which reached its fullest 
flowering in Athens. Yet its composite origin is linguistically evident at first glance». 

43  Nella lingua della tragedia, infatti, «of the poetical words Epic supplies the largest 
share, and this might well be increased if we knew more of the lost Epic sources» 
(Palmer 1980, 140), e «‘traditional poetic idiom’, in the first instance, is the traditional 
idiom of epic poetry» (Silk 2010, 426). In generale sugli epicismi nella lirica cf. Silk 2010, 
426-31, il quale considera a ragione predominante l’elemento epico nella lingua dei poeti 
lirici (426): «virtually no choral lyric, in particular, is without an epic, or epic-related, 
element; and in choral lyric, above all, the ‘Doric’ presence characteristically impinges 
as a stronger or weaker coloration (often largely a matter of superficial phonology) on 
an idiom shaped, more or less, in epic-related terms. At one extreme, then, the dialect 
is effectively an epic-based composite with (so to speak) a generalized Doric accent. 
This extreme is represented by much of the extant poetry of Stesichorus».



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 27
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

come dimostra da un lato l’esclusione di termini e tratti linguistici 
colloquiali, prosastici o volgari, e dall’altro la parodia paratragica 
in Aristofane e nei poeti comici. La tradizione della lexis epica e 
lirica di cui si appropria in maniera originale conferisce quindi al 
linguaggio tragico un registro sublime, consapevolmente elevato. La 
drammatizzazione di episodi del mito e della saga eroica, che vede 
sulla scena dialogare fra loro dèi ed eroi, richiede infatti uno stile 
che garantisca un netto scarto dalla lingua d’uso comune. Come è 
stato messo in luce da P. Easterling, il primo e più efficace strumento 
con cui la tragedia ricrea la dimensione spazio-temporale del passato 
eroico del mito rievocandone immediatamente, e costantemente, 
l’atmosfera è infatti l’impiego di questa particolare dizione letteraria 
nella quale si esprimono gli eroi tragici.44 E proprio la pervasiva 
componente epico-omerica all’interno della lingua tragica è quella 
che con maggiore efficacia e suggestione immerge il pubblico, che 
ha una familiarità intima con le recitazioni rapsodiche e con la lexis 
epica, nella realtà alternativa del mito. 

L’eredità linguistica dell’epica e della lirica arcaica si esprime 
attraverso – e si somma a – una serie di caratteristiche più in 
generale peculiari della dizione poetica tradizionale conferendo 
alla tragedia un registro distintamente elevato: poetismi, arcaismi, 
sostantivi e aggettivi composti, neologismi, uso di lemmi con valore 
inusuale, ambiguo o violazione semantica, perifrasi, ampio spettro 
di figure retoriche e di suono, costrutti sintattici e ordo verborum 
marcati, metafore, similitudini e immaginario poetico.45 A questa 
dimensione propriamente poetica della lingua va aggiunto poi 
l’influsso di linguaggi settoriali specifici, appartenenti a domini 
culturali determinati, come nel caso del lessico religioso e rituale, 
oltre che innico e cultuale, o specifici dell’humus sociale e intellettuale 
dell’Atene del V secolo, quali la lingua giudiziaria, oratoria e politica, 
e il linguaggio della retorica e della sofistica. La presenza di questi 
elementi che rinviano alla realtà contemporanea provoca spesso una 
tensione con il passato mitico rievocato dai tratti epico-omerici della 

44  Easterling 1997. Che i personaggi della saga eroica debbano esprimersi in un 
linguaggio elevato è d’altronde già ben consapevole Aristofane, il quale fa esporre 
comicamente tale concetto da Eschilo nelle Rane (vv. 1058-62).

45  La σεμνότης caratterristica del registro tragico è anch’essa riconosciuta già nelle 
Rane di Aristofane come un’invenzione di Eschilo, il quale per primo avrebbe «fatto 
torreggiare parole venerande» (v. 1004): ὦ πρῶτος τῶν Ἑλλήνων πυργώσας ῥήματα 
σεμνά. In generale sulla lingua e sullo stile della tragedia cf. Clay 1958; Hoffmann, 
Debrunner, Scherer 1969, 102-14; Palmer 1980, 130-41; Segal 1981, capp. 1 e 7; Goldhill 
1986, 1-56; West 1990, xxv-liii; Silk 1996; Mastronarde 2002, 81-96; Colvin 2007, 57-8; 
Valakas 2007; Battezzato 2008; Rutherford 2010; Silk 2010; Rutherford 2012; Battezzato 
2012, 306-9; Kaczko 2016. 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 28
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

lingua.46 Ciò che però caratterizza peculiarmente la tragedia rispetto 
alla tradizione precedente, oltre che la commistione eclettica di forme 
linguistiche provenienti da tradizioni poetiche e ambiti culturali 
diversi, è soprattutto, da un lato, l’elaborazione e la dignità espressiva, 
dall’altro la densità e la profondità semantica.47 Questa complessità 
della lingua riflette d’altronde sempre nella tragedia una complessità 
concettuale di fondo. Il livello di sublimità, espressività e pregnanza 
linguistica diverge inoltre sensibilmente a seconda delle partizioni 
strutturali del dramma: al vertice si situa indubbiamente il polo dei 
corali. È nei canti del coro, infatti, che di norma lo straniamento 
linguistico è più intenso, il vocabolario più poetico e aulico, l’intensità 
espressiva ed emozionale più marcata, l’immaginario metaforico più 
concettoso, le ambiguità semantiche e interpretative più ardue, la 
speculazione del pensiero più penetrante e spesso portatrice di una 
riflessione propriamente filosofica. È chiaro quindi che gli elementi 
epico-omerici della dizione tragica che contribuiscono a definirne 
il registro tradizionale e alto, si inseriscono nello stesso tempo 
all’interno di una lingua caratterizzata da una notevole espressività, 
complessità, e tensione concettuale. In questo senso ogni ‘ripresa’ 
di materiale linguistico epico-omerico non rappresenta quasi mai 
soltanto un elemento di innalzamento stilistico, di puro ornatus, ma 
va considerata all’interno del singolo contesto poetico, e si rivela 
molto spesso portatrice anche di una funzione artistica ed espressiva 
precisa, spesso carica di un peso tematico e di senso consapevolmente 
ricercato dal tragediografo all’interno della sua più ampia e articolata 
strategia compositiva. In questo senso, come si chiarirà nel prossimo 
capitolo, la ricerca che qui viene offerta, relativa agli omerismi e agli 
epicismi presenti nei corali di Sofocle, non è limitata a un’analisi 
puramente linguistica e stilistica, ma è intimamente legata a uno 
studio letterario e poetico delle tragedie sofoclee prese in esame. 
Si è cioè cercato il più possibile di coniugare lo studio formale della 
lingua sofoclea con un’indagine anche tematica e concettuale. Prima 
di passare a questo punto a esaminare la relazione tra Sofocle e 
Omero nella storia degli studi, si vuole chiudere questa sezione con 
una citazione di John Gould, che riassume bene e in uno stile limpido 
e penetrante il debito della tragedia nei confronti di Omero: 

46  Cf. Goldhill 1997, 133: «if the Homeric texts turn tragedy towards the heroic 
past, the constant use of the language of contemporary institutions sites tragedy 
integrally within the polis». Sulla mistione di epicismi e ‘modernismi’ nella lingua 
tragica cf. anche Silk 1996, 441. Questa concezione della lingua è legata più in generale 
all’interpretazione della tragedia nel suo complesso come espressione storica del 
contesto sociale culturale e politico dell’Atene contemporanea. 

47  Cf. Silk 1996, 459: «the language of tragedy is generally supposed (a) to be stylized 
and, specifically, elevated, and also (b) to be complex or intensified». 



Scavello
1.1 • Epos e Tragedia

Lexis Supplementi | Supplements 20 29
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 9-30

What I am suggesting is that, for the playwrights of the fifth 
century, there was everything to learn from the poetry of Homer. 
He was ‘the poet’, as perhaps only Shakespeare is for us, or as Dante 
was for Eliot, who had produced images of human experience that 
were true and right and timeless, in a variety of modes, and with 
a mastery and sophistication that were, for Aeschylus, Sophocles 
and Euripides, their education.48

48  Gould 1983, 45.





Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/002

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

31

1.2	 Sofocle e Omero

﻿

De Sophocle Homeri discipulo è il lavoro che vorrei 
fare, ma una vita non basterebbe.

 Eduard Fraenkel, Due seminari romani, 1977, 15

1.2.1	 Sofocle l’‘Omero tragico’: testimonianze antiche

La relazione tra Sofocle e Omero era avvertita come un cliché dalla 
critica letteraria antica e trova la sua espressione più eclatante nella 
sentenza di sapore epigrammatico dell’accademico Polemone: τὸν 
μὲν Ὅμηρον ἐπικὸν εἶναι Σοφοκλέα, τὸν δὲ Σοφοκλέα Ὅμηρον τραγικόν.1

Per ripercorrere il topos dell’‘omericità’ di Sofocle, si possono 
passare in rassegna una serie di testimonianze significative che 
illustrano come l’epos, e Omero in particolare, fosse ritenuto un 
modello per il poeta tragico in termini sia di stile che di contenuti e 
di pensiero.

1  La sentenza è riportata da Diog. Laert. 4.20.7 = TrGF IV T 115a, e dalla Suda, π 
1887.6 Adler (s.v. «Πολέμων») = TrGF IV T 115b. 

Sommario  1.2.1 Sofocle l’‘Omero tragico’: testimonianze antiche. – 1.2.2 Sofocle 
e Omero: la critica moderna e contemporanea. – 1.2.3 Criteri e obiettivi del presente 
studio.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/002&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 32
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

La più antica attestazione si trova nei Memorabili di Senofonte in 
cui l’ateo Aristodemo, interrogato da Socrate su quali siano gli uomini 
che egli ammiri di più per sapienza (ἐπὶ σοφίᾳ), risponde enunciando 
un breve catalogo: ἐπὶ μὲν τοίνυν ἐπῶν ποιήσει Ὅμηρον ἔγωγε μάλιστα 
τεθαύμακα, ἐπὶ δὲ διθυράμβῳ Μελανιππίδην, ἐπὶ δὲ τραγῳδίᾳ Σοφοκλέα, 
ἐπὶ δὲ ἀνδριαντοποιίᾳ Πολύκλειτον, ἐπὶ δὲ ζωγραφίᾳ Ζεῦξιν (1.4.3 = TrGF 
IV T 146). Aristodemo mostra di non cogliere la provocazione di 
Socrate, per il quale la sophia è appannaggio esclusivo della divinità 
mentre all’uomo è concesso solo di praticare la philosophia, ed 
enumerando Omero, Melanippide, Sofocle, Policleto e Zeusi come 
i rappresentanti più significativi rispettivamente dell’epica, del 
ditirambo, della tragedia, della scultura e della pittura, dimostra 
di intendere il termine sophia con il valore tradizionale di ‘sapienza 
tecnica’ secondo il modello già omerico ed esiodeo dall’artista sophós 
‘provetto, esperto’ (cf. Il. 14.411, Op. 649). È significativo che Sofocle, 
presentato come il sommo poeta tragico, sia accostato proprio a 
Omero, detentore del primato indiscusso nel genere epico.2

Più tardi, nel IV secolo, Aristotele associa nuovamente i due poeti 
nella Poetica (Po. 1448a1-30), quando, come si è già visto, mette in 
rapporto epica e tragedia rispetto all’oggetto della poesia in quanto 
imitazione di ‘caratteri seri’, evidenziando cioè la dignità e la gravità 
della materia trattata che accomuna il dramma all’epos rispetto alla 
commedia. Il filosofo opera poi un ulteriore distinguo fondamentale, 
come pure si è già illustrato, rispetto alla modalità di tale poesia 
imitativa che può essere diegematica (epos) o drammatica (tragedia). 
In questo modo è possibile che Omero e Sofocle, pur appartenendo 
l’uno alla poesia diegematica e l’altro a quella drammatica, imitino 
entrambi dei caratteri seri: ὥστε τῇ μὲν ὁ αὐτὸς ἂν εἴη μιμητὴς Ὁμήρῳ 
Σοφοκλῆς, μιμοῦνται γὰρ ἄμφω σπουδαίους (Po. 1448a25-27). Di nuovo 
è significativo che tra i tragici Aristotele menzioni proprio Sofocle 
accostandolo a Omero. 

Dopo Aristotele va collocata cronologicamente la testimonianza già 
ricordata supra di Polemone che fu il terzo scolarca dell’Accademia 
platonica dopo Speusippo e Senocrate, dal 314 al 276 a.C. La 
Suda, che riporta la citazione insieme a Diogene Laerzio, prima 
di menzionare l’equazione a effetto del filosofo fa precedere la 
motivazione che indusse Polemone a tale asserzione: ἔχαιρε δὲ Ὁμήρῳ 
τε καὶ Σοφοκλεῖ καὶ ἴσως ἔχειν ἑκάτερον αὐτῶν σοφίας ἔλεγεν· ὥστε καὶ 
φάσκειν Ὅμηρον μὲν Σοφοκλέα ἐπικόν, Σοφοκλέα δὲ Ὅμηρον τραγικόν 

2  È stato ipotizzato che l’enunciato di Aristodemo rispecchi un elenco divenuto canonico 
verso la fine del V secolo, cf. Gigon 1953, 124; Cantarella 1970, 310 e Esposito Vulgo 
Gigante 1980-81, 12. La superiorità di Sofocle, come mi rammenta Bas van der Mije, trova 
riscontro anche nelle Rane di Aristofane (vv. 76-82), cf. Davidson 2012, 39-40.



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

Lexis Supplementi | Supplements 20 33
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

(π 1887, 6 Adler s.v. «Πολέμων»).3 Alla base dell’ammirazione di 
Polemone per Omero e Sofocle vi sarebbe dunque una particolare 
qualità concettuale che il filosofo individuava in entrambi i poeti, una 
‘sapienza’ che caratterizza e si esprime nella poesia dei due poeti, che 
per questo motivo sono equiparati: ἴσως ἔχειν ἑκάτερον αὐτῶν σοφίας 
ἔλεγεν. Sebbene il discorso sulla sophia possa implicare anche un 
riferimento rispetto alla ‘sapienza tecnica’, alla qualità artistica della 
poesia, come già emergeva nel dialogo fra Socrate e Aristodemo 
in Senofonte,4 il termine sembra indicare nel filosofo accademico 
un giudizio già pienamente di carattere filosofico, sul contenuto di 
pensiero che si esprime nei due poeti.

Nel I secolo a.C. Dionigi di Alicarnasso trattando della partizione 
dei tria genera dicendi dello stile (αὐστηρόν, μέσον, γλαφυρόν) dapprima 
colloca Omero all’apice in virtù della ποικιλία che contraddistingue la 
lexis epica, poi attribuisce a Eschilo l’armonia ‘austera’, a Euripide 
quella ‘polita’ e significativamente sia a Omero che a Sofocle quella 
‘mediana’.5 L’apprezzamento per la ‘medianità’ dello stile sofocleo, 
ritorna in Dione Crisostomo il quale nella comparazione sul Filottete 
dei tre grandi tragici pone Sofocle «in mezzo tra gli altri due poeti 
tragici» constatando come «egli non possieda l’estro e la semplicità 
di Eschilo, né l’abilità, la sagacia e l’efficacia retorica di Euripide, 
ma una poesia magniloquente, tragica e sublime, tale da risultare di 
grande fascino per elevatezza e dignità».6

Non presenta un raffronto esplicito con Omero ma merita tuttavia 
di essere citata per il discorso sullo stile sofocleo e in particolare 
sul concetto di etopea – come si vedrà, sottolineato con forza anche 
nella Vita anonima del poeta – anche la celebre testimonianza 
di Plutarco secondo la quale lo stesso Sofocle individuava un 
progressivo affinamento della propria arte attraverso tre fasi: ὥσπερ 
γὰρ ὁ Σοφοκλῆς ἔλεγε τὸν Αἰσχύλου διαπεπαιχὼς ὄγκον εἶτα τὸ πικρὸν καὶ 
κατάτεχνον τῆς αὐτοῦ κατασκευῆς τρίτον ἤδη τὸ τῆς λέξεως μεταβάλλειν 
εἶδος, ὅπερ ἠθικώτατόν ἐστι καὶ βέλτιστον.7 Nella prima stagione della 

3  È significativo, inoltre, che lo stesso Polemone venga definito dall’epicureo Filodemo 
φιλοσοφοκλῆς (Academicorum Index, P. Herc. 1021, col. 14.45).

4  Questa la posizione di Esposito Vulgo Gigante 1980-81, 14.

5  Dion. Hal. De Comp. Verb. 24 = TrGF IV T 119.

6  Dio. Chrys. Or. 52.15 = TrGF IV T 123: ὅ τε Σοφοκλῆς μέσος ἔοικεν ἀμφοῖν εἶναι, οὔτε 
τὸ αὔθαδες καὶ ἁπλοῦν τὸ τοῦ Αἰσχύλου ἔχων οὔτε τὸ ἀκριβὲς καὶ δριμὺ καὶ πολιτικὸν 
τὸ τοῦ Εὐριπίδου, σεμνὴν δέ τινα καὶ μεγαλοπρεπῆ ποίησιν τραγικώτατα καὶ εὐεπέστατα 
ἔχουσαν, ὥστε πλείστην εἶναι ἡδονὴν μετὰ ὕψους καὶ σεμνότητος.

7  Plut. De prof. in virt. 7.79B = TrGF IV T 100; è più probabile che Plutarco attinga a un 
giudizio di Ione di Chio rispetto alla possibilità che la testimonianza si basi sul perduto 
trattato Sul Coro, attribuito allo stesso Sofocle dalle fonti antiche, cf. in generale Pelling 
2007, e la bibliografia indicata in TrGF IV T 100, e si vedano anche anche De Martino 
2003, 446-8 e Avezzù 2006. 



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 34
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

sua carriera poetica Sofocle sarebbe stato influenzato dall’ὄγκος 
della reboante lexis eschilea, per passare a una seconda fase in 
cui si sarebbe progressivamente liberato da una certa asprezza 
e artificiosità (τὸ πικρὸν καὶ κατάτεχνον), approdando infine a uno 
stile che fosse il più possibile espressione del carattere (ethos) dei 
personaggi (εἶδος ἠθικώτατον). Lo strumento principe dei poeti tragici 
per caratterizzare l’ethos dei protagonisti è indubbiamente il dialogo. 
Come si è già sottolineato, il dramma sotto questo aspetto ha alle 
spalle il modello dei discorsi in oratio recta dei poemi omerici. Proprio 
il raggiunto dominio dello stile attraverso la perfetta padronanza 
dell’ἠθοποιΐα dei caratteri viene in questa testimonianza quasi posto 
da Sofocle a suggello della propria arte (ἐστι καὶ βέλτιστον). Sebbene 
nel passo plutarcheo non vi sia menzione di Omero, rispetto al ruolo di 
primo piano dei canti corali e alla monumentalità dello stile di Eschilo 
da un lato, e all’enfasi retorica e studiata degli agoni di Euripide 
dall’altro, la naturalezza dell’espressione dei sentimenti e dei pensieri 
dei personaggi nelle rheseis e nei dialoghi sofoclei consente di poter 
affermare, con Herington, come «it was reserved for Sophocles fully 
to master the Homeric art of characterization by speech and (even 
more) by interchanges of speeches, and of advancing the plot in that 
very interchange».8

Un’ulteriore testimonianza è rappresentata da un luogo di Ateneo 
in cui si afferma che ἔχαιρε δὲ Σοφοκλῆς τῷ ἐπικῷ κύκλῳ, ὡς καὶ ὅλα 
δράματα ποιῆσαι κατακολουθῶν τῇ ἐν τούτῳ μυθοποιίᾳ:9 «Sofocle aveva 
una predilezione per i poemi ciclici e compose intere tragedie sulle 
orme delle trame narrative dell’epos ciclico». Il passo, pur non 
istituendo un parallelo diretto con i due poemi omerici, dimostra la 
grande familiarità del poeta con l’universo mitico dell’epica arcaica 
in generale, e la menzione del ‘ciclo epico’ sembra essere inclusiva 
di tutto l’epos arcaico, compreso Omero. Inoltre la testimonianza 
è significativa per essere la prima, tra quelle finora esaminate, in 
cui venga evidenziato un debito da parte del poeta che riguarda 
elementi contenutistici e non di stile. Come si è visto, la materia 
ciclica è tra quelle cui i tragici attingono maggiormente. Per quanto 
riguarda specificatamente Sofocle, e proprio a conferma di quanto 
riportato in questo passo da Ateneo, bisogna rilevare due dati: il 
poeta è l’unico tra i tre tragici maggiori ad aver composto almeno 
una tragedia ispirata ad ogni singolo poema appartenente ai due cicli 
più drammatizzati, quello troiano (Canti Ciprî, Etiopide, Iliou Persis, 
Piccola Iliade, Nostoi, Telegonia) e quello tebano (Edipodia, Tebaide, 

8  Herington 1985, 143.

9  Athen. 7.277c = TrGF IV T 136.



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

Lexis Supplementi | Supplements 20 35
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

Epigoni, Alcmeonide);10 in secondo luogo, rispetto alla materia epica 
troiana, la più sfruttata in generale dai tragici, le analisi statistiche, 
benché in termini percentuali la differenza non sia notevole, 
assegnano la palma a Sofocle, il quale su ca. 123 tragedie che gli 
vengono attribuite, in ben 32 attinse a materiale tratto dal ciclo 
troiano (con una preferenza a drammatizzare episodi appartenenti 
ai Canti Ciprî, Iliou Persis e Piccola Iliade), di contro ai 18 o 21 drammi 
su 80 di Eschilo e ai 15 o 17 su 78 di Euripide.11 

La predilezione di Omero da parte di Sofocle, infine, risulta 
canonica in Eustazio, il quale cita numerosissime volte Sofocle nei suoi 
Commentari ai poemi omerici definendolo ora φιλόμηρος ‘ammiratore 
di Omero’, ora come ζηλωτὴς Ὁμήρου ‘emulatore di Omero’, talora 
semplicemente come Ὁμηρικός ‘omerico’. È significativo, inoltre, che 
Eustazio riconosca la variegata molteplicità dell’influenza omerica 
nel poeta come si evince dal fatto che egli caratterizza determinati 
luoghi e lemmi sofoclei rispetto alla poesia omerica a volte come una 
ripresa, altre come un’imitazione, altre ancora come una parafrasi: 
lo si può chiaramente riscontrare nei verbi che più frequentemente 
introducono i paralleli, quali e.g. λαβῶν, ἀκολουθῶν, μιμησάμενος, 
παραφράζων.12 Infine, il semplice dato per cui il nome di Sofocle 
ricorre più di ogni altro poeta nei due Commentari eustaziani e le 
citazioni sofoclee sono le più numerose è di per sé un dato degno di 
nota ed emblematico.13

Come si può notare, l’elenco delle testimonianze che attestano 
l’‘omericità’ di Sofocle è alquanto ampio e rimonta dall’età classica 
al periodo imperiale fino all’età bizantina. Si sono tuttavia escluse, 
finora, le due fonti antiche che più di tutte dimostrano la stretta 
relazione fra la poesia sofoclea e quella omerica: gli scoli e l’anonima 
Vita Sophoclis.

10  Cf. Sommerstein 2015, 464, il quale (463) presenta utili tabelle comparative dei 
drammi incentrati sui poemi ciclici per i tre tragici. 

11  I dati sono ripresi dallo studio di Radt 1983: in percentuale le tragedie o i titoli in 
cui Sofocle attinge al materiale del ciclo epico troiano costituiscono il 28% o il 35% della 
sua produzione, mentre per Eschilo si tratta del 22% o del 26% e per Euripide del 19% 
o del 21%, cf. anche Zimmermann 2002, 240; Sommerstein 2015, 463. 

12  Per un’analisi delle riprese sofoclee da Omero registrate da Eustazio cf. Miller 
1946, che rileva come (99) «one reason of the very extensive reference to Sophocles is 
the recognition by Eustathius of the close literary relationship existing between Homer 
and the great tragedian. Eustathius perceives clearly the debt Sophocles owes to Homer 
and stresses it constantly», e soprattutto Makrinos 2013. Cf. anche TrGF IV T 116; Radt 
1983, 218-21; Schein 2012, 428.

13  Cf. Makrinos, 2013, 143: «Sophocles is the most frequently cited author in both 
Eustathios’ Commentary on the Iliad and the one on the Odyssey. He is referred to even 
more often than Athenaeus, one of Eustathios’ most popular sources (cited 408 times). 
Sophocles’ name also appears more often than Aeschylus’ (134 times) and Euripides’ 
(308 times). Overall, Eustathios refers to Sophocles by name 516 times (393 in the 
Commentary on the Iliad and 123 in the Commentary on the Odyssey)».



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 36
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

Per quanto attiene agli scoli, lo studio più importante si deve a 
R. Cantarella – limitato agli scholia vetera editi da Papageorgiou – il 
quale, analizzando tutti quei passi degli scoli in cui sia registrata una 
ripresa omerica da parte del poeta, conclude che «i raffronti omerici 
fatti dallo scoliasta sono numerosissimi, quasi sempre documentati 
dalla citazione del corrispondente luogo omerico. In complesso, fra 
quelli in cui Omero è espressamente citato e quelli in cui è evidente 
l’allusione, sono 176».14 Le reminiscenze omeriche segnalate dagli scoli, 
che lo studioso elenca per singola tragedia, sono significativamente più 
frequenti nelle sezioni liriche che in quelle dialogate, rispettivamente 
115 di contro a 61. Come egli sottolinea, si tratta però quasi sempre 
per lo più di semplici rinvii ai singoli passi omerici che fungono da 
possibile modello per Sofocle, senza che lo scoliasta affronti di norma 
una discussione della funzione e delle motivazioni poetiche e letterarie 
delle riprese all’interno degli specifici contesti.15

Cantarella mette ad ogni modo giustamente in rilievo l’importanza 
che viene ad assumere una tale cospicua quantità di rimandi a Omero 
negli scoli dal momento che essi rimontano a studi critico-esegetici 
di età alessandrina e, ricollegando la sua argomentazione anche alla 
Vita – che come si vedrà rappresenta la testimonianza più rilevante 
di tutte – ipotizza che fosse stata composta in età ellenistica un’opera 
specificatamente dedicata al rapporto della poesia sofoclea con i 
poemi omerici.16

Per quanto concerne l’anonimo βίος sofocleo, un intero paragrafo 
è dedicato al raffronto tra Sofocle e Omero. Il passo merita di essere 
citato per esteso:17 

14  Cantarella 1970, 312-13. I risultati di Cantarella meriterebbero di essere 
approfonditi in futuri lavori attraverso un riesame generale degli scoli sia a Omero 
che a Sofocle.

15  Cf. Cantarella 1970, 309: «Frequenti sono, presso gli scrittori antichi, gli accenni 
a questo carattere ‘omerico’ dello stile di Sofocle. È bene però osservare fin d’ora 
che questi accenni, secondo il carattere stesso della critica antica, quasi sempre si 
arrestano a rapporti esteriori e formali, senza risalire mai al valore artistico del fatto». 

16  Cantarella 1970, 315. Lo studioso, in particolare, immagina per esempio l’esistenza 
di un trattato dal titolo Περὶ τῆς Ὁμήρου καὶ Σοφοκλέους συμφωνίας sulla scorta 
dell’omonima opera composta da Telefo di Pergamo a proposito di Omero e Platone 
Περὶ τῆς Ὁμήρου καὶ Πλάτωνος συμφωνίας.

17  TrGF IV T 1A.80-86. La Vita presenta nei manoscritti in cui è tramandata (tra i quali 
non figura il fondamentale Laurenziano 32.9) il titolo Σοφοκλέους γένος καὶ βίος. Sulla 
Vita cf. Lefkowitz 2012, la quale rileva come (86): «no one who read his Vita could fail 
to realize that Sophocles was an important writer, if not the greatest of all the famous 
tragedians»; e cf. anche Villari 2001.



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

Lexis Supplementi | Supplements 20 37
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

Τὸ πᾶν μὲν οὖν Ὁμηρικῶς ὠνόμαζε. τούς τε γὰρ μύθους φέρει κατ’ ἴχνος 
τοῦ ποιητοῦ· καὶ τὴν Ὀδύσσειαν δὲ ἐν πολλοῖς δράμασιν ἀπογράφεται. 
παρετυμολογεῖ δὲ καθ’ Ὅμηρον (τ 406 sqq.) καὶ τοὔνομα τοῦ Ὀδυσσέως 
(F 965)· 

ὀρθῶς δ’ Ὀδυσσεύς εἰμ’ ἐπώνυμος κακῶν·
πολλοὶ γὰρ ὠδύσαντο δυσμενεῖς ἐμοί.

ἠθοποιεῖ τε καὶ ποικίλλει καὶ τοῖς ἐπινοήμασι τεχνικῶς χρῆται, Ὁμηρικὴν 
ἐκματτόμενος χάριν. ὅθεν εἰπεῖν †Ἰωνικόν τινα† μόνον Σοφοκλέα 
τυγχάνειν Ὁμήρου μαθητήν.

In generale si esprime usando la lingua omerica. Designa infatti le 
trame dei suoi drammi sulla scia del poeta epico. In particolare si 
ispira in molti drammi all’Odissea. Spiega poi l’etimologia del nome 
Odisseo [TrGF IV F 965] come aveva fatto Omero [Od. XIX 406-9]: 

«Giustamente ho il nome Odisseo, date le mie sventure; molti sono, 
infatti, i nemici che mi odiano». 

Sofocle caratterizza i personaggi, elabora e usa con arte nuove 
invenzioni, riproducendo la stessa grazia che c’è in Omero. Per 
questo motivo † un tale della Ionia † afferma che soltanto Sofocle 
è stato allievo di Omero. (trad. di G. Ugolini in Ugolini 2000, 233) 

La dipendenza di Sofocle dalla poesia omerica è qui delineata su 
molteplici livelli: innanzi tutto le riprese lessicali (τὸ πᾶν μὲν οὖν 
Ὁμηρικῶς ὠνόμαζε);18 l’impiego di materiale narrativo e di motivi 

18  L’incipit della Vita τὸ πᾶν μὲν οὖν Ὁμηρικῶς ὠνόμαζε ha suscitato delle perplessità 
per la costruzione avverbiale di ὀνομάζω con il valore di ‘chiamare omericamente’, 
che dovrebbe quindi significare utilizzare vocaboli e stilemi omerici (cf. la traduzione 
di Mary Lefkowitz [2012, 151] che accoglie la paradosi con Radt: «In general he 
used homeric vocabulary»), ed è stato varie temptatus: Ὁμηρικῶς οἰκονομεῖ? Bergk, 
Ὁμηρικῶς ᾠκονόμησε Michaelis, Ὁμηρικός ὠνομάζετο Lechner. Quest’ultima di Lechner 
appare la soluzione più felice tra quelle avanzate, sia paleograficamente sia poiché si 
rifà alla tradizione critica che, come si è visto, definiva il poeta Ὁμηρικός. Tuttavia, 
sembra preferibile mantenere il testo tràdito con Radt e interpretare la frase come 
riferita alla notevole omericità della lexis sofoclea; Zimmermann 2002, 239, nota 3 
ipotizza che il verbo possa forse aver qui il significato di ‘intitolare i drammi’, sulla 
base di Erodoto 1.23. Bas van der Mije mi suggerisce che un’altra possibilità potrebbe 
essere quella di intendere il verbo come ‘denomina in modo omerico’, ossia attraverso 
perifrasi tipicamente epiche, frequenti in Sofocle, su cui cf. p. 215 ss., 282 ss.



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 38
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

omerici, in particolare odissiaci19 (τούς τε γὰρ μύθους φέρει κατ’ ἴχνος 
τοῦ ποιητοῦ); il ricorso all’ἠθοποιΐα e alla ποικιλία nello stile secondo 
il modello insuperato dell’armoniosa grazia omerica (Ὁμηρικὴν 
ἐκματτόμενος χάριν); infine, viene riportato il giudizio di ‘un certo 
ionico’20 il quale definiva ‘soltanto Sofocle discepolo di Omero’ (μόνον 
Σοφοκλέα τυγχάνειν Ὁμήρου μαθητήν). È evidente come il debito nei 
confronti di Omero sia qui affermato con estrema chiarezza e trovi la 
sua espressione più organica investendo tutti gli aspetti della poesia 
sofoclea da quelli formali a quelli contenutistici. Come nel caso degli 
scoli, dunque, è ragionevole immaginare che anche la Vita compilata 
da un anonimo grammatico si fondi su una tradizione esegetica che 
rimonta all’età alessandrina e forse a un’opera in particolare. Nel 
giudizio conclusivo della sezione ‘omerica’ della Vita, inoltre, il valore 
pregnante dell’avverbio ‘soltanto’ (μόνον), riferito a Sofocle come 
allievo di Omero, sembra alludere implicitamente a un raffronto 
rispetto a Eschilo ed Euripide, dal quale il poeta emerge come il 
maggiore e più autentico erede dell’epos omerico.21 

1.2.2	 Sofocle e Omero: la critica moderna e contemporanea

Dopo questo breve excursus sulla critica letteraria antica, se si 
volesse passare agli studi di età moderna e contemporanea su ‘Sofocle 
omerico’, la prima constatazione è che manca un’opera complessiva 
sull’argomento, così come non vi sono singole trattazioni che affrontino 
esaustivamente uno dei molteplici aspetti dell’influenza della poesia 
omerica nel poeta, dalla lingua, allo stile, ai temi narrativi, ai motivi 
concettuali. L’ultima messa a punto sull’argomento si deve a John 
Davidson che ha curato il capitolo significativamente intitolato 
The Homer of Tragedy: Epic Sources and Models in Sophocles nel 

19  Il particolare rilievo qui assegnato all’Odissea è apparso strano dal momento che 
non trova un effettivo riscontro nella produzione sofoclea, nella quale possono essere 
individuati solo tre drammi ispirati a episodi odissiaci: Nausicaa, Niptra e Feaci, cf. 
supra. Sia Zimmermann 2002, 239 che Davidson 2012, 253-4 ipotizzano che qui il 
riferimento vada inteso a singoli episodi o temi odissiaci che ricorrono frequentemente 
nella poesia sofoclea; è anche possibile ipotizzare che il passo della Vita sia corrotto e 
che sia venuta meno una menzione dell’Iliade, anche se il contestuale riferimento alla 
paretimologia del nome di Odisseo che costituisce TrGF IV F 965 secondo il modello 
di Od. 19.406 ss. sembra accreditare la menzione esclusiva dell’Odissea; in generale e 
per altre possibili soluzioni cf. Davidson 1994 e Carrara 2022a, 10-12, e cf. anche Lupi 
2022a, 41-2.

20  Dietro l’espressione †Ἰωνικόν τινα† sembra molto verosimilmente celarsi il nome 
della fonte dell’anonimo compilatore della Vita, cf. Cantarella 1970, 312. Radt pone il 
passo tra cruces; le emendazioni proposte vanno per lo più nella direzione di scorgere 
nella corruttela il nome di Ione di Chio: Ἴωνα τὸν ποιητὴν Meineke, Ἴωνα τὸν Χῖον (vel 
τὸν τραγικόν) Bergk, cf. Radt 19992, ad loc. in app.

21  Cf. Schein 2012, 427.



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

Lexis Supplementi | Supplements 20 39
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

recente Brill’s Companion to Sophocles,22 e che ha dedicato numerosi 
contributi specifici al tema della presenza omerica in Sofocle, ma non 
ha mai pubblicato un libro sull’argomento. Come rileva giustamente lo 
studioso in un saggio di poco più recente – e vengono in questo senso 
in soccorso le parole di Eduard Fraenkel citate in esergo23 – «there 
is, however, no comprehensive work devoted to it, the main problem 
being the sheer enormity of the task».24 La quantità di rimandi, 
echi, allusioni, riprese, sia a livello di lingua poetica e di stile, che a 
livello tematico e concettuale riscontrabile nelle tragedie di Sofocle 
superstiti oltre che nei frammenti rispetto alla poesia epica arcaica 
e omerica in particolare, infatti, è estremamente vasta e variegata.

Per ritornare alla storia degli studi, dopo Eustazio il primo 
contributo significativo risale al nome prestigioso di Henri Estienne 
(Henricus Stephanus), il quale compose la breve De Sophoclea 
imitatione Homeri, seu de Sophoclis locis imitationem Homeri 
habentibus, dissertatio,25 in cui esemplifica una serie di riprese 
sofoclee di singole voces e di sententiae omeriche. Dallo Stephanus si 
deve passare poi ad alcuni lavori ottocenteschi e primo-novecenteschi 
che hanno affrontato la questione delle reminiscenze omeriche in 
Sofocle soprattutto dal punto di vista lessicale (Wiedeman, Lechner, 
Löb) ma anche tematico (Hemmerling):26 tali brevi dissertazioni 
registrano una cospicua serie di riferimenti ma non aspirano a essere, 
né possono considerarsi, esaustive e presentano inoltre il difetto di 
apparire per lo più elencatorie e prive di un approfondimento critico-
letterario delle varie riprese omeriche individuate.27 

22  Davidson 2012.

23  Il celebre monito di Fraenkel, pronunciato durante il seminario romano sull’Aiace a 
proposito della scena tra Aiace e Tecmessa in relazione al modello omerico dell’incontro 
tra Ettore e Andromaca nel VI canto dell’Iliade, integralmente suona: «Sofocle sa a 
memoria Omero come sa a memoria Eschilo. Le idee omeriche sono sempre presenti 
come la Bibbia per Dante. De Sophocle Homeri discipulo è il lavoro che vorrei fare, ma 
una vita non basterebbe» (Fraenkel 1977, 15). Si confronti anche quanto lo studioso 
asseriva di ‘sognare’ durante un seminario barese dedicato parimenti all’Aiace sofocleo, 
a proposito della medesima scena del dramma – un’affermazione meno nota ma non 
meno significativa: «Uno dei libri che io sogno è De Aeschylo et Sophocle Homeri 
discipulis. I glottologi si occupano freneticamente di lineare B e così via, gran belle 
cose! Ma io più modesto mi occupo di quello che i Greci hanno fatto di Omero, da Esiodo, 
Archiloco, Eschilo, ecc.» (Fraenkel 20092, 46-7). 

24  Davidson 2006, 25.

25  Stephanus 1568.

26  Wiedemann 1837; Lechner 1859; Hemmerling 1868; Löb 1909.

27  Si tratta di lavori, infatti, che «restrict themselves mainly to ‘imitations’ of specific 
words, phrases, and short passages, barely begin to address Sophocles’ thoroughgoing 
and profound absorption of Homeric poetry and do not really show why Sophocles can 
rightly be called ‘(most) Homeric’, or even the ‘tragic Homer’» (Schein 2012, 428), cf. 
anche Budelmann 2000, 1-2.



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 40
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

Lo sviluppo degli studi novecenteschi, come si è detto, non è 
approdato a un’opera di sintesi sull’argomento, come – per limitarsi ai 
tragici – nel caso di Eschilo per cui il testo di riferimento è il volume 
di A. Sideras Aeschylus Homericus,28 che rappresenta una trattazione 
quanto più esaustiva degli elementi epico-omerici nella lingua di 
Eschilo, soprattutto sul piano lessicale, ma anche riguardo allo stile 
e alla sintassi. Tuttavia, sebbene lo studioso affermi di perseguire 
anche le modalità dell’imitazione omerica eschilea,29 l’indagine 
raramente approfondisce le funzioni e il significato delle riprese 
da un punto di vista letterario, affrontando l’analisi del contesto 
poetico in cui sono impiegate; lo studio presenta infatti un carattere 
prettamente compilatorio, e costituisce di fatto un inventario delle 
differenti tipologie di riuso di lemmi e fraseologia omerica, oltre che di 
aspetti di stile, sintassi e immaginario poetico (similitudini). Il pregio 
dell’opera sta proprio nella ricchezza del materiale raccolto, che 
aspira a registrare in modo esaustivo le componenti epico-omeriche 
della lingua e della dizione di Eschilo, costituendo un utile repertorio 
di consultazione. Tuttavia, per quanto concerne l’interpretazione di 
singoli passi/temi/personaggi delle tragedie eschilee il volume non 
offre spunti di particolare interesse.30

La critica sofoclea più recente non ha visto neppure la pubblicazione 
di monografie o contributi specifici dedicati ad aspetti non linguistici 
della relazione di Sofocle con l’epica e con Omero. Anche in questo caso 
la situazione è differente rispetto agli altri due tragici, soprattutto per 
quanto riguarda il piano tematico, strutturale e narrativo. Un’indagine 
di alcuni motivi e scene tipiche omerici in Eschilo è offerta da un 
recente volume di G. Kraias.31 L’autore affronta un’analisi che esula dal 
piano lessicale e stilistico, mentre investe le ‘scene tipiche’ che trovano 
un parallelo nell’epica omerica, per la quale conia la definizione di 
«szenische Intertexualität» (Kraias 2011, 131). Lo studio delle singole 
scene in rapporto al modello omerico è affrontato in particolare da 
tre prospettive: funzionale, strutturale e contenutistica; l’indagine è 
però limitata all’Orestea, ai Persiani e ai Sette contro Tebe, e tende 
talora a voler individuare dei raffronti intertestuali forzati laddove 
si tratta più generalmente di paralleli meramente strutturali in cui 

28  Sideras 1971; in particolare sull’Agamennone cf. Judet de La Combe 1995, sui 
Persiani cf. Nimis 2023.

29  Sideras 1971, 15: «Neben der Feststellung der homerischen Nachahmungen 
bei Aischylos ist nähmlich auch die Darstellung der Art und Weise dieser Imitation 
angestrebt».

30  Cf. l’appropriato commento finale della recensione del volume di Scott 1972, 277: 
«In sum, this is a book which is useful for its completeness of detail but must be regarded 
as the beginning of a study which is yet to be done – namely a literary study of the 
importance of Homeric language in the dramas of Aeschylus».

31  Kraias 2011: il volume non sembra aver ricevuto recensioni.



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

Lexis Supplementi | Supplements 20 41
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

determinati topoi sono impiegati nella costruzione narrativa sia nei 
drammi eschilei che nell’epica omerica (cf. e.g. scene di lamento, di 
supplica, catalogiche, rheseis angelikái, ecfrasi). Per quanto concerne 
Euripide, invece, una monografia di K. Lange indaga similmente 
motivi e patterns narrativi omerici, in particolare odisseici, in alcuni 
drammi euripidei (Elettra, Ifigenia in Tauride, Elena, Oreste e Ciclope), 
incentrati principalmente sul ciclo dei Nostoi.32 

Una menzione a parte merita invece la monografia di R. Garner 
From Homer to Tragedy,33 che si distingue anche per la qualità dei 
risultati raggiunti rispetto agli ultimi due lavori citati, che pervengono 
raramente a delle conclusioni innovative. Il volume è dedicato alle 
allusioni intertestuali della tragedia ai poemi omerici, oltre che in 
misura minore alla lirica, e prende in esame tutti e tre i poeti tragici. 
L’opera di Garner è però limitata esclusivamente a casi di allusione 
specifica e puntuale a determinati passi omerici, come chiarisce lo 
studioso nell’introduzione (Garner 1990, xi): 

only instances in which the imitation or allusion could be to a specific 
passage have been considered. So, for example, repetitions or 
modifications of Homeric formulae are not included except when they 
occur in connection with a more specific reference or borrowing. 

Il volume non può quindi essere considerato uno studio complessivo 
sulla relazione tra l’epica, in particolare omerica, e la tragedia ma 
è circoscritto al tema dell’allusività letteraria. Inoltre non privilegia 
un aspetto specifico di indagine esaustivamente e coerentemente 
perseguito (linguistico-stilistico, tematico-contenutistico, concettuale), 
ma tiene insieme le diverse prospettive per approdare a delle conclusioni 
che hanno un rilievo poetico e letterario, ma riguardano sempre 
tematiche, contesti e passi circostanziati. Per questa ragione lo studio 
offre raramente indagini approfondite delle sezioni dei drammi che 
vengono esaminati, e si limita alla valutazione degli elementi puntuali 
ed essenziali su cui di volta in volta l’autore ritiene di porre l’accento 
ai fini del discorso allusivo e intertestuale che conduce. Il volume di 
Garner si pone quindi per certi versi agli antipodi rispetto allo studio 
di Sideras, quest’ultimo mirando a una mappatura linguistica quanto 

32  Lange 2002, su cui cf. le recensioni di Cropp 2006; Matthiessen 2005, i quali, pur 
apprezzando nel complesso lo studio, rilevano entrambi come la maggior parte dei 
paralleli individuati dallo studioso non siano nuovi e originali; particolarmente utile è 
l’ampio indice su autori antichi, passi, temi e motivi alle pagine 273-302. Si dovrà inoltre 
menzionare un altro studio parziale, la monografia di Michel 2014, dedicata all’influsso 
dell’Odissea sull’Orestea di Eschilo e sulle due Elettre di Sofocle e Euripide, su cui cf. 
la recensione di Martin 2016. Ugualmente parziale, essendo limitato esclusivamente 
agli epiteti ornamentali nei tre poeti tragici, il volume di Bergson 1956, che presenta 
anche il difetto di costituire un lavoro sostanzialmente elencatorio.

33  Garner 1990: il volume ha ricevuto numerose e rilevanti recensioni.



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 42
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

più esauriente che si traduce in un’opera prettamente compilatoria, il 
primo aspirando a un’indagine di natura intertestuale con l’obiettivo 
di proporre interpretazioni originali mirate e significative. Esiste, 
infine, una monografia isolata, di R. Bernard-Moulin,34 che costituisce 
un’indagine per temi (e.g. forza, conoscenza, parola, azione, amore, 
bellezza, ingiustizia, potere, tirannia, gloria, onore, morte) che si 
riscontrano in modo simile nei poemi omerici e nelle tragedie sofoclee: 
è un lavoro ricco di spunti interessanti, che possono essere ripresi e 
approfonditi, ma anch’esso parziale, che tralascia un’indagine lessicale 
e si focalizza esclusivamente su alcuni temi e motivi, individuando 
talora raffronti non sempre convincenti e spesso piuttosto generici.

Per rintracciare le influenze della poesia omerica nell’opera 
sofoclea rimane dunque necessario e imprescindibile in primo luogo 
il ricorso ai molteplici e fondamentali commentari alle tragedie e ai 
frammenti, da quelli divenuti classici di Jebb e Kamerbeek ai sette 
drammi pervenuti e di Pearson ai frammenti (ora con Sommerstein, 
Talboy 2006, 2012), a tutta la vasta serie di singoli commenti dedicati 
alle specifiche tragedie, molti dei quali di altissimo valore critico-
ermeneutico, oltre che ancora in corso, come nel caso dei monumentali e 
ricchissimi commentari prodotti negli ultimi anni da P. Finglass (2007; 
2011; 2018), il quale sta terminando un commento alle Trachinie – e 
non solo: si pensi ai recenti e fondamentali commenti al Filottete 
di S. Schein (2013) e B. Manuwald (2018) e all’Aiace di P. Demont 
(2022), al cui commento lavora attualmente anche S. Murnaghan. 
Rispetto ai rilievi sugli elementi epico-omerici della lingua sofoclea, 
sono tutt’ora molto utili e ricchi di paralleli e notazioni degni di nota 
e spesso penetranti anche i commenti ottocenteschi di Hermann, 
Schneidewin/Nauck, e Campbell, in particolare quest’ultimo, che, 
per usare le parole di Fraenkel, «era un grecista molto fine».35 Un 
ulteriore strumento di partenza è costituito dalle utili liste di lemmi 
omerici che si trovano elencate per singola tragedia nella monografia 
di Earp (1994).36 In seconda battuta è possibile fare ricorso a tutti 
quei numerosi contributi incentrati sullo studio di determinati casi 

34  Bernard-Moulin 1966: lo studio sembra essere passato piuttosto inosservato negli 
studi su Sofocle e sui tragici, e non ricevette, a quanto ho potuto constatare, recensioni. 

35  Fraenkel 1977, 4, con Easterling 1979, 11.

36  A cui vanno aggiunte le succinte liste in due brevi ma preziose sezioni dell’Introductory 
Essay on the Language of Sophocles di Cambell (1979, 85-6, §45; 104, §57) e – rispetto in 
particolare agli epiteti ornamentali – l’elenco in Bergson 1956, 200, il quale, sia detto per 
inciso, rileva anche, su base statistica, come Sofocle risulti il più omerico dei tre tragici 
per il fatto di usare in percentuale minore epiteti non omerici (141).



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

Lexis Supplementi | Supplements 20 43
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

di riprese lessicali o tematiche epico-omeriche nell’opera sofoclea:37 
si tratta quasi sempre di lavori specifici che studiano nel dettaglio 
singoli passi o indagano motivi/temi/personaggi particolari. Infine, 
vi sono poi naturalmente tutti quei riferimenti all’epos e a Omero, di 
varia natura e importanza, che si ritrovano all’interno delle maggiori 
monografie dedicate a Sofocle. Nel complesso però si può concordare 
con quanto rileva Seth Schein a proposito degli studi più recenti sulla 
relazione tra l’epica omerica e il poeta tragico di Colono: 

it was a staple of Greek literary criticism, from the fourth century 
BCE through to the middle ages, that Sophocles was an admirer 
and emulator of Homer. Modern scholars, for the most part, 
agreed with this judgment, but have had relatively little to say 
in any detail about what Homer and Sophocles have in common, 
or about how Sophocles adapts and transforms Homeric poetry 

37  Tra gli studi specifici degli ultimi decenni, tra i quali spicca numerose volte il nome 
di John Davidson, si possono citare almeno Bergson 1956; Knox 1961; Brown 1965; 
Kirkwood 1965; Bernard-Moulin 1966; Vicaire 1968; Beye 1970; Cantarella 1970; Pettit 
1971; Stanford 1978; Di Benedetto 1979; Esposito Vulgo Gigante 1980-81; Tarkow 1982; 
Davidson 1983; Medda 1983; Radt 1983; Easterling 1984; Scodel 1984b; Easterling 
1985; Knox 1985; López Rodríguez 1985; Davidson 1986; de Romilly 1986; Sorum 1986; 
Easterling 1987; Jouan 1987; Davidson 1988; Easterling 1988; Ferrari 1988; Scarcella 
1988; O’Higgins 1989; Chodkowski 1990; Garner 1990; Jouan 1990; Létoublon 1990; 
Pattoni 1990; Davidson 1991a, 1991b; O’Higgins 1991; Holt 1992; Perysinakis 1992; 
Zanker 1992; Henrichs 1993; March 1993; Davidson 1994; Pennesi 1994; Perini 1994; 
Pucci 1994; Vílchez 1994; Perysinakis 1994-95; Davidson 1995; Shapiro 1995; Whitby 
1996; Wyatt 1996-97; Ciani 1997; Davidson 1997; Rabel 1997; Farmer 1998; Palomar 
1998; Roisman 1998; Saïd 1998; Blaise 1999; Ciani 1999; Fowler 1999; Mazzoldi 1999b; 
Worman 1999; Conti Jiménez 2000; Demont 2000; Ferrari 2000; Gangutia Elícegui 
2000; Marchiori 2000; Pattoni 2000; Möllendorff 2001; Rousseau 2001; Villari 2001; 
Worman 2001; Davidson 2002; Grandolini 2002; Kaczko 2002; Judet de La Combe 2002; 
Rodighiero 2002; Schein 2002; Shive 2002; Zimmermann 2002; Davidson 2003; Clark 
2003; Levine 2003; Morin 2003; Pattoni 2003; Struck 2003; Sgobbi 2004; Lawrence 
2005; Scodel 2005a; de Jong, Rijksbaron 2006; Davidson 2006; Fartzoff 2006; Liapis 
2006; Schein 2006; Shapiro 2006; Alaux 2007; Heath, Okell 2007; Hernán-Pérez Guijarro 
2007; López Rodríguez 2007; Mülke 2007; Nussbaum 2008; Piazza 2009; Roisman 2009; 
Sabiani 2009; Wilson 2009; Zerba 2009; Karakantza 2010; Battezzato 2011; Ugolini 
[Nietzsche] 2011; Battezzato 2012; Davidson 2012; De Sanctis 2012; DuBois 2012; 
Hahnemann 2012; Schein 2012; Brillante 2012-13; Arpaia 2013; Cairns 2013c; Kratzer 
2013; Saïd 2013; Strid 2013; Brillante 2014; Cairns 2014; Canfora 2014; Davidson 
2014; Murnaghan 2014; Sbardella 2014; Tosi 2014; Scavello 2015; Thomas 2015; de 
Jong 2016; Fanucchi 2016; Jiménez Justicia 2016; Paduano 2016; Fornaro 2017; Gregory 
2017; Meliadò 2017: Saravia de Grossi 2017; Chesi 2018; Chortals 2018; Maganuco 2018; 
Mancuso 2018; Rodighiero 2018; Scavello 2018a; 2018b; Giaccardi 2019; Michelakis 
2019; Demont 2020; Finglass 2020; Fornaro 2020; Murnaghan 2020; Scavello 2020; 
Catambrone 2021; De Sanctis 2021; Scavello 2021; Carrara 2022a; Finglass 2022; Lupi 
2022a; 2022b; Maganuco 2022; Rodighiero 2022; Scavello 2022c; Rodighiero, Scavello, 
Maganuco 2022; Demont 2023; Gregory 2023; Lupi 2023; Scavello 2023; Rodighiero 
et al. 2023; si vedano anche Herington 1985, 133-44; Battezzato 2008, 1-11; Barker 
2009, 281-324; Woodruff 2011, passim (con una prospettiva filosofica); Rodighiero 2012, 
61‑101, 167-75; McCoy 2013, passim (con una prospettiva filosofica); Allen-Hornblower 
2016, passim; e Gregory 2019, passim. 



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 44
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

in order to generate his distinctive language, style, dramaturgy, 
ideas, and values.38 

1.2.3	 Criteri e obiettivi del presente studio

La ricerca che qui si presenta costituisce un’analisi specifica 
degli omerismi rintracciabili nell’Aiace e nelle Trachinie. Il campo 
d’indagine è circoscritto in particolare a un esame dettagliato delle 
parodoi e degli stasimi, ma una buona parte delle riprese epico-
omeriche dei due drammi è presa in considerazione. Con ‘omerismi’ 
non si intendono lemmi che siano testimoniati solo nella poesia 
omerica: il termine è assunto in senso largo come sinonimo di ‘lemma 
epico, epicismo’, per cui lo spettro di indagine si estende a tutta la 
poesia epica arcaica: Omero, Esiodo, gli Inni Omerici e i frammenti 
dei poemi epici del ciclo. Sulla scelta di limitare l’indagine a due sole 
tragedie si vedano i prossimi paragrafi. Il fatto che essa sia ricaduta 
proprio sull’Aiace e sulle Trachinie, invece, è dovuto in parte al caso, 
in parte a gusto personale. L’Aiace è indubbiamente il dramma più 
epico della produzione sofoclea rimasta, e costituiva quindi una sfida 
inevitabile. Alle Trachinie, invece, sono legato sin dai miei primi 
interessi per Sofocle a partire dalla laurea magistrale, e – pace A.W. 
Schlegel – sono sempre più convinto che costituiscano un’opera non 
solo non minore ma tra le più complesse e affascinanti del tragico di 
Colono, sia per le profonde tematiche affrontate che per la bellezza 
e la qualità della poesia. 

Si è visto come la lexis epica sia parte integrante ella lingua 
poetica già nella lirica arcaica. Alcuni termini poetici, inoltre, sono 
attestati in egual misura tanto nell’epos quanto nella poesia lirica, 
come vocaboli genericamente poetici e tradizionali. In questo senso 
non è sempre possibile determinare con assoluta certezza se una 
ripresa nei tragici costituisca in alcuni casi un prestito specifico 
dall’epica piuttosto che dai successivi poeti lirici. Per questa ragione 
nello studio si è privilegiato l’esame di quelle voci che appaiono 
primariamente epico-omeriche, o si è dato di volta in volta conto dei 
motivi per i quali il singolo lemma in questione viene interpretato 
come ‘omerico’. Rispetto all’adozione dell’etichetta nomenclativa 
di ‘omerismo’ nei confronti del più esteso e formalmente corretto 
‘epicismo’ – considerata la perdita di gran parte della produzione 
epica arcaica non omerica che era ancora fruita dagli autori del V 
sec. – la scelta di classificare le riprese come ‘omerismi’ è dovuta al 

38  Schein 2012, 424; cf. anche Battezzato 2008, 2, nota 4: «la presenza di Omero 
nella tragedia attica è uno dei temi più studiati, ed ha ricevuto ottime trattazioni; ma 
la maggior parte dei lavori si concentra su nuclei tematici, o, nell’analizzare legami 
linguistici, si limita a elencare ‘omerismi’». 



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

Lexis Supplementi | Supplements 20 45
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

fatto che nella maggior parte dei casi l’indagine approfondisce nel 
dettaglio la relazione contestuale nei due poemi omerici in rapporto 
ai riusi sofoclei, alla ricerca delle motivazioni poetico-letterarie che 
possono aver ispirato di volta in volta Sofocle nel recupero di lessico 
epicheggiante connotato. Per rendere conto del peso principale 
rivestito dall’Iliade e dall’Odissea la definizione di ‘omerismi’ è parsa 
dunque riflettere meglio l’orientamento della ricerca e pertanto 
preferibile rispetto a quella di ‘epicismi’. È bene chiarire che quando 
nel corso del libro vengono usati termini quali ‘omerismo’, ‘ripresa 
(omerica)’, ‘eco (omerica)’, si tratta dunque di espressioni generiche 
che possono indicare fenomeni stilistici e letterari anche molto diversi 
fra loro, dal momento che in alcuni casi il riuso da parte di Sofocle 
di materiale epico-omerico va incontro a processi di variazione, 
riadattamento, trasformazione, e rinnovamento anche notevoli come 
si vedrà. Su questo si rinvia per ora alle conclusioni. Quello che preme 
qui sin da subito sottolineare è che ciò che nelle analisi costituisce il 
fulcro dell’indagine e dell’interesse è rappresentato dall’effetto che la 
singola parola e la singola espressione epico-omeriche comportano, 
evidentemente riconoscibile da parte del pubblico, e con un valore 
poetico e drammaturgico spesso particolarmente significativo.

La delimitazione del campo di indagine a due tragedie e il privilegio 
conferito al filo rosso dei canti corali è dovuta a due ragioni principali 
e interdipendenti. La prima è rappresentata da un problema oggettivo 
e concreto, già affiorato nelle pagine precedenti: la grande quantità 
di riprese epico-omeriche disseminate nelle tragedie sofoclee, oltre 
che nei frammenti, avrebbe comportato lo spoglio di una mole 
immensa di materiale con il rischio di produrre nei limiti del tempo a 
disposizione un lavoro compilatorio e di mera schedatura. La seconda 
è di ordine ermeneutico: l’obiettivo di questa indagine non è tanto 
quello di individuare in maniera esaustiva tutte le singole riprese, 
producendo una catalogazione quanto più completa delle diverse 
tipologie di ‘omerismi’ che si ritrovano nell’opera di Sofocle, come 
nel caso della monografia di Sideras sugli epicismi in Eschilo. Il fine è 
invece quello di studiare le molteplici modalità e le differenti funzioni 
degli ‘omerismi’ all’interno delle dinamiche dell’elaborata dizione 
sofoclea e di valutarne l’impatto letterario nel contesto più ampio dei 
corali e dei drammi oggetto d’esame. Anche per questo motivo non 
vengono esaminati tutti gli elementi epici in maniera indifferenziata, 
ma si sono privilegiate quelle riprese che presentano un valore 
particolarmente distintivo ed espressivo dal punto di vista stilistico, 
e pregnante sul piano tematico e concettuale. Si tratta cioè di uno 
studio che cerca quanto più possibile di tenere insieme la dimensione 
linguistica e stilistica con quella critico-letteraria ed ermeneutica. 
Per questi motivi era necessario individuare un campo d’indagine 
delimitato cui circoscrivere l’analisi. La scelta è ricaduta sui canti 
del coro: in primo luogo in virtù del registro elevato e della tensione 



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 46
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

espressiva che contraddistinguono la lingua poetica nei corali, dove, 
come si è già avuto modo di sottolineare, la presenza di lemmi ed 
espressioni della tradizione poetica precedente, in particolare di 
quella epico-omerica, è più densa e significativa rispetto alle altre 
sezioni;39 in secondo luogo la rilevanza dei contenuti e la riflessione 
concettuale che caratterizzano i canti del coro in Sofocle consentono 
di valutare e mettere alla prova forse nel modo migliore la portata 
tematica e di senso che gli ‘omerismi’ possono talora convogliare, 
soprattutto nel caso di allusioni specifiche con valore intertestuale. 
Ciò non significa, tuttavia, che nel corso delle diverse analisi l’indagine 
si limiti esclusivamente agli omerismi attestati nei corali: proprio 
l’attenzione costante che ci si ripropone di mantenere al contesto 
letterario più ampio, al discorso poetico che il poeta conduce nei canti 
e ai temi di fondo della singola tragedia, impone che a seconda dei 
casi siano presi in considerazione numerosi elementi di dizione epico-
omerici presenti in sezioni differenti dei drammi, il cui studio è parte 
integrante dell’analisi. È però sui corali che verte il focus principale 
della ricerca. Per questa ragione l’indagine degli omerismi dei corali 
delle due tragedie esaminate tiene sempre presenti il contesto degli 
eventi e degli snodi drammatici che fa da cornice al singolo canto, 
oltre che le tematiche principali e le problematiche interpretative 
di fondo che caratterizzano il corale in questione con l’obiettivo di 
svolgere un discorso critico che viene poi proseguito durante l’analisi 
approfondita e dettagliata dei singoli omerismi e dei loro specifici 
contesti. 

All’interno delle caratteristiche epico-omeriche della lingua 
sofoclea la ricerca privilegia lo studio del vocabolario, la componente 
lessicale e fraseologica rispetto alle caratteristiche metriche, fono-
morfologiche, sintattiche e pragmatiche, che pure sono tenute in 
considerazione nell’esame dei passi dei corali studiati. Un ulteriore 
elemento che è costantemente tenuto presente e contestualmente 
indagato è quello della tradizione poetica che intercorre tra l’epica 
e l’opera di Sofocle. Come si è detto lo studio non è limitato a una 
semplice registrazione dei vari omerismi, ma si propone di investigare 
il valore stilistico, poetico e letterario che la singola ripresa comporta: 
in questo senso l’esame viene di norma ampliato anche alla poesia 
presofoclea per individuare e valutare le analogie o le differenze 
tra Sofocle e gli altri poeti rispetto all’impiego delle singole voci 

39  Si è visto come dalle analisi di Cantarella le riprese epico-omeriche siano 
rilevate dagli scoli in misura maggiore nelle sezioni in lyricis. In una dissertazione 
sugli omerismi in Sofocle già Löb 1909, v constatava a ragione come «der eigentliche 
Platz für homerische Anklänge ist naturgemäß dort, wo die dichterische Rede sich 
weiter vom attischen Boden entfernt und zu höherem Schwunge sich erhebt, d. i. in den 
Chorgesängen, beziehungsweise den lyrischen Partien».



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

Lexis Supplementi | Supplements 20 47
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

epico-omeriche in una prospettiva di histoire des mots all’interno 
della tradizione della lingua poetica arcaico-classica.

Dal punto di vista formale, ossia linguistico e stilistico, l’analisi 
è più agevole e non è difficile di volta in volta individuare l’impiego 
di lemmi, di locuzioni e di formule omeriche od omerizzanti. In 
questo ambito è poi possibile diversificare tra tipologie di ‘omerismi’ 
differenti e con funzioni parimenti diverse: in alcuni casi si tratta di un 
naturale omaggio alla lexis epica, attraverso cui il poeta si riconosce 
come appartenente a una tradizione di poesia antica e consolidata 
che ha nell’epos un precedente fondamentale ed esemplare; talora 
una ripresa presenta un valore stilistico nobilitante, grazie al quale 
il poeta evidenzia immediatamente il registro poetico come elevato; 
in altri casi possono esservi fenomeni di eco, contaminazione e 
rielaborazione originale di stilemi e fraseologia epici ed epicizzanti 
con una funzione fortemente espressiva e talora straniante. 

Meno semplice, oltre che non sempre dimostrabile con certezza, 
è cogliere invece il significato letterario dell’operazione di Sofocle 
rispetto al modello epico-omerico.40 Naturalmente ogni singola 
ripresa è differente dalle altre nell’economia della costruzione del 
discorso poetico sofocleo. È pertanto indispensabile uno studio 
dettagliato del contesto per valutare nel modo migliore il significato 
di ogni elemento di ascendenza epico-omerica. All’analisi del contesto 
sofocleo deve fare però da contraltare quella dei contesti omerici, 
esiodei ed epici in cui l’‘omerismo’ oggetto d’indagine è attestato. 
E a esse deve anche accompagnarsi l’eventuale disamina delle 
testimonianze intermedie nella lirica, in Eschilo oltre che talora in 
Euripide, nei tragici minori e nella commedia. Solo da un’indagine 
dettagliata dell’insieme dei diversi contesti poetici, in particolare 
di quelli dell’epica, può emergere di volta in volta il significato che 
una determinata ripresa convoglia sul piano tematico, contenutistico 
e concettuale. Fino a quei casi in cui si possono riconoscere delle 
dinamiche di allusività propriamente intertestuale.41 In questo senso 
alcune domande di fondo che sono tenute costantemente presenti e 

40  Cf. Davidson 2006, 25: «numerous features of vocabulary, syntax and poetic style 
testify to points of contact at many levels […] it is easy enough simply to identify such 
point of contact. Sometimes more challenging, however, is an attempt to trace the 
precise process of poetic assimilation». 

41  L’importanza fondamentale dell’analisi puntuale dei singoli passi nello studio della 
relazione tra Sofocle e Omero è messa bene in luce sia da Pat Easterling che da John 
Davidson, cf. Easterling 1984, 1: «Assuming that Sophocles is likely to be transmuting 
his sources into something new and distinctively his own, how can we get nearer to 
the actual workings and see more precisely what is involved? The only way is through 
close examination of specimen passages»; e Davidson 2006, 37-8: «each Sophoclean 
context with Homeric verbal connections has to be treated separately, the Homeric 
factor operating with different strengths and different results in each case and always 
open to differing interpretations». 



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 48
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

alle quali si cercherà nel corso delle singole indagini di rispondere 
sono le seguenti: che funzione stilistica e letteraria ha l’impiego di 
materiale epico tradizionale nel nuovo contesto sofocleo? In che modo 
Sofocle si riappropria di vocabolario, fraseologia e stilemi dell’epos, 
sottoponendoli a quali tipi di modificazioni e adattamenti, e perché? 
Vi è una relazione tra le riprese e i temi/personaggi/motivi centrali 
del canto, e più in generale della tragedia? È possibile attribuire 
una motivazione consapevole e intenzionale al poeta? Il contesto 
epico-omerico agisce come ipotesto apportando sovrasensi nel nuovo 
contesto sofocleo?

Rispetto al tema dell’intertestualità omerica in Sofocle il giudizio 
di John Davidson appare giustamente molto cauto.42 Rinviando allo 
studio dei singoli omerismi e alle conclusioni l’analisi di dinamiche 
riconoscibili di volta in volta come intertestuali, si può però fin da 
ora affermare che sono molteplici i passi in cui l’influenza epica, e 
soprattutto omerica, non si limita a una funzione stilistica esteriore 
ma implica una più profonda relazione poetica con il modello, 
contribuendo talora a illuminare il passo di una luce nuova. Per questo 
motivo l’indagine approfondisce e discute sempre il contesto delle 
singole riprese nella prospettiva di rintracciare, ove sia possibile 
e fruttuoso di rilievi interpretativi interessanti, anche un rapporto 
intertestuale con la poesia omerica. Ciò che emerge frequentemente 
è la sorprendente capacità con la quale Sofocle si riappropria di 
elementi della langue epica trasformandoli di norma con effetti di 
risonanza originale e consapevole, e talora portatori di un carico 
nuovo di significato.43

42  Cf. Davidson 2006, 25: «In any given instance, can we validly speak of a conscious 
choice involving a particular strategy, rather than just the reflection of a poetic mind 
steeped in the Iliad and the Odyssey?»; cf. anche Rodighiero 2012, 174-5.

43  Sull’‘incremento di senso’ come momento fondamentale del procedimento 
intertestuale cf. Conte, Barchiesi 1989, 84-5: «chi legge un testo nuovo viene guidato 
verso l’agnizione di frammenti più antichi mediati dalla memoria che accomuna autore 
e destinatario. Questa agnizione, non c’è dubbio, funziona come un incremento di 
senso: può suggerire nuovi aspetti, contrasti, conferme, sfumature, tensioni», e 97: 
«nel procedimento allusivo c’è uno spazio, una tensione, fra la cosa detta – come appare 
a prima vista nel testo – e il pensiero che è evocato accanto a essa. Il processo allusivo 
assicura il passaggio dal senso nozionale a quello emozionale: il termine evocato, nel 
momento in cui si fa presente uscendo dal suo stato di immagine implicita o presupposta, 
sovraccarica di nuovo senso il termine ‘reale’ che la evoca»; cf. anche Fowler 1987, 
33; Kelly 2015, 24. In generale sul tema dell’intertestualità nelle letteratura greca 
e latina, a partire dal classico Pasquali 1942, cf. Silk 1974; Conte 19852; Citti 1986; 
Conte, Barchiesi 1989; Bonanno 1990; Citti 1994; D’Ippolito 1995; Edmunds 1995; Hinds 
1998. Rispetto al modello delle teorie post-strutturaliste, fondato su un’‘estetica della 
ricezione’ promosso tra gli altri dagli studi di G.B. Conte, che privilegia l’intertestualità 
come ‘effetto’ e proprietà funzionale del testo, e assegna un ruolo primario al lettore 
rispetto all’‘intenzione’ dell’autore, si vedano le riserve di Hinds 1998, 48-51, il quale 
riabilita giustamente anche la componente della ‘volontà autoriale’. 



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

Lexis Supplementi | Supplements 20 49
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

Se ciò è possibile, lo si deve soprattutto a due fattori. Il primo è 
costituito dalla grande dimestichezza del pubblico ateniese con la 
poesia epica, in particolare con Omero, garantita, come si è visto, 
dal ruolo cardinale che essa svolge sia a livello scolastico-educativo 
che genericamente culturale, soprattutto attraverso le recitazioni 
rapsodiche, ma talora, per alcune categorie di fruitori, anche tramite 
lo strumento della lettura individuale. Tale intima familiarità con la 
dizione omerica e con i suoi procedimenti di riverbero e risonanza 
formulari all’interno della lexis epica tradizionale, secondo il 
modello della traditional referentiality, è ciò che consente l’agevole e 
immediata riconoscibilità di lessico e fraseologia epico-omerica od 
omerizzante da parte dell’uditorio e degli eventuali lettori.44 

Il secondo è rappresentato dalla grande raffinatezza e complessità 
della lingua poetica sofoclea, la cui cifra è costituita oltre che 
dalla suprema eleganza e dal perfetto equilibrio dello stile, da 
una ricchissima densità espressiva che si cela dietro un’apparente 
semplicità. A tale pregnanza semantica è imputabile l’ambiguità 
e la difficoltà che sovente connota la lexis sofoclea,45 tanto più 
arditamente nella dizione dei canti corali – e a questo proposito 
sento di fare mie le parole di J.T. Sheppard: «certainly it is hard, if 
not impossible, to translate Sophocles. One does his best, admitting 

44  Sul concetto di traditional referentiality proprio delle poetiche orali, coniato e 
introdotto negli studi omerici da J. Foley, e secondo il quale, a livello sia di story patterns, 
che di scene tipiche e motivi, che di espressioni formulari, ogni elemento possiede 
un significato inerente e ‘tradizionale’ che va oltre il singolo contesto immediato 
ed è sempre in relazione con la totalità della tradizione poetico-narrativa, cf. Foley 
1991, 2-60 (soprattutto 2-17); 1999, 13-34, e cf. anche Kelly 2007, 5-9. Sul concetto di 
resonance nell’epos arcaico, oltre agli studi di Foley, cf. Graziosi, Haubold 2005.

45  Sulla lingua sofoclea risulta ancora prezioso il ricco Introductory Essay on the 
Language of Sophocles di Campbell, apposto dall’autore come introduzione alla sua 
edizione del poeta (Campbell 1879, 1-107, sugli influssi della lingua epica in particolare 
alle pagine 85-6, 104-5). Importante per l’analisi delle caratteristiche grammaticali e 
sintattiche anche l’Anhang di Bruhn 1899. Ad aspetti specifici della dizione sofoclea 
sono dedicate le monografie di Earp 1944 (sullo stile) di Moorhouse 1982 (sulla sintassi) 
e di Long 1968 (sui nomi astratti): significativo l’intento per il quale Earp (1994, 1) 
afferma di essersi dedicato alla sua opera, ossia «to ascertain, if possible, how and 
why the style of Sophocles is so surpassingly good», e il giudizio lapidario di Long 
(1968, 1) «Sophocles is a supreme artist of language», il quale, inoltre, per quanto 
concerne invece l’elusività dello stile sofocleo, afferma che «Sophocles’ Greek is rarely 
simple and often ambiguous» (2) e che Sofocle «is more difficult to analyze than his 
fellow tragedians» (3); cf. anche Lloyd-Jones 1983, 171: «his language is surely the 
most difficult. No other author reveals such subtle nuances, and no other goes as far in 
bending language to his will», e Rutherford 2012, 406: « Sophocles’ infinitely suggestive 
language constantly implies hidden depths». Sull’ambiguità della lexis sofoclea cf. Segal 
1995, 141 e passim, Easterling 1999; Scodel 2005b, 236; Silk 2009, e in generale la 
monografia di Budelmann 2000; per una panoramica sugli studi più recenti sulla lingua 
del poeta tra dizione, sintassi e pragmatica cf. de Jong, Rijksbaron 2006, e la recente 
messa a punto di Battezzato 2012; e si vedano anche Goldhill 2012 e le fini pagini del 
capitolo conclusivo di Gellie 1972. 



Scavello
1.2 • Sofocle e Omero

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 50
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 31-50

failure».46 Una delle componenti fondamentali di questo linguaggio 
che Sofocle valorizza con uno spettro di potenzialità diversissime ma 
sempre feconde di grande valore artistico e profondità di pensiero è 
la tradizione della lingua dell’epos, che aveva trovato nei due poemi 
omerici la sua espressione più sublime, e che invita ancora una volta 
a riconoscere, con gli antichi e con i moderni, nel tragico di Colono 
l’‘Omero tragico’ per eccellenza.

L’indagine è ordinata per singola tragedia e per singolo canto corale. 
Per ogni corale viene fornito inizialmente un prospetto riassuntivo 
degli omerismi; nel testo le varie voci e locuzioni oggetto di indagine 
sono evidenziate in modo diverso a seconda di tre categorie differenti 
nelle quali si è deciso di ripartire schematicamente per praticità 
classificatoria gli ‘omerismi’ studiati: 1) omerismi a livello lessicale; 
2) omerismi che presentano una risemantizzazione o una variazione 
originale oppure coni sofoclei su modelli omerici; 3) espressioni 
o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, tematiche o similitudini 
omerici. 

Il testo e l’apparato critico riproducono l’edizione OCT di Sofocle di 
Lloyd-Jones e Wilson (1990); i casi testuali problematici sono discussi 
all’occorrenza di volta in volta. Le traduzioni dei passi citati, salvo 
altra indicazione, sono di chi scrive.47

46  Sheppard 1947, 46.

47  Con il permesso degli editori delle riviste in cui erano stati pubblicati in 
precedenza, vengono qui riproposti in forma rivista porzioni dei saggi Scavello 2018b 
(§ 2.1.4; 2.3.1); Scavello 2020 (§ 3.1.3; 3.3.1; 3.4.1; 3.5.1), Scavello 2022c (§ 3.4.3); 
Scavello 2023 (cap. 2.4). 



Sezione 2
Aiace

51





Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/003

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

53

2.1	 Aiace: parodo (vv. 134-200)
Il ‘grande’ eroe Telamonio:  
torre e spada, protezione  
e violenza, soccorso e ritorsione

﻿
Sommario  2.1.1 Aiace ‘il grande’, l’ombra di Telamone e l’ombra di Odisseo (vv. 134, 
184). – 2.1.2 Salamina: un’isola omerica ‘cinta dalle onde’: la serenità perduta (vv. 134‑5). 
– 2.1.3 La colomba, l’avvoltoio e lo stormo: similitudini epico‑omeriche (vv. 139-40, 
169-71). – 2.1.4 Il lampo notturno della spada: il disonore di Aiace (vv. 141-7). – 2.1.5 La 
‘torre degli Achei’ che crolla: reciprocità e rivalsa (vv. 159, 166). – 2.1.6 I ‘colpi’ che non 
perdonano degli dèi (v. 137). – 2.1.7 Le ‘splendide armi’ insanguinate: una vendetta 
‘disumana’ (vv. 177, 181). – 2.1.8 Il difensore ‘a terra’: la fiamma dolorosa della vergogna 
divampa (vv. 192-7).

Prospetto degli omerismi della parodo dell’Aiace

Τελαμώνιε παῖ, τῆς ἀμφιρύτου 
Σαλαμῖνος ἔχων βάθρον ἀγχίαλον,� 135
 σὲ μὲν εὖ πράσσοντ’ ἐπιχαίρω·
σὲ δ’ ὅταν πληγὴ Διὸς ἢ ζαμενὴς
λόγος ἐκ Δαναῶν κακόθρους ἐπιβῇ,
μέγαν ὄκνον ἔχω καὶ πεφόβημαι
 πτηνῆς ὡς ὄμμα πελείας.� 140
ὡς καὶ τῆς νῦν φθιμένης νυκτὸς
μεγάλοι θόρυβοι κατέχουσ’ ἡμᾶς
ἐπὶ δυσκλείᾳ, σὲ τὸν ἱππομανῆ
λειμῶν’ ἐπιβάντ’ ὀλέσαι Δαναῶν
βοτὰ καὶ λείαν,� 145

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/003&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 54
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

ἥπερ δορίληπτος ἔτ’ ἦν λοιπή,
 κτείνοντ’ αἴθωνι σιδήρῳ.
τοιούσδε λόγους ψιθύρους πλάσσων
εἰς ὦτα φέρει πᾶσιν Ὀδυσσεύς,
καὶ σφόδρα πείθει. περὶ γὰρ σοῦ νῦν� 150
εὔπειστα λέγει, καὶ πᾶς ὁ κλυὼν
τοῦ λέξαντος χαίρει μᾶλλον
 τοῖς σοῖς ἄχεσιν καθυβρίζων.
τῶν γὰρ μεγάλων ψυχῶν ἱεὶς
οὐκ ἂν ἁμάρτοι· κατὰ δ’ ἄν τις ἐμοῦ� 155
τοιαῦτα λέγων οὐκ ἂν πείθοι. 
πρὸς γὰρ τὸν ἔχονθ’ ὁ φθόνος ἕρπει.
καίτοι σμικροὶ μεγάλων χωρὶς
σφαλερὸν πύργου ῥῦμα πέλονται·
μετὰ γὰρ μεγάλων βαιὸς ἄριστ’ ἂν� 160
καὶ μέγας ὀρθοῖθ’ ὑπὸ μικροτέρων.
ἀλλ’ οὐ δυνατὸν τοὺς ἀνοήτους
 τούτων γνώμας προδιδάσκειν.
ὑπὸ τοιούτων ἀνδρῶν θορυβῇ
χἠμεῖς οὐδὲν σθένομεν πρὸς ταῦτ’� 165
ἀπαλέξασθαι σοῦ χωρίς, ἄναξ.
ἀλλ’ ὅτε γὰρ δὴ τὸ σὸν ὄμμ’ ἀπέδραν,
παταγοῦσιν ἅτε πτηνῶν ἀγέλαι·
μέγαν αἰγυπιὸν <δ’> ὑποδείσαντες
τάχ’ ἄν, ἐξαίφνης εἰ σὺ φανείης,� 170
 σιγῇ πτήξειαν ἄφωνοι.

ἦ ῥά σε Ταυροπόλα Διὸς Ἄρτεμις – � στρ.
ὦ μεγάλα φάτις, ὦ
μᾶτερ αἰσχύνας ἐμᾶς  –
ὥρμασε πανδάμους ἐπὶ βοῦς ἀγελαίας,� 175
ἦ πού τινος νίκας ἀκαρπώτου χάριν,
ἦ ρα κλυτῶν ἐνάρων
ψευσθεῖσ’ ἀδώροις εἴτ’ ἐλαφαβολίαις
ἢ χαλκοθώραξ σοί τιν’ Ἐνυάλιος
μομφὰν ἔχων ξυνοῦ δορὸς ἐννυχίοις� 180
μαχαναῖς ἐτείσατο λώβαν;

οὔποτε γὰρ φρενόθεν γ’ ἐπ’ ἀριστερά,� ἀντ.
παῖ Τελαμῶνος, ἔβας
τόσσον ἐν ποίμναις πίτνων·
ἥκοι γὰρ ἂν θεία νόσος· ἀλλ’ ἀπερύκοι� 185
καὶ Ζεὺς κακὰν καὶ Φοῖβος Ἀργείων φάτιν.
εἰ δ’ ὑποβαλλόμενοι
κλέπτουσι μύθους οἱ μεγάλοι βασιλῆς,
χὠ τᾶς ἀσώτου Σισυφιδᾶν γενεᾶς,



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 55
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

μὴ μή, ἄναξ, ἔθ’ ὧδ’ ἐφάλοις κλισίαις� 190
ἐμμένων κακὰν φάτιν ἄρῃ.

ἀλλ’ ἄνα ἐξ ἑδράνων� ἐπ.
ὅπου μακραίωνι
στηρίζῃ ποτὲ τᾷδ’ ἀγωνίῳ σχολᾷ,
ἄταν οὐρανίαν φλέγων.� 195
ἐχθρῶν δ’ ὕβρις ὧδ’ ἀτάρβηθ’
ὁρμᾶται ἐν εὐανέμοις βάσσαις,
πάντων βακχαζόντων
γλώσσαις βαρυάλγητ’·
ἐμοὶ δ’ ἄχος ἕστακεν.� 200

Legenda:
-voci in grassetto: omerismi a livello lessicale.
-voci in grassetto e sottolineate: omerismi che presentano una risemantizzazione 
o una variazione originale oppure coni sofoclei su modelli omerici.
-voci sottolineate: espressioni o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, tematiche o 
similitudini omerici.

2.1.1	 Aiace ‘il grande’, l’ombra di Telamone  
e l’ombra di Odisseo (vv. 134, 184)

La parodo si apre con l’invocazione ad Aiace Τελαμώνιε παῖ, a 
testimoniare sin da subito la centralità che l’eroe riveste nel corale. 
Il coro si rivolge ad Aiace in absentia,1 ma la presenza dell’eroe è 
fortissima, essendo il canto interamente dominato dalla situazione 
critica in cui egli è precipitato in seguito alle gravi imputazioni sul 
suo conto in merito alla strage del bestiame e de bottino comune 
dell’esercito. Il modulo dell’assenza fisica del destinatario contribuisce 
inoltre a livello drammaturgico ad accentuare la suspense per l’entrata 
in scena del protagonista, che verrà ulteriormente dilazionata. Anche 
in virtù dell’appello conclusivo nell’epodo (cf. il v. 193 ἀλλ’ ἄνα ἐξ 
ἑδράνων, discusso infra), infatti, il pubblico si aspetta l’ingresso di 
Aiace all’inizio del primo episodio, ma sarà invece Tecmessa a entrare 
in scena e l’eroe non sarà visibile prima del v. 347, allorché verrà 
finalmente aperta la porta della tenda in cui Aiace giace prostrato 
tra le carcasse: l’effetto di attesa è indubbiamente di forte impatto.2

1  Il coro si rivolge a un personaggio assente nella scena anche nelle parodoi 
dell’Agamennone di Eschilo e dell’Ippolito di Euripide, cf. Finglass ad. v. 134, con rinvio 
a Fraenkel 1950 ad Ag. 83 ss., ma cf.. Medda 2017, 1.171-5.

2  Cf. Burton 1980, 16; Pattoni 1990, 100, 103. Sulla lunga ed emozionale scena che si 
svolge a porta aperta (vv. 347-595) e sulle modalità in cui Aiace poteva essere visto dal 
pubblico dall’interno della tenda si veda l’analisi di Medda 2013, 43-9.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 56
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Lo status epico-eroico di Aiace è segnalato incisivamente dall’epiteto 
incipitario del canto, Τελαμώνιε, ripresa palmare dell’aggettivo 
omerico con valore patronimico ‘Telamonio’.3 L’aggettivo è lemma 
esclusivamente iliadico, e rappresenta significativamente l’epiteto 
più frequente dell’eroe nel poema (35× Il.).

Τελαμώνιος è per eccellenza Aiace in Omero, se si escludono tre 
soli casi in cui il patronimico è impiegato in riferimento a Teucro, 
fratellastro dell’eroe.4 Il nesso formulare più frequentemente attestato 
è la clausola Τελαμώνιος Αἴας (21×), sovente nella formula espansa 
μέγας Τελαμώνιος Αἴας (12×).5 L’epiteto occorre inoltre nell’emistichio 
Αἴας δὲ πρῶτος Τελαμώνιος ἕρκος Ἀχαιῶν (Il. 6.5, 12.378) e nel verso 
Αἶαν διογενὲς Τελαμώνιε κοίρανε λαῶν (Il. 7.234, 9.644, 11.465), oltre 
che nell’emistichio Τελαμώνιος ἄλκιμος Αἴας (Il. 12.349, 362). Infine, 
il lemma si riscontra in alcune locuzioni formulari che sottolineano 
maggiormente il ruolo dell’eroe quale ‘figlio’ di Telamone, grazie 
all’espressione esplicita del sostantivo υἱός, quali gli emistichi 
Αἴαντα μέγαν Τελαμώνιον υἱὸν (Il. 11.563, 591, 17.115) e Αἴαντα προσέφη 
Τελαμώνιον υἱόν (Il. 13.67); e si veda anche il nesso υἱὸς Τελαμῶνος 
(Il. 17.284, 293).

3  L’aggettivo con valore patronimico Τελαμώνιος presenta il medesimo valore 
del corrispettivo patronimico Τελαμωνιάδης, ma occorre più frequentemente di 
quest’ultimo in Omero (11× Il., 1× Od.: anch’esso sempre in riferimento ad Aiace, eccetto 
Il. 13.709 dove designa Teucro, cf. Dee 2000, 72 ss.), cf. Ellendt 1872, s.v. «Τελαμώνιος»: 
«tritum est hoc adiectivum patronymici vices gerere», e cf. Kühner, Gerth, 2, 1.261‑2. 
von Kamptz 1982, 115, 257 ritiene che il lemma non avesse in origine il valore di 
patronimico, ma indicasse la tracolla dello scudo (ταλαμών), cf. anche von der Mühll 
1930, 35, con ulteriore bibliografia pregressa. Sull’uso dei patronimici in Sofocle cf. 
Moorhouse 1982, 164 e si veda anche Longo 1968 ad Tr. 51-2. 

4  Si tratta di Il. 8.281, 13.170, 15.462. L’aggettivo, come si è detto, non è mai attestato 
nell’Odissea, il che è congruente con il ruolo di Aiace, eroe prettamente iliadico, la 
cui presenza attiva nell’Odissea è limitata al breve e intenso episodio dell’incontro 
tra l’eroe e Odisseo nell’Ade (Od. 11.543 ss.: su questa scena ci si sofferma proprio nei 
prossimi paragrafi). La morte di Aiace è inoltre ricordata da Nestore insieme a quelle 
di Achille, Patroclo e Antiloco durante la mesta rievocazione che l’anziano di Pilo fa 
della guerra a Telemaco (Od. 3 109), mentre il simulacro dell’eroe compare fra le altre 
ombre degli Achei anche nella δευτέρα Νέκυια (Od. 24.17 ss.). L’Odissea presuppone 
dunque l’episodio del giudizio delle armi (cf. S. West 2000 ad Od. 3.109), di cui non c’è 
traccia invece nell’Iliade, e con il quale rispettivamente terminava l’Etiopide e si apriva 
la Piccola Iliade, cf. Aeth. arg. 22-24 Bernabé (= Procl. Chrest. 172 Seve. = arg. 4 West) 
e Il. Parv. arg. 1.3-5 Bernabé (= Procl. Chrest. 206 Seve. = arg. 1 West); sul problema 
della collocazione dell’episodio in entrambi i poemi cf. West 2013, 159. 

5  Cf. Brügger, Stoevesandt, Visser 2010, ad Il. 2.528.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 57
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Anche da questa succinta rassegna appare evidente come nell’epos 
iliadico la figura paterna di Telamone6 presenti un ruolo importante, 
secondo un modulo canonico per cui la generazione dei padri è 
exemplum da emulare per gli eroi del poema.7 Come è noto, e come si 
cercherà di ribadire in questo capitolo, il padre dell’eroe e il modello 
che egli rappresenta costituiscono un tema cardine anche nell’Aiace 
sofocleo.

Si è detto come l’aggettivo Τελαμώνιος non occorra nell’Odissea; si 
ha tuttavia nel poema una singola ma significativa attestazione del 
patronimico Τελαμωνιάδης. Quest’ultimo compare nell’unico episodio 
in cui Aiace vi svolge di fatto un ruolo attivo. Si tratta della celebre 
scena dell’incontro muto tra l’eroe e Odisseo nell’Ade. L’ombra di 
Aiace è l’unica a mantenersi a distanza e ad allontanarsi sdegnosa da 
Odisseo senza proferire parola, a causa del rancore ancora lacerante 
per la mancata assegnazione delle armi di Achille: οἴη δ’ Αἴαντος 
ψυχὴ Τελαμωνιάδαο / νόσφιν ἀφεστήκει, κεχολωμένη [...] ὣς ἐφάμην, 
ὁ δέ μ’ οὐδὲν ἀμείβετο, βῆ δὲ μετ’ ἄλλας / ψυχὰς εἰς Ἔρεβος νεκύων 
κατατεθνηώτων «soltanto l’ombra di Aiace Telamonio, / se ne stava 
sola in disparte, irosa [...] Così gli dicevo, ma lui non rispose nulla, 
e se ne andò tra le altre / ombre nell’Erebo di coloro che sono morti 
defunti» (Od. 11.543-64).8 Infatti, la preghiera di Odisseo all’eroe di 
dimenticare e placare l’«animo altero» (v. 562: δάμασον δὲ μένος καὶ 
ἀγήνορα θυμόν) suona del tutto vana. E ciò malgrado il riconoscimento 
che ora il Laerziade dichiara del valore di Aiace, equiparato a quello 
di Achille (Od. 11.556‑8: «per te noi Achei, per la tua morte, come 
per Achille scomparso, siamo afflitti perennemente»), e l’attribuzione 
della responsabilità dell’accaduto a Zeus. Ma ancor più significativo 

6  Telamone aveva partecipato al fianco di Eracle alla cosiddetta prima guerra di Troia 
avvenuta a causa della promessa non mantenuta di Laomedonte di donare a Eracle i 
cavalli divini come ricompensa per aver liberato la città dal mostro marino inviato da 
Poseidone. L’eroe si distinse al punto da meritare quale γέρας la mano di Esione, figlia 
di Laomedonte. Dall’unione del sovrano di Salamina con la principessa troiana nascerà 
Teucro, fratellastro e futuro compagno d’armi di Aiace nell’epos troiano. Per versioni in 
parte differenti del mito del primo ‘sacco’ di Troia cf. Preller, Robert 1920, 2, 1, 547‑57 
e Fowler 2013, 311-15.

7  Cf. Crotty 1994, 24-41; Thalmann 1998, 206-23, cui si rinvia per ulteriore bibliografia. 

8  Il silenzio di Aiace appare qui più eloquente di ogni possibile risposta, e la scena 
rappresenta, con Stanford 1947, ad Od. 11.563: «Homer’s skill in expressing profound 
emotion with a single touch»; una qualità, quest’ultima, che la critica antica riconosceva 
allo stesso Sofocle, cf. Vita Sophoclis 21 (= TrGF IV, T A1.90-91): ἐκ μικροῦ ἡμιστιχίου ἢ 
λέξεως μιᾶς ὅλον ἠθοποιεῖν πρόσωπον. Anche l’anonimo Del Sublime riteneva il silenzio 
di Aiace «maestoso e più elevato di ogni discorso» ([Longinus], Sub. 9.2: μέγα καὶ παντὸς 
ὑψηλότερον λόγου). L’episodio costituirà uno dei modelli per Virgilio nell’incontro 
oltremondano tra Enea e Didone (Aen. 6.450-76).



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 58
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

è il fatto che Odisseo rivolga il proprio appello, contrito e sincero,9 
ad Aiace invocandolo esplicitamente come ‘figlio di Telamone’ (Od. 
11.553-5):

Αἶαν, παῖ Τελαμῶνος ἀμύμονος, οὐκ ἄρ’ ἔμελλες 
οὐδὲ θανὼν λήσεσθαι ἐμοὶ χόλου εἵνεκα τευχέων 
οὐλομένων.� 555

Aiace, figlio del nobile Telamone, dunque neppure
da morto dovevi scordare la collera contro di me per le armi
funeste.� 555

La iunctura incipitaria Αἶαν, παῖ Τελαμῶνος del v. 553 rappresenta 
un unicum in Omero in virtù dell’impiego del sinonimo πᾶις 
rispetto al sostantivo υἱός che, come si è visto, è d’uso tradizionale 
nell’inventario formulare che contraddistingue l’eroe.10 La singolarità 
dell’espressione e il più affettuoso παῖ potrebbero essere segno 
della mitezza da parte di Odisseo nel tentativo di ripristinare un 
contatto con l’eroe. Appare significativo, inoltre, il contrasto rispetto 
all’incontro tra Odisseo e Achille che precede immediatamente 
nella Nekyia quello con Aiace. Achille apprende con grande sollievo 
e compiacimento della gloria di Neottolemo (Od. 11.538 ss.):11 in 
questo caso le gesta del figlio hanno eguagliato le imprese del padre, 
esattamente quanto Aiace, dopo la strage assurda e ignominiosa del 
bestiame, non potrà mai più compiere. Rilevante appare anche il dato 
per cui entrambi gli eroi incontrati da Odisseo si accommiatano in 
silenzio, ma in uno stato d’animo completamente differente, come 
ha ben visto Heubeck: «Achilles left without a word but with pride 

9  Se è vero che le parole di Odisseo sono sinceramente accorate, tuttavia l’eroe, come 
nota Stanford 1947, ad Od. 11.543, «gives a generous tribute to his rival’s merit: but it is 
too late». I. de Jong ha riconosciuto inoltre un pattern narrativo di costruzione anulare 
nel discorso di Odisseo, schematizzabile nella sequenza A ira ancora viva in Aiace, B 
colpa degli dèi, C morte di Aiace, B’ responsabilità divina di Zeus, A’ appello a obliare 
l’ira, cf. de Jong 2001, 292-3: il discorso di Odisseo è senz’altro ben ordito ma si scontra 
contro il rancore irremovibile di Aiace e non sortisce l’effetto voluto. 

10  Le formule tradizionali impiegate per l’eroe nel primo emistichio sono Αἶαν 
διογενές (3×), Αἴας διογενής (2×), Αἴας δὲ πρῶτος (5×: variata in Αἴας ῥα πρῶτος in Il. 
14.511) e Αἴας δ’ ἐγγύθεν ἦλθε φέρων σάκος ἠΰτε πύργον (3×). In Il. 13.824 si ha invece 
l’unicum Αἶαν ἁμαρτοεπές. Un appello al vocativo, di norma, sarebbe dovuto essere 
pertanto Αἶαν διογενές secondo le dinamiche dell’economia formulare: l’apostrofe di 
Odisseo Αἶαν παῖ Τελαμῶνος sembra dunque frutto di una scelta intenzionale da parte 
del poeta dell’Odissea.

11  Si veda il commento di Di Benedetto 2010, ad loc.: «Neottolemo ha terminato 
illeso la guerra. Il valore di Neottolemo è un dato certo e occupa gran parte di questo 
discorso di Ulisse ad Achille».



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 59
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

and joy (538-40); Ajax on the other hand departs in stony silence, 
unmoved by the generous and heartfelt words of his rival».12 
L’aggettivo patronimico Τελαμώνιος non si ritrova in seguito nell’epos 
ciclico ed esiodeo, a parte l’attestazione in un frammento papiraceo 
dubitativamente attributo da Alberto Bernabé alla Piccola Iliade, 
dove ricorre l’emistichio iliadico προσέφη Τελαμώνιον υἱόν (fr. dub. 
32.9 Bernabé),13 e in cui al verso successivo è plausibile integrazione 
il verso formulare Αἶαν διογενές,] Τ̣̣ελαμώνιε, κοίρανε λαῶν. 

La lirica conosce solo un’attestazione dell’epiteto da parte di 
Ibico nell’encomio a Policrate. Aiace compare subito dopo Achille nel 
catalogo degli Achei venuti a Troia, nell’epodo della seconda triade; 
il verso, in parte mutilo, è però ben ricostruibile (PMGF S151.34): 
καὶ μέ]γας Τ[ελαμ]ώνιος ἄλκι[μος Αἴας. Il metro, cretico seguito da un 
enoplio, favorisce la ripresa di lessico epico-omerico, in particolare 
l’enoplio consente qui al poeta il riuso dell’intero emistichio formulare 
Τελαμώνιος ἄλκιμος Αἴας (Il. 12.349.362). Si noti, tuttavia, come Ibico 
sfrutti sapientemente anche il cretico iniziale attraverso l’addizione 
di μέγας, attributo anch’esso caratterizzante dell’eroe nell’epos, cf. 
e.g. le iuncturae formulari μέγας Τελαμώνιος Αἴας (Il. 5.610.12.364) e 
Αἴαντα μέγαν Τελαμώνιον υἱόν (Il. 11.563.17.115).14 

Anche nei tragici Τελαμώνιος è vox epica rara:15 sebbene ricorra 
in ciascuno dei tre tragici maggiori, il lemma figura sempre come 
hapax.16 Per Eschilo si tratta in realtà di una possibile integrazione 
congetturale nel frammento papiraceo incertae fabulae TrGF III F 

12  Heubeck 2007, ad Od. 11.563.

13  Il frammento, edito da E. Lobel nel 1964 nel vol. 30 dei papiri ossirinchiti (P. Oxy. 
2510) non è accolto tuttavia nelle edizioni degli epici arcaici di Davies e West, cf. West 
1966, 22 il quale argomenta per una datazione tarda. 

14  Cf. Hutchinson 2001, 249. Il colorito epico è elemento d’altronde costante e 
distintivo nel carme (cf., oltre Hutchinson citato, Wilkinson 2013, 57-8): si consideri 
anche solo il verso precedente dove Achille è presentato attraverso l’emistichio 
formulare omerico πόδ[ας ὠ]κὺς Ἀχιλλεύς. 

15  Dopo l’età classica, l’epiteto non si ritrova nella produzione poetica prima dell’epos 
tardo di Trifiodoro (Ilii Excidium 170, riferito a Teucro) e Quinto Smirneo (4.186.227). Il 
patronimico Τελαμωνιάδης è ancora più raro: mai attestato in tragedia, dopo Omero è 
testimoniato solo in Pindaro (Nem. 4.47, riferito a Teucro; Isth. 6.26, designante Aiace) 
e non compare in seguito prima di Euforione (SH 415, col. 1.14, riferito a Trambelo).

16  È molto probabile, tuttavia, che il numero delle attestazioni sarebbe superiore 
se drammi inerenti la saga di Aiace, Teucro e Telamone non fossero andati perduti: 
Eschilo compose la trilogia Giudizio delle Armi (TrGF III F 174-178), Tracie (TrGF III F 
83-85), Salaminie (TrGF III F 216-220); Sofocle un Teucro (TrGF IV F 776-779); rispetto 
alla produzione di IV sec. Teodette di Faselide (TrGF I F 72 1) e Carcino II (TrGF I F 70 
1a) portarono entrambi in scena un Aiace, mentre ad Astidamante il giovane si deve 
un Aiace folle (TrGF I F 60 1a); un Teucro, invece, fu messo in scena da Evareto (TrGF I 
86 T 3), e cf. anche i frr. adespoti TrGF II F 110.569, 683. In generale si veda RE 1, s.v. 
«Αἴας», 30-40 (O. Rossbach); per il trattamento del mito di Aiace nei tragici ‘minori’ di 
V secolo e nei drammaturghi di IV secolo cf. Wright 2016, 166-8.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 60
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

*451q. Esso costituisce un pezzo in metri lirici alquanto lacunoso, in 
cui sono menzionati Odisseo e la contesa per le armi;17 ai vv. 16-17 si 
legge un riferimento diretto al suicidio di Aiace: ὥ̣̣σπερ̣ καὶ Τελαμώ ̣[ / 
αὐτ]ο̣̣κ̣̣τό̣̣νος ὤλετο[. Al v. 16 Lloyd-Jones ha proposto e.g. l’integrazione 
Τελαμῶ[νος ἐσθλὸς υἱός mentre a Mette si deve Τελαμώ[νιος Αἴας, per 
cui propende anche Italie 1964, s.v. «Τελαμών»: questa seconda 
integrazione ha infatti il pregio di costituire una ripresa di una 
tessera formulare omerica.

In Euripide il patronimico è attestato invece in un passo dell’Elena, 
in cui è ripresa, in trimetris, la medesima iunctura tradizionale (v. 
848: Τελαμωνίου δ’ Αἴαντος). Per quanto concerne Sofocle, l’aggettivo 
si ritrova nell’incipit Τελαμώνιε παῖ della parodo dell’Aiace oggetto 
d’esame. Come per Eschilo, dunque, si tratta di una ripresa all’interno 
di un canto corale, impiegata in Sofocle in contesto anapestico. Se 
il patronimico Τελαμώνιε costituisce un chiaro omerismo, andrà 
sottolineato come l’appello all’eroe attraverso il vocativo παῖ, 
rappresenti una lieve variazione rispetto a quel gruppo di nessi 
formulari in cui la figura di Aiace quale ‘figlio’ di Telamone è espressa 
attraverso il sostantivo υἱός.18 Si è visto, tuttavia, come vi sia un solo 
caso in cui in Omero Aiace è presentato attraverso il sinonimo παῖς, 
l’apostrofe di Odisseo Αἶαν, παῖ Τελαμῶνος nella Nekyia (Od. 11.553). 
L’analogia con l’invocazione incipitaria della parodo Τελαμώνιε παῖ è 
senza dubbio notevole.19 La scena odissiaca dell’incontro mancato 
tra i due eroi è stata sovente additata dalla critica come un episodio 
ben presente a Sofocle nella composizione dell’Aiace. C’è anche chi è 
arrivato a considerare la scena lo spunto ideativo dell’intero dramma 

17  Lobel nell’editio princeps (Lobel 1952, P. Oxy. 2256, fr. 71) assegnava il frammento 
dubitativamente al Giudizio delle armi; Mette, invece, proponeva di attribuirlo alle 
Salaminie (fr. 296 (?) Mette). Dal momento che la menzione di Aiace è inserita all’interno 
di un paragone, è però probabile che l’episodio del suicidio dell’eroe fosse impiegato 
soltanto in qualità di exemplum rispetto a un altro personaggio, e che pertanto il 
dramma non fosse incentrato su Aiace, cf. Lloyd-Jones 1963, 584 (il quale ipotizza 
l’attribuzione al Filottete) e Radt 19992 ad TrGF III F *451q, con bibliografia. 

18  Cf. e.g. gli emistichi formulari Αἴαντα μέγαν Τελαμώνιον υἱόν (Il. 11.563.591, 
17.115), Αἴαντα προσέφη Τελαμώνιον υἱόν (Il. 13.67) e il nesso υἱὸς Τελαμῶνος (Il. 
17.284.293).

19  La scelta del vocativo παῖ consente d’altronde di terminare il primo metrum 
anapestico rispettando la cesura mediana, e potrebbe dunque essere stata influenzata 
anche dal metro. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 61
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

sofocleo.20 L’analisi dell’apertura della parodo sembra confermare 
l’importanza del modello odissiaco. Ma una prova indiretta, che 
non è stata vista finora, è forse rintracciabile nello stesso corale. 
Nella sezione lirica, emotivamente più concitata, il coro si rivolge 
all’inizio dell’antistrofe all’eroe invocandolo nuovamente come «figlio 
di Telamone». Questa volta, però, non attraverso l’uso del patronimico 
ma direttamente παῖ Τελαμῶνος (v. 184). Sono esattamente le medesime 
parole con le quali Odisseo nella Nekyia si rivolge all’eroe: Αἶαν, 
παῖ Τελαμῶνος. In Omero, come in Sofocle, la iunctura rappresenta 
un unicum.21 Il riuso sofocleo non sembra dunque dovuto al caso, e 
la scelta del vocativo παῖ come nell’appello di Odisseo palesava un 
tentativo di affabile rappacificazione, nelle parole del coro esprime 
l’affetto dei compagni d’arme per Aiace.22 

Da un punto di vista stilistico andrà invece rilevato come la 
posizione della iunctura Τελαμώνιε παῖ in incipit di verso rappresenti 
anch’essa una variatio, questa volta a livello della posizione all’interno 
del verso, se si considera il fatto che il nesso più frequente nell’Iliade 
è la clausola Τελαμώνιος Αἴας (21×). La scelta sofoclea di dislocare 
in sede incipitaria il patronimico non sembra quindi fortuita. Tale 
scarto rispetto all’usus tradizionale non costituisce solo una mera 
variazione retorica, ma contribuisce a porre in risalto la figura 
di Telamone, che riveste un ruolo di primo piano nel dramma. 
Telamone, l’eroe vittorioso insieme a Eracle della prima spedizione 
troiana, rappresenta infatti quell’exemplum di aristia perfettamente 
conseguita che Aiace, dopo la mattanza del bestiame, non potrà mai 
più sperare di eguagliare. La figura paterna diventa contraltare 

20  Così Maria Grazia Ciani in Mazzoldi 1999a, 14 (lievemente modificato rispetto 
a Ciani 1997, 177): «di questa vicenda Omero ha dato una sua versione in una scena 
fortemente patetica dell’Odissea […] è un passo famoso e vale la pena di riportarlo 
per intero, poiché in esso è indubbiamente da ricercare la genesi prima della tragedia 
sofoclea»; cf. anche Pattoni 1990, 105, nota 26; Hesk 2003, 24-7 (che parla di «prequel», 
27); Alaux 2007, 62-3, il quale nota come d’altronde «la tragédie de Sophocle met en 
scène les événements compris entre la fin de l’Iliade et le silence posthume d’Ajax 
dans l’Odyssée» (63), e da ultimo Murnaghan 2014, 214-16; 2020, 25-30. In generale 
sull’episodio dell’incontro tra Odisseo e Aiaice nella Nekyia cf. Sbardella 1998 con 
bibliografia ulteriore.

21  Il vocativo παῖ, oltre che in questo passo della Nekyia, occorre in Omero solo 
un’altra volta, in Od. 24.192 dove è riferito a Odisseo. 

22  La conferma che Sofocle avesse presente la scena odissiaca nella parodo apparirà 
in definitiva con chiarezza nel corso della trattazione a proposito dell’esame della 
metafora della ‘torre di difesa’, su cui cf. infra. Rispetto all’invocazione nella sezione 
lirica del canto, inoltre, Pattoni 1990, 103, nota 20 ha notato come «il vocativo παῖ 
Τελαμῶνος (v. 184), in responsione con l’apostrofe ὦ μεγάλα φάτις (v. 173) della strofe, 
sembra ribadire il contrasto fra la nobile nascita e la voce infamante che circola sul 
suo conto, il cui contenuto è ricordato dal Coro nel verso immediatamente successivo 
(v. 185), con la conseguenza di far risaltare ancor più drammaticamente tale dissidio». 
E si vedrà nei prossimi paragrafi quanto peso abbia il tema del disonore nella parodo, 
e come anch’esso sia veicolato attraverso una serie di locuzioni epico-omeriche.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 62
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

impossibile per l’eroe, e segna il momento culminante nella riflessione 
sul suicidio nel primo dei cosiddetti quattro monologhi di Aiace (v. 
430 ss.).23 L’eroe, tornato in sé e riconosciuta l’onta delle proprie 
prodezze notturne, si pone la topica domanda καὶ νῦν τί χρὴ δρᾶν; (v. 
457); e attraverso una serie di angosciose interrogazioni riconosce 
che non può ritornare in patria e mostrarsi ‘nudo’ (v. 464: γυμνὸν 
φανέντα) di quella ‘gloria’ di cui il padre si coronò splendidamente (v. 
465: στέφανον εὐκλείας μέγαν). Il finale del ragionamento nei confronti 
di Telamone è perentorio, «questo è intollerabile» (v. 466: οὐκ ἔστι 
τοὔργον τλητόν),24 e preannuncia nella irremovibilità dettata dall’etica 
eroica della vergogna, la chiusa del monologo in cui Aiace dichiara 
l’intento del suicidio attraverso il richiamo alla aristocratica belle 
mort dell’epos (vv. 479-80): ἀλλ’ ἢ καλῶς ζῆν ἢ καλῶς τεθνηκέναι / τὸν 
εὐγενῆ χρή «ma o vivere nobilmente o nobilmente morire / per chi è 
nobile è necessario».25 

Buona parte dei commentatori si limita a segnalare il patronimico 
nella parodo come semplice ripresa di lessico omerico. Alla luce delle 
considerazioni sin qui svolte, andrà però rivalutata una chiosa come 
quella che si legge nel recente commento di Finglass 2011, ad loc.: 
«since Τελαμώνιος Αἴας and Αἴαντα… Τελαμώνιον υἱόν are common 
designations of Ajax in Homer, the phrase probably has a Homeric 
resonance». La ‘risonanza omerica’ è ben più che probabile in un 
caso come questo. E la sua funzione, con Garvie, è, in primis, di far 
sì che «from the very beginning of the parodos Ajax is presented to 

23  Rispetto al ruolo cruciale di Telamone nel dramma cf. le analisi di Di Benedetto 
1983, 69-81, e si vedano anche le brevi e dense considerazioni di Williams 2007, 101-2. 

24  L’insistenza sulle voci del verbo τλάω è pregnante in tutto il passo in cui la 
riflessione di Aiace si concentra su Telamone, cf. i vv. 463-4 πῶς με τλήσεταί ποτ’ εἰσιδεῖν 
/ γυμνὸν φανέντα τῶν ἀριστείων ἄτερ. Alaux 2007, 66 nota il probabile jeu de mots 
rispetto all’etimo del nome stesso del padre: «il faut ici noter la récurrence du verbe 
tlaô, apparenté au nom de Télamon: le père ne ‘supportera pas’ de voir son fils revenir 
après un tel désastre, et Ajax ne ‘supporte’ donc pas l’idée d’un retour». 

25  Il suicidio di Aiace costituisce un unicum all’interno della saga eroica, cf. Stanford 
1963, 289: «Ajax is the only Homeric hero to commit suicide»; lo studioso propone 
importanti considerazioni sugli episodi di suicidio nei tragici (290), in particolare il 
mero dato statistico per cui nella produzione eschilea pervenuta non vi sono casi di 
suicidio, in Euripide se ne contino tre (Fedra, Evadne e Giocasta, oltre ai sacrifici 
volontari di Meneceo e Macaria), mentre in Sofocle questi ammontino a sette (Aiace, 
Deianira, Eracle, Antigone, Emone, Euridice e Giocasta). Così, invece, si esprime Martin 
West: «Ajax’s death was an extraordinary event. A male suicide is practically unheard 
of in Greek mythology. The method used is striking and distinctive: he falls on his 
sword» (West 1997, 485, il quale rintraccia invece un parallelo dalla storia biblica, la 
morte di re Saul, cf. I Sam. 31, 1-6). Sullo scandaglio interiore di Aiace così scrive Jean 
Starobinski (1974, 19): «de la révolte à l’égarement, de l’égarement à la reconnaissance 
du déshonneur, de cette connaissance humiliante à la morte volontaire, Sophocle 
scande avec une surprenante précision la succession, l’enchaînement et la différence 
des attitudes passionnelles: le lecteur moderne a le sentiment de voir s’étaler, dans le 
cours temporel de la représentation, les couleurs pures dans lesquelles se décompose 
la lumière aveuglante du suicide».



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 63
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

us as a traditional hero».26 Ma il ruolo di Telamone, parimenti, deve 
essere posto in rilievo. Non si dimentichi, d’altronde, che l’aggettivo 
rappresenta la prima parola del canto, e, come tale, è di per sé carico 
di una pregnanza semantica particolare.27 Inoltre è significativo che 
il coro non chiami mai Aiace per nome nella parodo, ma per due volte, 
come si è visto, impieghi proprio la perifrasi omerizzante ‘figlio di 
Telamone’ (vv. 134, 184).

Nel vocativo Τελαμώνιε παῖ con cui inizia la parodo, dunque, è 
già alluso ironicamente un tema cardine del dramma, il contrasto 
interiore di Aiace, che vedrà annientato il proprio onore, nel 
misurarsi rispetto alla figura paterna:28 tale antitesi si esprime 
proprio grazie alla presentazione dell’eroe nella sua dimensione epica 
e iliadica attraverso il modulo omerico del patronimico ‘Telamonio’ 
e la specificazione, solo apparentemente ridondante, di ‘figlio’, che 
richiama a sua volta la scena chiave della Nekyia nell’Odissea.

2.1.2	 Salamina: un’isola omerica ‘cinta dalle onde’:  
la serenità perduta (vv. 134-5)

Aiace è invocato come sovrano di Salamina attraverso un’ampia 
perifrasi che si attaglia al tono elevato del corale incipiente (vv. 
134-5): τῆς ἀμφιρύτου / Σαλαμῖνος ἔχων βάθρον ἀγχίαλον «che reggi 
il trono marino di Salamina cinta dai flutti».29 L’espressione con 
cui è designata l’isola è nobilitata dalla duplice coppia nome-epiteto 

26  Garvie 1998, comm. ad loc. 

27  Così interpreta anche Oliver Taplin (2015a, 308), in una recente traduzione delle 
quattro tragedie sofoclee con protagonista maschile accompagnata da stringate e 
illuminanti note di commento: «the chorus immediately introduces two crucial names. 
Telamon, Aias’s father, was an important old warrior, and he looms continually in the 
background of this play, as a figure of emulation and fear to both Ajax and Teucros». 
Non possiamo sapere in che modo esattamente avvenisse il recitativo al suono dell’aulo 
della sezione anapestica, ma è sicuro che sulle parole Τελαμώνιε παῖ si inaugurava, 
terminato il prologo, uno stacco musicale e scenico di forte impatto.

28  Cf. Davidson 1975, 175, nota 10: «it is only as the play continues that the full 
significance of the title Τελαμώνιε παῖ begins to be felt. Ajax’s behaviour is a complete 
departure from the standard set by Telamon. The opening words of the parodos 
thus foreshadow a theme that is to be important in Ajax’s attitude as he recovers 
sanity and faces his predicament»; cf. anche Pattoni 1990, 103, nota 20. E appare 
inoltre significativo che nei versi immediatamente successivi alla parodo Tecmessa, 
annunciando al coro la situazione drammatica di Aiace, si riferisca alla «casa di 
Telamone», prima ancora di menzionare l’eroe (vv. 203-7): ἔχομεν στοναχὰς οἱ κηδόμενοι 
/ τοῦ Τελαμῶνος τηλόθεν οἴκου. / νῦν γὰρ ὁ δεινὸς μέγας ὠμοκρατὴς / Αἴας θολερῷ / 
κεῖται χειμῶνι νοσήσας.

29  Al v. 135 è possibile anche intendere βάθρον con il valore di ‘suolo’ di Salamina. 
L’appello ad Aiace e l’affidamento che i coreuti esprimono durante il canto nei confronti 
proprio sovrano induce tuttavia a preferire il significato di ‘trono’, cf. Ferrari 1974, ad 
loc. il quale richiama Ant. 854 ὑψηλὸν Δίκας βάθρον. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 64
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

ἀμφιρύτου Σαλαμῖνος… βάθρον ἀγχίαλον.30 Entrambi gli aggettivi 
rappresentano due attributi di ascendenza epico-omerica. L’aggettivo 
composto ἀμφίρυτος è tradizionalmente impiegato in riferimento a isole 
ed è lemma piuttosto raro. Nell’Odissea (l’epiteto è esclusivamente 
odissiaco in armonia con il valore marittimo del lemma) si trova la 
iunctura νήσῳ ἐν ἀμφιρύτῃ, riferita a Ogigia (Od. 1.50.198) e all’isola 
di Helios (Od. 12.283), mentre in Od. 11.325 l’epiteto designa l’isola di 
Dia (Δίῃ ἐν ἀμφιρύτῃ). L’aggettivo occorre ancora sporadicamente in 
Esiodo, riferito all’isola di Erizia (Th. 983) e a Coo (fr. 43a.57 M.-W.), 
e negli Inni omerici (in H. Hom. Cer. 2.491 designa Paro, mentre in 
H. Hom. Ap. 3.27 Delo; sempre in H. Hom. Ap. 3.251, 291 l’aggettivo 
è impiegato anche nel nesso generico ἀμφιρύτους κατὰ νήσους). 

La lirica conosce un uso assai sporadico dell’epiteto, impiegato 
solo da Pindaro (in Isth. 1.8, riferito a Ceo, e nel fr. dub. 350.1 
S.-M., attributo di Delo). Anche nei tragici il lemma è alquanto 
raro. Mai attestato nella produzione eschilea, ricorre come hapax 
negli altri due tragici maggiori. Oltre che nel presente luogo della 
parodo dell’Aiace si tratta del primo stasimo dell’Elena euripidea. 
Qui l’epiteto è attributo dell’Eubea (v. 1126), in un passo nel quale è 
alluso l’episodio dei naufragi causati dall’inganno di Nauplio in cui 
trovarono la morte vari condottieri Achei di ritorno da Troia. È stato 
notato da W. Allan come «the Homeric epithet heightens the pathos 
of the Greek warriors’ unheroic end».31 Si osservi, infine, come sia 
in Sofocle che in Euripide il composto di matrice epica sia attestato 
all’interno di un canto corale.

Per quanto concerne invece il secondo aggettivo ἀγχίαλος, si nota 
un’evoluzione nell’uso dell’epiteto. Nell’epos esso è impiegato con il 
valore etimologico di «nah am Meere liegend»32 e di norma riferito 
a città: si tratta per lo più di centri costieri quali Calcide (Il. 2.640), 
Antrone (Il. 2.697), Epidauro (Hes. fr. 204.46 M.-W.), Biblo (Hes. fr. 
405.1 M.-W.).33

30  Al v. 135 ἀγχίαλον è lezione di un solo manoscritto (H; ed era stato congetturato 
in precedenza da Bothe, Thiersch e Blaydes), mentre il resto della tradizione reca il 
genitivo ἀγχιάλου. Con gli editori più recenti (Lloyd-Jones, Wilson; Dawe; Finglass)
sembra stilisticamente preferibile adottare il parallelismo nome-epiteto in rapporto a 
entrambi i sostantivi e leggere pertanto βάθρον ἀγχίαλον: βάθρον, infatti, in costrutti al 
genitivo è di norma accompagnato da un aggettivo, cf. Dawe 1973, 131 e Finglass 2011, 
ad loc. A militare per il genitivo (posto a testo da Schneidewin, Nauck, Radermarcher; 
Jebb; Pearson; Dain, Mazon; Stanford) potrebbe però essere l’assonanza tra ἀμφιρύτου 
e ἀγχιάλου, mentre per il duplice epiteto cf. il parallelo di OT 1199-200 τὰν γαμψώνυχα 
παρθένον / χρησμῳδόν, addotto da Schneidewin, Nauck, Radermarcher 1913 e Jebb 1896. 
Per altri casi di sostantivo accompagnato da una coppia epitetica cf. Bruhn 1899, 37, § 62.

31  Allan 2008, ad loc.

32  LfgrE, s.v. «ἀγχίαλος» (S. Laser).

33  Fa eccezione solo H. Hom. Ap. 3.32 in cui l’epiteto è impiegato in relazione all’isola 
di Pepareto.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 65
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

La lirica conosce un’unica attestazione dell’aggettivo da parte di 
Bacchilide, il quale si serve dell’epiteto secondo il valore tradizionale 
riferendolo ai recessi di Cirra «prossimi al mare», nei pressi di Delfi 
(Ep. 4.14 M.: ἀγχιάλοις τ[ε Κί]ρρας μυχοῖς). In seguito, tuttavia, l’uso 
viene esteso anche alle isole,34 come nella serie di Aesch. Pers. 886 ss. 
o nell’Ipsipile di Euripide (TrGF V, 2 F 752f.26 = fr. I, ii.26 Bond), in cui 
l’attributo è riferito all’isola di Lemno. L’aggettivo assume dunque il 
valore generico di ‘marino, bagnato dal mare’, lo stesso che si ritrova 
qui nella iunctura βάθρον ἀγχίαλον della parodo. 

In tutti i passi tragici riportati il lemma – come d’altronde anche 
ἀμφίρυτος, lo si è visto – compare in contesto lirico, e rappresenta 
dunque una vox poetica stilisticamente connotata. Per quanto 
concerne in particolare la parodo dell’Aiace, si noterà come entrambe 
le voci rare e preziose conferiscano – dopo la menzione dalla forte 
risonanza di Aiace ‘Telamonio’ – uno stacco paesaggistico di grande 
fascino, e spostino l’attenzione su Salamina sulla cui immagine il 
coro indugia compiaciuto:35 l’isola, infatti, patria comune dei coreuti 
e dell’eroe dove egli non farà mai ritorno, viene idealizzata nel corso 
del dramma. Più in generale, l’immagine serena di Aiace sovrano 
di Salamina ‘cinta dal mare’, si discosta profondamente dalla 
scena cruenta e notturna che ha appena avuto luogo nel prologo, e 
rappresenta un primo tassello nella presentazione affatto positiva 
che i marinai salaminii offrono del proprio comandante nel corale, 
evidenziando l’ignoranza del coro rispetto alla realtà degli eventi.36 

In conclusione si noti come i primi due versi della parodo Τελαμώνιε 
παῖ, τῆς ἀμφιρύτου / Σαλαμῖνος ἔχων βάθρον ἀγχίαλον dovessero suonare 
all’orecchio del pubblico marcatamente epicheggianti: dell’intero 

34  Cf. Richardson 2010 ad H. Hom. Ap. 3.32. 

35  È significativo, d’altronde, come entrambi gli epiteti occorrano solo in questo passo 
nella produzione sofoclea. La parodo dell’Aiace contiene numerosi hapax, per una lista 
completa cf. Earp 1944, 16. Un dato rilevante rispetto a Salamina, invece, è il fatto 
che l’isola sia «im FgrE nur erwähnt als Heimat des Aias»: LfgrE, s.v. «Σαλαμίς» B1 (M. 
Schmidt), cf. Il. 2.557, 7.199; Hes. fr. 204.44 M.-W. Nei Persiani di Eschilo Salamina è 
antomasticamente «l’isola di Aiace» (v. 368).

36  Cf. il comm. di Garvie 1998, ad loc.: «the chorus rouses our sympathy for Ajax by 
picturing him in peace-time in his Island home»; il quale finemente aggiunge «so Homer 
often contrasts the home-life of a warrior with his death in battle», e cf. anche Taplin 
2015a, 308. Questo nella parodo è solo un primo fuggevole cenno al tema del «contrast 
between Troy and the idealized homeland Salamis» (Davidson 1975, 167), che sarà 
sviluppato nel primo e nel terzo stasimo, su cui cf. infra. Come nota Burton 1980, 6 la 
nostalgia per la Grecia dopo i dieci anni trascorsi presso Troia doveva costituire «an 
emotion of the strongest significante to all Greeks». 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 66
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

quadro, infatti, l’unico vocabolo estraneo all’epos è il sostantivo 
βάθρον, lemma eminentemente tragico.37 

2.1.3	 La colomba, l’avvoltoio e lo stormo: similitudini 
epico‑omeriche (vv. 139-40, 169-71) 

Il coro descrive all’inizio del canto la propria angoscia attraverso 
una similitudine con lo spaurire di una colomba (vv. 139-40): μέγαν 
ὄκνον ἔχω καὶ πεφόβημαι / πτηνῆς ὡς ὄμμα πελεία «sono preso da una 
profonda angoscia e da un tremito di paura / come l’occhio di un’alata 
colomba spaurita». L’immagine si focalizza in particolare sugli occhi:38 
la sorpresa e lo spavento in seguito alle notizie infamanti sul conto di 
Aiace hanno prodotto nei coreuti lo stesso effetto che si coglierebbe 
negli occhi di una colomba atterrita.39 La similitudine suggella il 
secondo sistema anapestico: dopo il quadro positivo iniziale della 
‘marittima’ Salamina, regno di Aiace, il coro sposta ora il focus 

37  Prima che in tragedia attestato solo in Pind. Ol. 12.6. Se da un punto di vista 
lessicale prevalgono nettamente voces epicae, l’apertura della parodo presenta anche 
una serie di stilemi propri del genere innodico: l’invocazione in incipit e l’anafora del 
pronome personale (Τελαμώνιε παῖ, σὲ μὲν εὖ… σὲ δ’) il Partizipialstil (ἔχων), la menzione 
dei luoghi di dominio del destinatario (Σαλαμῖνος βάθρον). E d’altronde il corale nel 
suo complesso si configura come una preghiera di soccorso rivolta ad Aiace. Come 
è stato notato, tuttavia, «lo schema innodico-impetrativo» appare qui «dissimulato, 
disseminato e disperso lungo l’arco di molti versi», e inoltre «si tratta di un caso 
speciale fatto risaltare, oltre che dalla modalità esecutiva – anapesti d’entrata – dalla 
fondamentale differenza che qui la preghiera e la richiesta di aiuto sono rivolte a un 
mortale e non a una divinità» (Rodighiero 2012, 149). Quest’ultimo dato è significativo 
rispetto all’ironia tragica operante nel corale, in particolare nella presentazione di un 
Aiace quasi ‘sovrumano’ al quale chiedere soccorso dopo la presentazione dell’eroe 
in totale balia della divinità nel prologo, cui il pubblico ha appena assistito, cf. Brown 
1977, 56: «the chorus prayer to a madman represents concretely Ajax’s dilemma: the 
unbearable conflict between his reputation or kleos and his public, shameful behavior». 
Sulla caratterizzazione ironica di Aiace cf. infra. Meno convincenti, invece, appaiono i 
tentativi di scorgere nel corale tonalità e moduli propri dell’epinicio, su cui cf. Hubbard 
2003; Cairns 2006, e le riserve condivisibili di Finglass 2011 ad Ai. 136. 

38  Cf. Mazzoldi 1999a, ad loc.: «la paura paralizzante, di cui sta parlando il coro, si 
concentra negli occhi e di lì traspare», la quale giustamente rifiuta l’interpretazione 
fornita dallo scolio, per cui ὄμμα πελείας costituirebbe una sineddoche per ‘colomba’ 
(per una disamina approfondita del problema si veda la nota di Lobeck 1866, ad loc., 
e cf. Davidson 1986, 20-2): la potenza dell’immagine sofoclea, infatti, risiede proprio 
nel fotografare il terrore fulmineo che attraversa lo sguardo. D’altronde, come nota 
Finglass 2011, ad loc., riprendendo un rilievo di Jebb con rinvio a Tr. 527-8 e OC 729-
30, «fear is idiomatically manifested in the eye».

39  La ragione dello spavento della colomba non è espressa, ma sono implicite due 
possibilità: l’uccello potrebbe essere atterrito dall’assalto di qualche rapace (con 
Stanford 1963, ad loc.), oppure (con Garvie 1998, ad loc.) da qualche rumore. In 
quest’ultimo caso la similitudine si accorderebbe meglio con lo shock che investe i 
coreuti a causa delle voci sul conto di Aiace, indirettamente paragonate a dei boati 
spaventosi. Sull’insistenza sulla dimensione sonora a proposito delle accuse contro 
l’eroe cf. infra e Garvie 1998, ad v. 164.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 67
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

dell’attenzione su se stesso. Attraverso il paragone della colomba 
emerge un altro tema costitutivo del canto: lo smarrimento che si 
è impossessato dei coreuti in seguito alle voci calunniose sul conto 
dell’eroe.40 Seguirà nel terzo e successivo periodo anapestico la 
descrizione di quanto Aiace avrebbe compiuto nella notte secondo i 
rumores maligni diffusi nell’accampamento da Odisseo.

La gran parte dei commentatori ha richiamato il modello di 
ascendenza omerica della similitudine. La colomba, infatti, figura 
nell’immaginario letterario greco, a partire da – e soprattutto 
nell’ – epos, come immagine metaforica della paura.41 Basti 
richiamare il fatto che in Omero τρήρων, ‘tremante’, è epiteto 
esclusivo della colomba (5× Il., 2× Od.), e il nesso attestato con netta 
predominanza per designare l’uccello è la clausola formulare τρήρωνα 
πέλειαν (5×).42 A questo proposito si noterà come anche in Sofocle il 
sostantivo occorra nel paremiaco clausolare e in punta di verso, forse 
anche in ossequio all’usus tradizionale del lemma nell’epica.

Le colombe compaiono nell’epos prevalentemente all’interno di 
similitudini. Esse rappresentano spesso uccelli da preda (cf. e.g. 
Il. 21.493: Artemide spogliata dell’arco e percossa da Era scappa 
quale una colomba da un falco; 22.139: Ettore fugge inseguito da 
Achille come una colomba al cospetto di un falco; Od. 15.525-7: un 
falco proveniente da destra lascia cadere dagli artigli una colomba, 
ed è presagio favorevole per Teoclimeno), oppure simboleggiano la 
rapidità di alcune figure divine (cf. e.g. Il. 5.778: Atena e Era scendono 
velocemente dall’Olimpo per soccorrere gli Achei; H. Hom. Ap. 
3.114: Iride e Ilizia si affrettano a raggiungere Delo per assistere al 
parto di Latona).43 La colomba quale metafora di terrore spaurito si 

40  Rispetto all’espressione μέγαν ὄκνον ἔχω (v. 139) si rileverà inoltre, con Campbell 
1881, ad loc., come «ὄκνος is the fear that paralyses action». A questo proposito l’impiego 
del perfetto πεφόβημαι ha valore pregnante, come ha ben messo in luce Stanford 1963, 
ad loc.: «the force of the perfect here is ‘I am completely utterly afraid’». Ed è d’altronde 
significativo che il perfetto del verbo ricorra in Omero (Il. 10.510, 15.4, 11.606) e in 
Esiodo (fr. 165.20 M.-W.) ma non sia attestato altrove nella lirica o in tragedia se non 
nell’Aiace sofocleo: un’ulteriore spia del timbro omerico della similitudine sofoclea 
tra il coro e la colomba. Oltre che nel presente luogo della parodo, la forma verbale 
al perfetto occorre, identicamente alla prima persona, anche nel primo episodio della 
tragedia (v. 252: πεφόβημαι λιθόλευστον Ἄρη), dove esprime nuovamente il terrore dei 
coreuti – ma questa volta molto più concreto, dopo le rivelazioni di Tecmessa – di essere 
lapidati in seguito al gesto criminoso di Aiace della distruzione del bottino di guerra.

41  Cf. Stanford 1948 ad Od. 20.243: «symbol of helpless fear», ma il rilievo è già negli 
scoli, cf. schol. D ad Il. 5.778 τρήρωσι: δειλαῖς ἐπιθετικῶς, παρὰ τὸ τρεῖν· δειλὸν γὰρ τὸ 
ζῶον. Τὸ γὰρ τρεῖν, σημαίνει τὸ φοβεῖσθαι [p. 266 van Thiel]. Per un esame dettagliato 
della presenza letteraria della colomba si veda Arnott 2007, 170-1, e soprattutto 
Thompson 1936, 225-33 (sul passo dell’Aiace in particolare 227). 

42  Cf. LfgrE, s.v. «τρήρων» B (J.N. O’Sullivan).

43  Sul ruolo delle colombe nei poemi in generale si veda LfgrE, s.v. «πέλεια», πελειάδες, 
Πελειάδες B 1 (S.R. van der Mije). 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 68
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

ritrova in tragedia anche in Eschilo, il quale si serve del paragone in 
riferimento alle Danaidi, ‘colombe’ minacciate dai cugini ‘sparvieri’ 
(Suppl. 223-4; PV 857) e allo spavento del coro delle ragazze tebane 
per l’assedio imminente dei Sette (Sept. 291-4).44

La similitudine impiegata nella parodo pone dunque in luce con 
icasticità il panico e l’impotenza dei coreuti, che si auto-presentano 
come colombe smarrite al clamore suscitato delle accuse: anche da 
un punto di vista ritmico nel v. 139 μέγαν ὄκνον ἔχω καὶ πεφόβημαι 
la sostituzione del dattilo all’anapesto nel secondo metrum sembra 
rispecchiare il disorientamento che si è impossessato del coro.45 
Rispetto ai paralleli omerici e tragici riportati si consideri come la 
metafora della colomba spaurita sia applicata con netta prevalenza 
in relazione a personaggi femminili: tale usus acuisce ancora di più 
lo smarrimento e la debolezza dei coreuti.46 Nell’immagine sofoclea, 
infine, è stata notata la forte dimensione sonora che veicola il 
paragone: «the winged dove and the chorus’ fear are bound together 
by the alliteration of π».47 

La similitudine della colomba va però letta in parallelo con il 
paragone con cui si chiude la sezione anapestica della parodo. Anche 
questa seconda similitudine è di carattere ornitologico: un primo 
invito a leggere i due passi in parallelo. Inoltre, da un punto di vista 
strutturale, le due comparazioni si rispondono in Ringkomposition, 
essendo collocate in apertura e in chiusura del recitativo anapestico. 

44  Solo nel luogo dei Sette contro Tebe (v. 294) Eschilo impiega un attributo per 
definire la colomba nell’espressione πάντρομος πελειάς: si noti la variazione sinonimica 
rispetto alla formula omerica τρήρωνα πέλειαν, cf. Sideras 1971, 182. Quest’ultima è 
ripresa invece in Aristoph. Av. 575. 

45  La sostituzione dattilica καὶ πεφόβημαι richiama in particolare molto da vicino la 
iunctura di Il. 10.510 καὶ πεφοβημένος.

46  Cf. Lindsay Coo apud Finglass 2011, ad loc. In Sofocle la menzione di colombe 
si ritrova in altre tre tragedie. Nel Filottete, l’omonimo protagonista racconta a 
Neottolemo la propria desolazione dopo essere stato abbandonato a Lemno, e come 
abbia potuto sostentarsi grazie all’arco di Eracle, cacciando «alate colombe» (vv. 288-
9): τὰς ὑποπτέρους / βάλλον πελείας. L’attributo ὑπόπτερος, hapax nel poeta e rilevato 
in punta di verso dall’enjambement, mette in luce l’immagine delle colombe colpite 
in volo, e forse anche la fatica nel gesto dell’eroe malfermo. Nelle Trachinie, invece, 
si tratta della coppia di colombe attraverso cui si esprime l’oracolo di Dodona (v. 
172: δισσῶν ἐκ πελειάδων ἔφη). La terza occorrenza si ha infine nel secondo stasimo 
dell’Edipo a Colono: il coro vorrebbe volare come una colomba «veloce come il vento, 
dalle rapide ali» per raggiungere il campo di battaglia dove si sta svolgendo lo scontro 
tra i Tebani e Teseo (vv. 1081-2: εἴθ’ ἀελλαία ταχύρρωστος πελειὰς / αἰθερίας νεφέλας 
κύρσαιμ’ ἄνωθ’ ἀγώνων). Si noti come in tutti i passi la menzione della colomba sia 
sempre accompagnata da un epiteto funzionale al contesto, come avviene anche nella 
similitudine della parodo dell’Aiace (πτηνῆς… πελείας), secondo il modello omerico del 
nesso formulare nome-epiteto τρήρωνα πέλειαν. 

47  Garvie 1998, ad loc., ma si noti come lo spavento dei coreuti sia reso anche 
attraverso il timbro cupo delle vocali scure nel distico μέγαν ὄκνον ἔχω καὶ πεφόβημαι 
/ πτηνῆς ὡς ὄμμα πελείας.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 69
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Questa volta è l’esercito acheo a essere paragonato a un branco di 
uccelli strepitante che sarebbe spazzato via atterrito da Aiace, se solo 
l’eroe si decidesse a uscire dalla tenda e a mostrare il suo aspetto di 
spaventoso avvoltoio (vv. 167-71): 

ἀλλ’ ὅτε γὰρ δὴ τὸ σὸν ὄμμ’ ἀπέδραν,
παταγοῦσιν ἅτε πτηνῶν ἀγέλαι·
μέγαν αἰγυπιὸν <δ’> ὑποδείσαντες
τάχ’ ἄν, ἐξαίφνης εἰ σὺ φανείης, � 170
 σιγῇ πτήξειαν ἄφωνοι.

E allora sfuggendo lontani dal tuo sguardo,
strepitano come stormi di uccelli.
Ma subito, se tu all’improvviso apparirai,
quale un grande avvoltoio, presi dalla paura
si accovacceranno in silenzio, atterriti e muti.

Alla pupilla spaurita del coro/colomba si contrappone ora lo sguardo 
minaccioso di Aiace/avvoltoio: di nuovo la metafora è giocata 
attraverso il riferimento concreto all’occhio.48 Ma ὄμμα non è l’unica 
ripresa lessicale tra i due passi (vv. 140, 167): ricorre in entrambi, 
infatti, anche l’aggettivo πτηνός (vv. 140, 168). Quest’ultimo, tuttavia, 
non ha mera funzione di «malendes Beiwort»,49 ma sottolinea il 
contrasto tra lo spavento del coro/colomba attraverso lo sbattere 
convulso delle ali nella prima similitudine e lo strepito altero degli 
Achei/stormo (v. 168: παταγοῦσιν) – quando non siano al cospetto di 
Aiace – nel secondo paragone (in cui l’aggettivo è sostantivato).

Anche la trama fonica viene ripresa tra i due passi: si badi 
all’allitterazione dei π che riproduce le strida e il clangore degli uccelli 
al v. 168 παταγοῦσιν ἅτε πτηνῶν ἀγέλαι (che ritorna nell’onomatopeico 
πτήξειαν al v. 171), con opposizione di nuovo tra il fragore superbo 

48  Nella sezione lirica, il coro torna a riferirsi all’‘occhio’ di Aiace, invitando l’eroe 
a non restare nella tenda, alimentando le accuse infamanti dei Greci (vv. 190-1): ὧδ’ 
ἐφάλοις κλισίαις / ὄμμ’ ἔχων κακὰν φάτιν ἄρῃ. Lloyd-Jones, Wilson 1990a adottano al 
posto di ὄμμ’ ἔχων l’emendazione ἐμμένων di Reiske. Con la gran parte degli editori, 
tuttavia, sembra preferibile mantenere la paradosi, che acquista particolare valore 
proprio in riferimento al parallelo con il presente passo in cui il coro immagina l’‘occhio’ 
temibile, di avvoltoio, di Aiace, come osserva opportunamente Garvie 1998, ad loc.: «by 
merely showing his face Ajax will silence the rumor, as the little birds were silenced at 
169-71. Reiske’s ἐμμένων, printed by Lloyd-Jones and Wilson, eliminates the echo and 
is more prosaic». Il riferimento all’eroe attraverso la menzione dello sguardo si ritrova 
ancora nel dramma, cf. vv. 462, 1004. 

49  Come vogliono Schneidewin, Nauck, Radermarcher 1913 ad loc., addotti i paralleli 
di Phil. 288 e Ant. 1082 ἤ τις πτηνὸς οἰωνός; in quest’ultimo luogo l’epiteto appare avere 
funzione maggiormente esornativa (in entrambi i passi si tratta di trimetri). 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 70
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

degli Achei/stormo e lo squittio spaurito dei coreuti/colombe (vv. 139-
40: πεφόβημαι / πτηνῆς ὡς ὄμμα πελείας).50 

La speranza dei marinai salaminii è che Aiace intervenga al più 
presto per dissolvere le accuse ignominiose sul suo conto e mettere 
a tacere le calunnie che hanno allarmato i compagni d’arme dell’eroe 
impotenti. Si noti come l’antitesi tra la baldanza degli accusatori e lo 
spaurito silenzio che seguirebbe alla comparsa dell’eroe sia resa in 
termini sonori: lo strepito si tramuterebbe infatti immediatamente 
in ammutolito (v. 171: ἄφωνοι) silenzio (v. 171: σιγῇ).51 Sarebbero 
dunque gli Achei a divenire colombe al cospetto dell’eroe/avvoltoio, 
con totale ribaltamento della situazione iniziale.52 Anche in questo 
caso il contesto metrico-ritmico presenta anch’esso valore pregnante: 
alla catalessi del paremiaco clausolare σιγῇ πτήξειαν ἄφωνοι (v. 171) 
corrisponde infatti il soffocarsi delle voci tronfie d’accusa.

Il paragone tra Aiace e il «grande avvoltoio», come il precedente 
tra il coro e la colomba, è anch’esso di ascendenza omerica. Prima 
di esaminare i modelli epico-omerici andrà preliminarmente notato 
che anche la scelta lessicale del verbo composto ὑποδείδω per 
esprimere il timore degli Achei/stormo al v. 169 μέγαν αἰγυπιὸν <δ’> 

50  L’effetto fonosimbolico dell’onomatopea è particolarmente ricercato all’interno delle 
due similitudini, ma l’attenzione alla dimensione sonora si ritrova in molteplici frangenti 
del canto: l’assonanza, quasi rima, degli η nei vv. 136-7 σὲ δ’ ὅταν πληγὴ Διὸς ἢ ζαμενὴς 
/ λόγος ἐκ Δαναῶν κακόθρους ἐπιβῇ che esprime la violenza dell’assalto contro Aiace; 
l’insistenza delle sibilanti nei vv. 148-9 τοιούσδε λόγους ψιθύρους πλάσσων / εἰς ὦτα 
φέρει πᾶσιν Ὀδυσσεύς dove, con Davidson 1975, 168, «the idea of whispered slander is 
reinforced by the sigmatism»; l’allitterazione ai vv. 160-1 μετὰ γὰρ μεγάλων βαιὸς ἄριστ’ 
ἂν / καὶ μέγας ὀρθοῖθ’ ὑπὸ μικροτέρων in cui, con Untersteiner 1934, ad loc., la quadruplice 
ripetizione del μ fa sì che «la sentenza viene quasi martellata e con maggiore facilità 
rimane impressa nell’animo»; l’assonanza χάριν (v. 176) ~ φάτιν (v. 186), enfatizzata dalla 
responsione metrica; infine, l’onomatopea πάντων βακχαζόντων al v. 198, con Burton 1980, 
15 (il quale legge con Pearson καχαζόντων, ma entrambe le varianti presentano parimenti 
un forte impatto fonosimbolico) «echo the theme of laughter at a strike foe which is first 
heard in the prologue (79) and recurs throughout the play». Sul tema del riso cf. vv. 167, 
382, 957, 961, 969, 1043 e si veda Grossmann 1968.

51  La seconda similitudine è più elaborata e complessa della prima ed è stato messo in 
luce (Mazzoldi 1999a, ad loc.) come essa «è giocata su due piani, quello visivo (τὸ σὸν ὄμμ’ 
ἀπέδραν φανείης), e quello uditivo (παταγοῦσιν, σιγῇ, ἄφωνοι), e si sviluppa in due fasi 
successive (assenza-strepito/ presenza-silenzio)»; Pattoni 1990, 110 ha invece rilevato 
come nel corso del canto vi sia una scissione per cui «se i termini che contrassegnano 
l’operare dei nemici riconducono ogni volta al campo semantico ‘auditivo’, ad Aiace 
e ai suoi philoi sono riferite locuzioni che appartengono all’ambito ‘visivo’». Inoltre, 
si noti come nel corso dell’elaborata immagine la similitudine (ἅτε πτηνῶν ἀγέλαι) si 
tramuti in metafora (μέγαν αἰγυπιὸν <δ’> ὑποδείσαντες); Jebb 1896, ad loc. riporta il 
parallelo dell’ampio paragone con cui è descritto l’assalto di Polinice contro Tebe nella 
parodo dell’Antigone (vv. 110-23), nel quale l’eroe dapprima è assimilato a un’aquila, e 
successivamente rappresentato vividamente quale una belva feroce: non c’è dubbio che 
«in each case the effect is intensificatory» (Finglass 2011, ad loc.). 

52  Cf. Finglass 2011, ad loc. secondo il quale la similitudine esprime «the power of 
Ajax and the chorus, along with the reversal of situation, from fear to triumph, for 
which the chorus hopes». 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 71
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

ὑποδείσαντες rappresenta anch’essa una vox epica. Il lemma nell’epica, 
dove occorre frequentemente, soprattutto in Omero (13× Hom., 1× 
Hes. 1× H. Hom. Merc), non è mai riferito a degli animali e non 
è testimoniato all’interno di similitudini. Tuttavia è significativo il 
dato per cui questo luogo dell’Aiace sia l’unica testimonianza del 
composto ὑποδείδω in tragedia. Inoltre, il verbo è attestato spesso in 
Omero nella medesima forma participiale ὑποδείσαντες (5× Il., di cui 
quattro all’interno dell’emistichio formulare οἳ δὲ ἄνακτος [πατρὸς] 
ὑποδείσαντες ὁμοκλήν) che ricorre nella parodo. 

Nell’epos l’avvoltoio ricorre prevalentemente all’interno di 
similitudini. Gli usi che si riscontrano sono i seguenti: divinità 
teriomorfe (Il. 7.59: Atena e Apollo appollaiati come avvoltoi su una 
quercia assistono alla battaglia); paragone tra le urla degli eroi sul 
campo di battaglia e le strida di due avvoltoi in lizza per una preda 
(Il. 16.428: Patroclo e Sarpedone; [Hes.] Sc. 405: Eracle e Cicno); 
l’attacco da parte di un eroe è sferrato come l’assalto di un avvoltoio 
nei confronti di una preda che non ha scampo (Il. 17.460: Automedonte 
assale i Troiani dal carro; Od. 22.302 ss.: Odisseo e Telemaco fanno 
strage dei pretendenti); i cadaveri sono pasto per avvoltoi quale 
minaccia di morte o vanto in seguito a una vittoria in un duello (e.g. Il. 
4.237: Agamennone rinfranca gli Achei asserendo che i Troiani dopo la 
rottura del giuramento saranno nutrimento per gli avvoltoi; Il. 18.272: 
Polidamante presagisce che il mancato rientro in città causerà la morte 
di innumerevoli Troiani, i cui cadaveri saranno sbranati dagli avvoltoi; 
Od. 22.30: i pretendenti minacciano Odisseo di morte dopo che l’eroe 
ha ucciso Antinoo);53 il lamento acuto e dolente per la sottrazione dei 
piccoli nel nido (Od. 16.217: Telemaco e Odisseo si stringono in pianto, 
avvenuto il riconoscimento tra padre e figlio).54

53  L’associazione dell’avvoltoio con i cadaveri degli eroi caduti è il dato più frequente 
nei poemi (cf. e.g. anche Il. 11.162, Il. 22.42), e rispetto a quest’uso è di norma impiegato 
il sinonimo γύψ, cf. Edwards 1991 ad Il. 18.271: «corpses to be eaten by dogs and 
vultures is a common motif, used for warnings, threats, taunts»; in generale cf. Segal 
1971, e si vedano anche Griffin 1980, 115-20, e la voce «Birds» (J. Heath) in Finkelberg 
2011, 1. 

54  Cf. LfgrE, s.vv. αἰγυπιός B (W.K. Kraal) e γύψ B (W. Beck), cui si rimanda per un 
esame dettagliato delle occorrenze. Non è certo se il termine αἰγυπιός si riferisca 
all’avvoltoio o all’aquila (così vuole Stanford 1963, ad loc., il quale suggerisce anche 
una possibile allusione all’etimologia del nome di Aiace) dal momento che, al contrario 
del γύψ, si ciba anche di animali vivi, cf. Leaf 1900 ad Il. 7.59 e Janko 1994 ad Il. 13.531. 
Gli studiosi si dividono (cf. e.g. le traduzioni di Jebb 1896 «mighty vulture», Mazon 
1985 «grand vautour», Lloyd-Jones 1994 «great vulture», Taplin 2015a «eagle’s power», 
Albini, Faggi 1991 «grande falco», Paduano 1982 «sparviero»), ma sembra che αἰγυπιός 
potesse indicare entrambi gli uccelli: cf. in generale Thompson 1936, 25-6 e Garvie 
1998, ad loc. con ulteriore bibliografia. Il dato che appare ad ogni modo sicuro è che qui 
Sofocle abbia inteso riferirsi a un grande rapace da preda capace di incutere spavento, 
e dalla maestosa imponenza. Inoltre, il fatto che il poeta abbia scelto di servirsi del 
lemma αἰγυπιός potrebbe essere dettato anche dal fatto che quest’ultimo, a differenza 
di γύψ, è sempre attestato nell’epos all’interno di similitudini. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 72
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Nella poesia postomerica d’età arcaica e classica la similitudine con 
l’avvoltoio ricorre assai raramente. Non se ne conoscono testimonianze 
nella lirica, mentre in Eschilo il paragone è impiegato una sola volta, 
nella parodo dell’Agamennone, in riferimento all’immensa flotta 
degli Achei salpata per la Troade. Eschilo combina molteplici usi 
tradizionali della similitudine in Omero in un’immagine elaborata 
e grandiosa: il paragone investe in primis la dimensione sonora 
delle strida degli uccelli, con cui è espresso il clamore dell’armata; 
trapassa successivamente nell’espressione della furia dell’assalto, 
simile a quello degli avvoltoi contro la preda; e si spegne infine 
nell’immagine della perdita della nidiata, metafora del rapimento di 
Elena e a un tempo dolente allusione alle morti che la spedizione a 
Troia comporterà.55

Anche Euripide si serve della similitudine, in tre luoghi. Nelle 
Troiane, in bocca ad Andromaca (amebeo tra l’eroina e Ecuba), indica 
i cadaveri dei Troiani che giacciono preda degli avvoltoi nel tempio di 
Atena.56 Nel prologo dell’Andromaca, la protagonista lamenta la sorte 
del figlio che Menalao e Ermione vogliono ghermire, quali rapaci 
avvoltoi, per ucciderlo.57 Nel Reso, infine, l’omonimo protagonista 
assicura a Ettore che farà di Odisseo il «banchetto di alati avvoltoi».58 
In entrambi i poeti la figura dell’avvoltoio è impiegata secondo usi 
modellati chiaramente sull’exemplum dell’Iliade: non a caso tutti e 
quattro i drammi in cui compare il paragone sono incentrati sulla 
saga troiana. Lo stesso si può affermare per la similitudine sofoclea 
di Aiace/avvoltoio. 

Il parallelo più prossimo è costituito dal paragone dell’assalto 
nei confronti di una preda senza scampo. Come è stato a ragione 
messo in luce,59 il passo che sembra costituire il modello per Sofocle 
è rappresentato dalla scena della Μνηστηροφονία nel XXII canto 

55  Aesch. Ag. 45-54 (anapesti) στόλον Ἀργείων χιλιοναύτην / τῆσδ’ ἀπὸ χώρας / ἦραν, 
στρατιῶτιν ἀρωγήν, / μεγάλ’ ἐκ θυμοῦ κλάζοντες Ἄρη, / τρόπον αἰγυπιῶν οἵτ’ ἐκπατίοις 
/ ἄλγεσι παίδων ὕπατοι λεχέων / στροφοδινοῦνται / πτερύγων ἐρετμοῖσιν ἐρεσσόμενοι, / 
δεμνιοτήρη / πόνον ὀρταλίχων ὀλέσαντες, cf. Fraenkel 1950 ad Ag. 48 ss., Medda 2017 
ad Ag. 48-59, e si veda anche Stanford 1948 ad Od. 22.216.

56  Eur. Tro. 599-600 (dattili lirici) αἱματόεντα δὲ θεᾶι παρὰ Παλλάδι σώματα νεκρῶν 
/ γυψὶ φέρειν τέταται· ζυγὰ δ’ ἤνυσε δούλια Τροίαι.

57  Eur. Andr. 74-5 ἀπωλόμην ἄρ’. ὦ τέκνον, κτενοῦσί σε / δισσοὶ λαβόντες γῦπες. Nel 
passo dell’Andromaca la similitudine tra rapitori e avvoltoi rappresenta un accostamento 
più raro, cf. Stevens 1971, ad loc., e Allan 2000, 96.

58  [Eur.] Rh. 515 στήσω πετεινοῖς γυψὶ θοινατήριον, con Fries 2014 ad loc.

59  Cf. i comm. ad loc. di Jebb 1896; Kamerbeek 1963; Finglass 2011.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 73
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

dell’Odissea. La similitudine, ampia anche in Omero, segnala il 
momento culminante della strage dei pretendenti e occupa i vv. 302-9:60

οἱ δ’ ὥς τ’ αἰγυπιοὶ γαμψώνυχες ἀγκυλοχῆλαι 
ἐξ ὀρέων ἐλθόντες ἐπ’ ὀρνίθεσσι θόρωσι.
ταὶ μέν τ’ ἐν πεδίῳ νέφεα πτώσσουσαι ἵενται, 
οἱ δέ τε τὰς ὀλέκουσιν ἐπάλμενοι, οὐδέ τις ἀλκὴ � 305 
γίνεται οὐδὲ φυγή· χαίρουσι δέ τ’ ἀνέρες ἄγρῃ· 
ὣς ἄρα τοὶ μνηστῆρας ἐπεσσύμενοι κατὰ δῶμα
τύπτον ἐπιστροφάδην· τῶν δὲ στόνος ὤρνυτ’ ἀεικὴς
κράτων τυπτομένων, δάπεδον δ’ ἅπαν αἵματι θῦεν.

Come avvoltoi dagli artigli adunchi e dal becco ricurvo
che calano dai monti si avventano contro gli uccelli:
questi volano rapidi in basso nella pianura sfuggendo alle 
� [nuvole,
ma quelli gli piombano addosso e li uccidono: non c’è difesa
né scampo, e gode chi assiste a vedere alla caccia.
Così essi slanciandosi sui pretendenti nella sala
li colpivano da ogni parte: il loro gemito si levava straziante
delle teste percosse, e l’intero pavimento fumava di sangue. 

Gli elementi di contatto con il paragone sofocleo sono molteplici:61 
l’assalto contro uno stormo di uccelli (v. 303: ἐλθόντες ἐπ’ ὀρνίθεσσι), 
l’impotenza e la mancanza di scampo (vv. 305-6: οὐδέ τις ἀλκὴ / γίνεται 
οὐδὲ φυγή), il rannicchiarsi spaurito (v. 304: πτώσσουσαι, si noti in 
questo caso l’impiego in Sofocle del sinonimo πτήξειαν al v. 171),62 un 
indugiare sulla dimensione sonora (vv. 308-9: στόνος ὤρνυτ’ ἀεικὴς, 

60  Una similitudine molto simile a quella sofoclea, sia tematicamente che a livello 
lessicale, è costituita anche da Lesb. incert. auct. fr. 10 V. ἔπταζον ὠς ὄρνιθες ὦκυν / 
αἴετον ἐξαπίνας φάνεντα (che riguarda tuttavia un’aquila, ma si è visto come αἰγυπιός 
si riferisca a grandi uccelli predatori in generale): Jebb 1896, seguito da Kamerbeek 
1963, ad loc., ritiene che Sofocle avesse in mente questo luogo. Rispetto all’aquila cf. 
anche la grandiosa similitudine in Bacch. Ep. 5.16-30 M.

61  È forse significativo che l’espressione del coro al v. 170 ἐξαίφνης εἰ σὺ φανείης 
richiami la locuzione ἐξαπίνης προφανέντ’ di Od. 24.160, impiegata da Anfimedonte 
proprio nel racconto della strage dei pretendenti a opera di Odisseo, e che è riferita al 
ritorno improvviso e inaspettato dell’eroe a Itaca dopo molti anni, il quale non è stato 
riconosciuto dai Proci. 

62  È significativo che anche il verbo πτήσσω ricompaia ancora nel medesimo episodio 
della strage dei pretendenti, a proposito dell’araldo Medonte che, temendo di venire 
ucciso anch’egli insieme ai Proci, si rannicchia sotto un seggio (Od. 22.362: πεπτηὼς 
γὰρ ἔκειτο ὑπὸ θρόνον). 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 74
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

κράτων τυπτομένων).63 Naturalmente non è possibile provare che il 
poeta avesse in mente la similitudine della Mνηστηροφονία, ma non è 
neppure dimostrabile il contrario e la suggestione è senz’altro molto 
forte. Si possono tuttavia proporre ulteriori considerazioni rispetto 
ai paragoni omerici e agli usi epico-omerici dei termini αἰγυπιός e γύψ 
che non sono stati rilevati finora dalla critica.

In primis andrà osservato come l’espressione sofoclea μέγαν 
αἰγυπιόν sia specificatamente misurata su Aiace, in virtù dell’epiteto 
μέγας che caratterizza distintivamente l’eroe in Omero: l’avvoltoio è 
gigantesco sia perché incute spavento negli uccelli di piccola taglia, 
sia perché naturalmente Aiace è l’eroe più imponente degli Achei.64 
L’aggettivo è d’altronde uno dei mots clé dell’intera tragedia, e ricorre 
con particolare insistenza nella parodo, dove l’immagine eroica di 
Aiace è riabilitata dai coreuti rispetto al prologo.65 

Per quanto concerne il modello dell’elaborata similitudine della 
Mnesterofonia vi è invece una differenza fondamentale rispetto al 
paragone della parodo: nel corale l’illustrandum è costituito dal 
clamore delle voci disonoranti degli Achei/stormo che l’apparire 
autorevole di Aiace/avvoltoio metterebbe immediatamente a tacere; 

63  La similitudine segue e amplifica un paragone immediatamente precedente in cui 
i Proci sono assimilati a una mandria di vacche in fuga da un tafano dopo che Atena, 
sollevata l’egida, ha suscitato in loro un grande spavento (Od. 22.298-301). Si tratta 
dell’unico caso nell’Odissea di una sequenza ravvicinata di due similitudini ampie ed 
elaborate, a segnalare il momento cruciale della strage dei pretendenti nel poema, cf. 
Moulton 1977, 137-8. Rispetto a questa prima similitudine Kamerbeek 1963, ad loc. 
ha notato come l’espressione βόες ὣς ἀγελαῖαι di Od. 22.303 potrebbe aver costituito 
il modello per l’inusuale nesso sofocleo del v. 168 πτηνῶν ἀγέλαι: il sostantivo ἀγέλη, 
infatti, è impiegato nell’epos esclusivamente in riferimento a mandrie di buoi o di 
cavalli, mentre Sofocle lo adotta qui per descrivere uno stormo di uccelli, cf. anche 
Finglass 2011, ad loc.: si tratterebbe quindi di un’ulteriore spia che Sofocle avesse 
presente il passo dell’Odissea. 

64  Cf. e.g. gli emistichi formulari μέγας Τελαμώνιος Αἴας e Αἴαντα μέγαν Τελαμώνιον 
υἱόν. L’aggettivo occorre 18 volte nell’Iliade in relazione ad Aiace, cf. Dee 2000, 3. Per 
quanto concerne αἰγυπιός gli epiteti tradizionali del sostantivo nell’epica sono γαμψῶνυξ 
e ἀγκυλοχήλης (cf. e.g. Il. 16.428, Od. 22.302, [Hes.] Sc. 405); il lemma γύψ, invece, 
ricorre sempre privo di attributi.

65  Cf. in particolare il v. 154 μεγάλων ψυχῶν, il v. 158 σμικροὶ μεγάλων χορίς e i 
vv. 160-1, ma l’aggettivo occorre ben nove volte nel corale e per Garvie 1998, ad loc. 
costituisce addirittura «the principal unifying factor» del canto. Sul valore del lemma 
nel dramma si vedano i rilievi di Winnington-Ingram 1980, 22 (il quale nota come 
«the word μέγας and the notion of greatness are meant to sink into the minds of the 
audience»), e cf. anche Fraenkel 1977, 8-9 ad Ai. 129 ss. Hesk 2003, 48, a proposito 
di queste espressioni nella parodo da parte dei coreuti, rileva come «their repeated 
attribution of ‘bigness’ to Ajax (and their own sense of smallness) introduces a network 
of imagery which runs throughout the play»; inoltre con Pattoni 1990,101 si noterà 
come rispetto all’Aiace apparso nel prologo, nella parodo «il Coro ce ne dà un’immagine 
sostanzialmente diversa, che sostituisce alla raffigurazione, distorta dalla follia, di un 
uomo ormai annientato dall’intervento crudele della divinità, che lo ha reso oggetto di 
scherno per i nemici, quella di un capo d’incontrastabile grandezza: una grandezza che 
appartiene al passato eroico di Aiace e si colora, nelle parole del Coro, di toni epici». 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 75
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

nella scena odissiaca, invece, si tratta concretamente della morte dei 
pretendenti sotto l’assalto implacabile di Odisseo e dei suoi, che come 
avvoltoi rapaci non lasciano loro scampo, e dove sono particolarmente 
sottolineati gli aspetti sanguinari (v. 305: οἱ δέ τε τὰς ὀλέκουσιν 
ἐπάλμενοι, v. 309: δάπεδον δ’ ἅπαν αἵματι θῦεν). L’avvoltoio simboleggia 
infatti per i coreuti soltanto il terrore che Aiace è in grado di incutere 
nei suoi oppositori, mentre nella similitudine dell’Odissea l’impeto dei 
rapaci rappresenta l’effettivo momento della strage dei pretendenti. 

Rispetto alla dimensione sonora, invece, i paragoni epici in cui 
il focus è sulle urla degli eroi sul campo di battaglia paragonate 
alle strida degli avvoltoi (come in Il. 16.428 nel duello tra Patroclo 
e Sarpedone, e in [Hes.] Sc. 405 in quello tra Eracle e Cicno), 
costituiscono un parallelo con il clamore delle voci infamanti contro 
Aiace che dilagano nell’accampamento acheo, equiparate allo 
stridore di uno stormo d’uccelli. Anche in questo caso però, nell’epos 
le similitudini si incentrano su uno scontro fisico e mortale tra due 
eroi (Sarpedone e Cicno cadranno vittime dei rispettivi avversari), 
mentre i coreuti si augurano un conflitto metaforico, da risolversi 
con le armi della parola e dell’autorevolezza eroica di Aiace. Il dato 
della dimensione cruenta implicato dalle similitudini epico-omeriche, 
tuttavia, emerge ironicamente come pertinente alla luce di quanto 
l’eroe aveva effettivamente pianificato, come il pubblico sa bene 
e i coreuti invece neppure sospettano lontanamente: vendicarsi 
spietatamente per l’oltraggio delle armi facendolo pagare agli Atridi e 
a Odisseo a prezzo della loro stessa vita. Ed è d’altronde una spietata 
vendetta quella che Odisseo porta a compimento nel poema. L’episodio 
della strage implacabile dei pretendenti nell’Odissea appare in questo 
senso particolarmente pregnante e sinistro rispetto all’immagine 
di Aiace/avvoltoio auspicata dal coro: nel rapace predatore, che 
agli occhi del coro simboleggia soltanto la forza fisica eccezionale 
e il prestigio sociale del proprio comandante, si cela una potenza 
distruttiva e vendicativa di morte.66

Rispetto al paragone – di natura positiva agli occhi del coro – di 
Aiace/avvoltoio, con cui è espressa la potenza temibile dell’eroe, 
si potrà inoltre forse rintracciare anche un secondo livello, 
apparentemente latente, di segno disforico. Come si è visto l’avvoltoio 

66  Un ulteriore paragone ornitologico omerico che Sofocle avrebbe potuto avere in 
mente come modello rispetto alla similitudine dell’avvoltoio che atterrisce lo stormo 
di uccelli minori è rappresentato da Il. 17.755-8 τῶν δ’ ὥς τε ψαρῶν νέφος ἔρχεται ἠὲ 
κολοιῶν / οὖλον κεκλήγοντες, ὅτε προΐδωσιν ἰόντα / κίρκον, ὅ τε σμικρῇσι φόνον φέρει 
ὀρνίθεσσιν: il prevalere nella battaglia dei Troiani, in particolare di Ettore e di Enea che 
mietono vittime tra i Greci, è qui paragonato a uno stormo di corvi e stornelli in fuga da 
un falco che procura strage tra uccelli di piccola taglia. Anche in questo caso la figura 
del falco è simbolo minaccioso di morte, mentre l’espressione σμικρῇσι… ὀρνίθεσσιν 
(v. 758) richiama gli aggettivi sostantivati σμικροί (v. 158) e μικροτέρων (v. 161) della 
parodo, riferiti alla massa dei guerrieri minori dell’esercito acheo.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 76
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

è associato prevalentemente in Omero alla morte degli eroi sul campo 
di battaglia, in particolare ai corpi di quanti sono caduti, e l’immagine 
del cadavere ‘pasto di avvoltoi’ è minaccia sovente posta in bocca 
agli eroi in procinto di scontrarsi, oppure rappresenta una forma di 
vanto dopo aver ferito a morte l’avversario. Non si può allora non 
pensare a un riferimento, per quanto larvato si voglia, all’episodio 
del recupero del corpo caduto di Achille da parte di Aiace.67 Sta 
qui, infatti, la premessa dell’intero dramma: l’eroe ha salvato dallo 
scempio il cadavere di Achille e si aspetta il dovuto riconoscimento, 
ma così non sarà e le conseguenze ultime di ciò condurranno Aiace 
al suicidio. Ma non è solo l’episodio della sottrazione al nemico 
della salma di Achille che l’immagine dell’avvoltoio suscita. L’intera 
seconda parte del dramma è incentrata sul cadavere dello stesso 
Aiace, attorno al quale si sviluppa il prolungato scontro tra la difesa 
del corpo dell’eroe da parte di Teucro e la volontà degli Atridi di 
abbandonare il cadavere insepolto. Già nel monologo del suicidio, 
l’ultimo, Aiace prega Zeus che possa essere il fratello a ritrovare per 
primo il suo corpo e non «i nemici», gli Atridi i quali ‘lo getterebbero 
in pasto ai cani e agli uccelli’ (vv. 829-30): καὶ μὴ πρὸς ἐχθρῶν του 
κατοπτευθεὶς πάρος / ῥιφθῶ κυσὶν πρόβλητος οἰωνοῖς θ’ ἕλωρ. È questa, 
infatti, la fine che Menelao prescrive con intransigenza per il 
cadavere dell’eroe di lì a poco durante il diverbio con Teucro, ‘esporlo 
sulla sabbia luminosa preda degli uccelli marini’ (vv. 1064-5): ἀλλ’ 
ἀμφὶ χλωρὰν ψάμαθον ἐκβεβλημένος / ὄρνισι φορβὴ παραλίοις γενήσεται. 
All’oltraggio del corpo insepolto abbandonato sulla riva del mare a 
nutrire gli uccelli si oppone però la resistenza irriducibile di Teucro 
e del coro. Proprio quest’ultimo al termine dell’alterco tra i due eroi 
sollecita Teucro a scavare una fossa profonda ed erigere un sepolcro 
che serbi imperitura memoria di Aiace (vv. 1165-8): σπεῦσον κοίλην 
κάπετόν τιν’ ἰδεῖν / τῷδ’, ἔνθα βροτοῖς τὸν ἀείμνηστον / τάφον εὐρώεντα 
καθέξει «presto, corri a scavare una fossa profonda, dove perenne 
memoria di lui / un umido oscuro sepolcro conserverà». I passi 
riportati presentano tutti una forte intonazione epicheggiante, resa 
manifesta dal recupero puntuale e dal valore fortemente simbolico di 
alcune locuzioni dell’Iliade: al v. 830 κυσὶν πρόβλητος οἰωνοῖς θ’ ἕλωρ 
in particolare non può non rievocare l’incipit del poema (Il. 1. 4-5) 
αὐτοὺς δὲ ἑλώρια τεῦχε κύνεσσιν / οἰωνοῖσί τε πᾶσι,68 mentre ancora più 
scoperta è la ripresa ad litteram del nesso κοίλην κάπετον, che ricorre 

67  La difesa del corpo di Achille e il recupero della sua salma condotta in salvo 
nel campo Acheo da parte dell’eroe, seppure non rappresenti un tema dominante 
nell’Aiace sofocleo, costituiva tuttavia un episodio di primo piano nella Piccola Iliade 
e nell’Etiopide, ed è ragionevole supporre che rappresentasse un motivo importante 
anche nella trilogia di Eschilo dedicata alla saga di Aiace: sicuramente doveva essere 
molto ben presente al pubblico.

68  Cf. Kamerbeek 1963 ad Ai. 830: «of course Sophocles had Il. I 4-5 in mind».



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 77
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

solo una volta nell’intera Iliade, nel canto conclusivo e nella scena 
culminante delle esequie di Ettore (Il. 24.797). La tessera omerica 
oltre che al v. 1165 è impiegata nuovamente nel finale della tragedia, 
al v. 1403, e appare dunque avere la pregnanza allusiva di una vera 
e propria citazione.69 Nell’immagine iniziale del μέγαν αἰγυπιόν della 
parodo, che per i coreuti rappresenta la potenza minacciosa di Aiace, 
si potrebbero quindi sovrapporre altri significati che l’avvoltoio 
simboleggia tradizionalmente nell’epos in relazione al tema dei corpi 
e della sepoltura degli eroi che sarà centrale nella seconda metà del 
dramma.

Le due similitudini ornitologiche della parodo contribuiscono 
ad ogni modo entrambe a caratterizzare i personaggi nella fase 
iniziale della tragedia: il gruppo esitante dei coreuti indifesi come 
una colomba spaurita, e l’eroe granitico, fonte di terrore per i nemici, 
e di protezione per i suoi. In particolare, la figura di Aiace/avvoltoio 
se da un lato appare perfettamente calzante con l’immagine epico-
omerica che del protagonista viene offerta nella parodo, dall’altro 
tradisce l’ignoranza del coro, che non conosce ancora la vera 
motivazione che ha spinto Aiace al gesto insensato del massacro del 
bestiame: la vendetta cruenta contro i comandanti Achei. Il paragone 
con l’avvoltoio potrebbe inoltre anche prefigurare sinistramente gli 
sviluppi del dramma, il suicidio dell’eroe e il dibattito sulla sepoltura 
del suo corpo. D’altronde, a causa della prospettiva parziale e 
viziata dall’ignoranza degli eventi, i coreuti si pongono a un livello 
conoscitivo inferiore rispetto al pubblico e al lettore, e ciò innesca 
molteplici effetti di ironia tragica: il paragone di Aiace con l’avvoltoio 
ne costituisce un ulteriore tassello.70 Da un punto di vista stilistico 
più generale, invece, entrambe le due similitudini ornitologiche si 
pongono su un registro narrativo tipicamente epicheggiante che 
risponde alla caratterizzazione complessiva del corale.71 

Rispetto all’immagine del comparire improvviso di Aiace/avvoltoio 
e del conseguente spavento e ammutolire degli Achei/stormo, è stato 
proposto72 anche un parallelo con la scena iliadica del canto XVIII 
che vede Achille mostrarsi dal fossato ai Troiani per interromperne 
l’avanzata, e soprattutto, impedire che Ettore si impossessi del 

69  Su cui si rinvia al § 2.4.8.

70  Sulla parzialità della conoscenza del coro, e in generale degli altri personaggi 
rispetto alle azioni compiute da Aiace nella notte cf. Mazzoldi 1999b; sulle difficoltà nel 
‘leggere la mente’ altrui, in particolare quella di Aiace cf. Murnaghan 2023.

71  La funzione delle similitudini, come noto, è uno degli elementi maggiormente 
caratterizzanti la dimensione narrativa dell’epica, specialmente di quelle più ampie ed 
elaborate, caratteristiche dello stile omerico. La bibliografia a riguardo è molto amplia, 
per un primo quadro cf. Edwards 1991, 24-41 (sul valore specificatamente narrativo in 
particolare 30-4), e si vedano poi Moulton 1977; Minchin 2001, 132-60; e Nannini 2003. 

72  Cf. Gardiner 1987, 55 e vedi anche Finglass 2011, ad loc. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 78
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

cadavere di Patroclo. Gli Achei, infatti, soprattutto i due Aiaci, 
stanno lottando accanitamente per difendere il corpo dell’eroe, ma 
sono in grave difficoltà, e il poeta per due volte afferma che senza 
l’intervento di Achille i Greci non sarebbero riusciti a sottrarre a 
Ettore la salma di Patroclo (Il. 18.151-69). Iride, invitata da Era, 
interviene esortando Achille a farsi vedere per spaventare i Troiani.73 
L’eroe, benché disarmato, si mostra dall’alto del fossato, e grida 
terribilmente, con il sostegno divino di Atena che, oltre a supportare 
le urla spaventose di Achille, fa apparire una fiamma splendente 
sul suo capo. Al solo comparire improvviso dell’eroe i Troiani sono 
colti dal terrore e si voltano in fuga: il corpo di Patroclo è quindi 
finalmente tratto in salvo dai Greci (Il. 18.217-33).74 Il modello della 
scena iliadica in cui il semplice apparire alla vista di Achille paralizza 
i Troiani risulta indubbiamente calzante rispetto alla similitudine 
sofoclea. Tuttavia presenta anch’esso una risonanza ambigua rispetto 
al contesto della parodo. L’intervento di Achille, infatti, si realizza 
nei confronti del contingente nemico, a protezione degli Achei e del 
corpo di Patroclo caduto; nel corale, invece, il coro invita Aiace a 
intervenire in opposizione contro gli stessi Greci, mostrandosi 
minaccioso per tacitare le accuse sul suo conto: il precedente omerico 
fa emergere dunque il contrasto con la nuova situazione in cui ha 
luogo il dramma, che vede un conflitto insanabile all’interno della 
stessa comunità degli Achei. Nell’Iliade, inoltre, il gesto di Achille 
ottiene l’effetto desiderato immediatamente, che si concretizza nel 
recupero del corpo di Patroclo: nella tragedia, al contrario, l’auspicio 
del coro è destinato a rimanere insoddisfatto, dal momento che 
Aiace, dopo il massacro delle mandrie e la scoperta dei suoi intenti 
omicidi da parte degli Achei, non solo non può smentire quelle che 
il coro reputa erroneamente delle calunnie, ma non è neppure più 
in grado si svolgere il proprio ruolo di difensore nei confronti dei 
suoi philoi. Per di più, andrà rilevato come l’episodio iliadico vede 
anche la presenza di Aiace, il quale significativamente però non è in 
grado di garantire da solo la protezione del corpo di Patroclo. Nel 

73  Ritorna anche in questo episodio il motivo del cadavere sfigurato e preda delle fiere, 
qui delle cagne troiane, che sarebbe fonte di grande vergogna per Achille (Il. 18.179-80). 
Inoltre il timore dei Troiani al cospetto di Achille è espresso dal participio ὑποδείσαντες 
(Il. 18.199), la medesima forma verbale che ricorre proprio nella similitudine sofoclea 
al v. 169 μέγαν αἰγυπιὸν <δ’> ὑποδείσαντες. La ripresa puntuale potrebbe essere 
un’ulteriore spia a conferma di un riecheggiamento intenzionale dell’episodio iliadico: 
come si è visto, infatti, il verbo occorre significativamente solo in questo luogo dell’Aiace 
in tragedia. 

74  La scena, che rappresenta la prima effettiva comparsa di Achille sul campo di 
battaglia nell’Iliade, è particolarmente elaborata, accompagnata da due similitudini, 
e sembra eguagliare la manifestazione dell’eroe all’epifania di una divinità, cf. e.g. 
l’apparire di Apollo in Il. 15.307-22, e cf. Coray 2016, 87-8 ad Il. 18.203-221, con 
bibliografia.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 79
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

complesso, dunque, anche il modello di Achille risulta ironico rispetto 
alla presentazione eroica di Aiace da parte del coro nella parodo, e 
tradisce la trasformazione delle relazioni dell’eroe con la collettività 
e la sua nuova impotenza nel dramma.

Infine, nel passo della similitudine dell’avvoltoio un’intonazione 
omerica si può rilevare, come notato da Schneidewin, Nauck, 
Radermarcher 1913 e Jebb 1896,75 anche rispetto alla ridondanza 
dell’espressione σιγῇ πτήξειαν ἄφωνοι «si accovacceranno in silenzio, 
atterriti e muti» (v. 171), riferita al silenzio impotente cui sarebbero 
ridotti gli Achei nelle speranze del coro, che richiama l’emistichio 
formulare omerico οἱ δ’ ἄρα πάντες ἀκὴν ἐγένοντο σιωπῇ: la frequenza 
di quest’ultimo, come noto, è notevole nei poemi (16×) e se non è 
sfuggito alla sensibilità dei filologi, il riecheggiamento doveva 
suonare ancor più forte all’orecchio del pubblico antico.76 

2.1.4	 Il lampo notturno della spada: il disonore di Aiace  
(vv. 141-7)

Nel terzo sistema anapestico della parodo il coro riferisce le voci 
che si sono diffuse nell’accampamento sul conto dell’eroe (vv. 141-7):

ὡς καὶ τῆς νῦν φθιμένης νυκτὸς
μεγάλοι θόρυβοι κατέχουσ’ ἡμᾶς
ἐπὶ δυσκλείᾳ, σὲ τὸν ἱππομανῆ
λειμῶν’ ἐπιβάντ’ ὀλέσαι Δαναῶν
βοτὰ καὶ λείαν,� 145
ἥπερ δορίληπτος ἔτ’ ἦν λοιπή,
 κτείνοντ’ αἴθωνι σιδήρῳ.

Al finire di questa notte appena trascorsa
delle voci reboanti ci hanno assalito,
voci di disonore: che tu piombando sulla piana
dove sfrecciano i cavalli avresti fatto massacro
delle mandrie e del bottino� 145
di guerra dei Danai, non ancora diviso, 
uccidendole con una lama lucente.

Aiace avrebbe percorso furente la piana dove pascolano i cavalli e fatto 
strage del bestiame, preda ancora indivisa dell’esercito, con la sua 

75  Comm. ad loc. e cf. anche Finglass 2011, ad loc. 

76  Per altri casi di ridondanza in Sofocle cf. Campbell 1879, 74-6. Rispetto 
all’espressione sofoclea Lobeck 1866, ad loc. rinvia anche a Pind. Pyth. 4.57 ἔπταξαν 
δ’ ἀκίνητοι σιωπᾷ.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 80
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

spada balenante nell’oscurità. Queste accuse confuse attanagliano 
i marinai salaminii con il suono di clamori possenti (v. 142: μεγάλοι 
θόρυβοι κατέχουσ’ ἡμᾶς),77 ma il pericolo più grave è il discredito che 
si vuole gettare su Aiace. L’imputazione è assolutamente infamante, 
come rivela l’uso pregnante dell’espressione ἐπὶ δυσκλείᾳ (v. 143): le 
accuse ambiscono «al dis-onore» di Aiace, e con lui dei suoi stessi 
sottoposti, i marinai salaminii. 

Il sostantivo δύσκλεια, sebbene non attestato nell’epos, presenta 
una forte colorazione epicheggiante e introduce prepotentemente nel 
canto un tema cardine dell’Aiace, il binomio gloria/disonore.78 Senza 
addentrarsi qui in una disamina del valore del κλέος nell’etica eroica,79 
si potranno però almeno avanzare le seguenti considerazioni. 
Innanzitutto, Omero conosce l’aggettivo δυσκλεής. Il lemma, alquanto 
raro, è impiegato solo due volte nell’Iliade. In entrambi i passi si 
tratta di un discorso di Agamennone in cui il condottiero acheo si 
vede ingannato da Zeus e costretto a un ritorno inglorioso ad Argo 
dopo aver fallito nella spedizione e causato la morte di gran parte 
dell’esercito (Il. 2.114-5 = 9.21-2): νῦν δὲ κακὴν ἀπάτην βουλεύσατο, 
καί με κελεύει / δυσκλέα Ἄργος ἱκέσθαι, ἐπεὶ πολὺν ὤλεσα λαόν. Trova 
qui espressione, attraverso il predicativo με… δυσκλέα un valore 
essenziale dell’etica iliadica, la necessità di ritornare in patria 
conseguita la gloria della vittoria: si noti come l’aggettivo – rilevato 
dall’enjambement e dalla posizione incipitaria – sia qui impiegato in 

77  Si noti la pregnanza della iunctura θόρυβοι κατέχουσ’, cf. Ferrari 1974, ad loc.: 
«‘mormorii’, rumores. Quasi ‘ci assediano’»; per tale valore del verbo cf. anche la 
traduzione di Jebb 1896, ad loc. «beset us», ripresa anche da Lloyd-Jones 1994, ad loc.. 
La fragorosa malignità delle voci calunniose riguardanti Aiace era già stata posta 
in risalto nel sistema anapestico precedente (v. 138: λόγος… κακόθρους) e ritornerà 
ancora più avanti (v. 164: ὑπὸ τοιούτων ἀνδρῶν θορυβῇ). Inoltre, se grammaticalmente 
la frase κατέχουσ’ ἡμᾶς ἐπὶ δυσκλείᾳ, indica il disonore dei coreuti, è naturalmente 
l’onore di Aiace a essere al centro dell’attenzione, come ha ben visto Garvie 1998, ad 
loc.: «if Ajax has to lose his reputation (κλέος), the chorus as his followers must do 
so too. But its concern for its own reputation is important only in that it points to his 
much greater loss». 

78  Cf. Maddalena 1963, 12: «l’accento del discorso cade sulla parola che dice il 
disonore: ἐπὶ δυσκλείᾳ. Perché quelli che amavano Aiace sapevano che tutte le passioni 
d’Aiace confluivano in una, l’amor della gloria; sapevano che gloria e vita erano per 
l’eroe un’unica identica cosa; sapevano che un solo modo c’era per colpire mortalmente 
Aiace, quello di distruggere la sua gloria». L’intero dramma, d’altronde è incentrato 
sul riconoscimento dell’onore postumo di Aiace, come nota Eduard Fraenkel (1977, 13) 
a proposito di un altro lemma chiave ribattuto ai vv. 426, 440, ἄτιμος: «l’unità della 
tragedia è in questa τιμή restituita ad Aiace dopo la morte».

79  Per un primo inquadramento sul valore della gloria nell’etica omerica cf. la voce 
κλέος in LfgrE (J.G.-J. Abbenes) e la voce «Glory» (R. Martin) in Finkelberg 2011, 1, 
con la letteratura ivi citata; si vedano anche Griffin 1980, 95-102; Schein 1984, 68-72. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 81
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

riferimento al comandante in capo dell’esercito e in due frangenti di 
forte scoramento.80 

Per converso, la famiglia di antonimi εὐκλεής, εὔκλεια εὐκλειῶς 
è anch’essa ben attestata in Omero. Ci si limiterà ora nell’analisi 
alle testimonianze dell’Iliade, che risultano più interessanti ai fini 
della presente trattazione.81 Il sostantivo εὔκλεια si ritrova come 
hapax in Il. 8.285: Agamennone si compiace dell’exploit di Teucro – il 
quale, protetto dallo scudo gigante di Aiace, ha trafitto grazie al 
suo arco numerosi troiani – e lo invita a continuare per procurare 
gloria al padre Telamone; il passo occorre all’interno della più ampia 
scena dell’aristia di Teucro (Il. 8. 266-334): si noti come questa veda 
protagonista proprio Aiace, oltre che il riferimento a Telamone. 
L’aggettivo εὐκλεής, invece, ricorre due volte nel poema: in Il. 10.281 
Odisseo prega Atena che la spedizione notturna a cui egli e Diomede 
si apprestano abbia buon esito e veda ritornare gli eroi «coronati di 
gloria»; mentre in Il. 17.415 gli Achei si esortano a vicenda a difendere 
il corpo di Patroclo poiché non sarebbe affatto «glorioso» ritirarsi 
abbandonandolo in preda ai Troiani. Infine, l’avverbio εὐκλειῶς 
conosce anch’esso una singola testimonianza, ma il passo è uno dei 
più nevralgici dell’intero poema, il duello tra Ettore e Achille nel 
XXII canto. In particolare, si tratta del monologo interiore di Ettore 
nei brevi e dilemmatici istanti che si frappongono tra la preghiera 
dei genitori all’eroe di non affrontare Achille e l’arrivo imminente di 
questi.82 Ettore rimugina sulla propria scelta di non aver ricondotto 
i Troiani entro le mura secondo il consiglio di Polidamante; ciò è 
costato la morte di innumerevoli vite, ed egli ora non può sottrarsi 
allo scontro perché ‘prova vergogna’ nei confronti del proprio popolo 
(Il. 22.105): αἰδέομαι Τρῶας καὶ Τρῳάδας ἑλκεσιπέπλους. Ettore è solo 
nella piana davanti a Troia e lo sguardo di tutti i Troiani incombe 
su di lui con il peso schiacciante di un macigno ineludibile (si noti 
l’emblematico «così diranno» subito dopo al v. 108):83 l’etica della 
civiltà di vergogna trova qui una delle sue espressioni più icastiche, 
e il giudizio della collettività è irresistibile. La scelta si identifica di 

80  Cf. Hainsworth 1993 ad Il. 9.22 che rinvia a Il. 4.178-82 e 14.70, e sottolinea come 
la preoccupazione di Agamennone che molti uomini siano morti per causa sua sia la 
medesima che Ettore esprime nel monologo interiore di Il. 22.99 ss., su cui cf. infra.

81  Per un’analisi complessiva delle attestazioni nell’epica si rinvia a LfgrE, s.vv. 
«εὐκλεής» e «ἐϋκλείη» (H.W. Nordheider).

82  Il passo (Il. 22.98-130) è stato definito da G. Paduano (2005a, ad loc.) il «più 
articolato, profondo e commovente dei monologhi interiori» del poema. Per un’analisi 
del monologo di Ettore si vedano Richardson 1993, 117-21; e de Jong 2012, 83-92 con 
ricca bibliografia, e cf. anche Mirto 1997, 1418-20; in generale sulla forma monologica 
in Omero cf. Medda 1983, 11-59.

83  La preoccupazione per l’opinione altrui è tarlo costante nei pensieri del massimo 
eroe troiano, cf. e.g. Il. 6.459, 7.87 ss., con Richardson 1993 ad Il. 24.106.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 82
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

fatto con la necessità: egli deve affrontare Achille. La sorte deciderà 
se sarà lui ad avere la meglio o a soccombere, ma la sua morte, in 
questo caso, coinciderà con la gloria (Il. 22. 109-10): ἄντην ἢ Ἀχιλῆα 
κατακτείναντα νέεσθαι, / ἠέ κεν αὐτῷ ὀλέσθαι ἐϋκλειῶς πρὸ πόληος. 

Sia il sostantivo εὔκλεια che l’aggettivo εὐκλεής conoscono in 
seguito cospicua fortuna nella lirica, soprattutto in Pindaro,84 così 
come nei tragici. Sarà conveniente, tuttavia, soffermarsi sulle 
due uniche attestazioni del lemma εὔκλεια nell’Aiace. Entrambe le 
occorrenze si hanno nel passo già incontrato del primo monologo 
di Aiace, a proposito del contrasto tra l’eroe e il padre. L’aggettivo 
compare all’inizio del monologo per designare quella «completa 
gloria» riportata da Troia da Telamone (v. 436: πρὸς οἶκον ἦλθε πᾶσαν 
εὔκλειαν φέρων) e ritorna, sempre in riferimento alla «corona grande 
di gloria» conseguita dal padre, allorché Aiace riconosce l’assoluta 
impossibilità di fare ritorno in patria e sostenere lo sguardo di 
Telamone dopo aver irrimediabilmente fallito nell’emulazione delle 
sue orme a causa della carneficina del bestiame (vv. 464-6: γυμνὸν 
φανέντα τῶν ἀριστείων ἄτερ, / ὧν αὐτὸς ἔσχε στέφανον εὐκλείας μέγαν; / 
οὐκ ἔστι τοὔργον τλητόν). Si è visto come il sostantivo εὔκλεια compaia 
come hapax nell’Iliade durante l’aristia di Teucro, che vede l’eroe 
prevalere nella battaglia grazie alla collaborazione con Aiace, il 
quale nel finale interviene per proteggere con lo scudo il fratellastro 
colpito da Ettore e messo fuori combattimento (Il. 8.330-1); e come 
l’episodio veda Agamennone lodare Teucro, la notizia della cui gloria 
giungerà anche al padre Telamone. L’Atride promette inoltre di 
remunerare l’eroe per primo se Troia verrà espugnata (Il. 8.289). La 
concentrazione dei temi della gloria e della sanzione della vittoria 
attraverso il premio dell’onore, nonché il fatto che il passo veda sia 
Aiace in un ruolo attivo che il riferimento a Telamone, inducono a 
ipotizzare che forse Sofocle sia stato indotto alla duplice ripresa del 
lemma εὔκλεια nel monologo di Aiace anche in virtù di questa scena 
iliadica. 

L’addensarsi di lemmi appartenenti alla sfera del κλέος nell’Aiace 
è d’altronde indice della centralità di alcuni pilastri dell’etica 
eroica nel dramma: la gloria conquistata in guerra, l’onore e il suo 
riconoscimento da parte della comunità dei pari, la vergogna di 
fronte allo sguardo giudicante della collettività. L’uso della iunctura 
ἐπὶ δυσκλείᾳ nella parodo, tuttavia, si configura come peculiarmente 
sofocleo per la concentrazione dell’espressione attraverso l’uso 

84  Cf. e.g. Ol. 2.90, 6.76; Pyth. 8.72, 9.56, 91; Nem. 2.24, 3.68.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 83
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

dell’astratto.85 L’espressione marca però vigorosamente quel 
medesimo viluppo di sentimenti per cui Agamennone riconosce la 
triste desolazione di un ritorno privo di gloria ad Argo, così come 
Ettore l’inevitabilità di affrontare Achille: allo stesso modo è nel 
profondo dell’onore che le accuse hanno investito Aiace e destato di 
conseguenza l’allarme dei coreuti.86 

L’imputazione contro Aiace, infatti, è gravissima: aver massacrato 
il bestiame e distrutto il bottino di guerra ancora indiviso. Come 
noto, in Omero l’onore della vittoria in guerra è sanzionato in misura 
tangibile attraverso la preda del bottino nemico, che rappresenta 
una delle forme più significative di γέρας.87 Nell’epos il sostantivo 
impiegato per definire le spoglie di guerra è ληΐς, mentre nella poesia 
postomerica si trova di norma il lemma λεία, come nel presente luogo 
sofocleo (v. 145): βοτὰ καὶ λείαν. Momento saliente nell’epica è poi quello 
della spartizione del bottino, che deve essere equa e rispecchiare il 
valore del singolo. Nel canto dell’ambasceria, per esempio, allorché 
Agamennone promette di risarcire Achille attraverso molti doni 
menziona anche la divisione della preda di guerra una volta che Troia 
sarà espugnata (Il. 9.138): ὅτε κεν δατεώμεθα ληΐδ’ Ἀχαιοί «quando 
spartiremo il bottino noi Achei».88 Significativo, a questo proposito, 
è l’uso di espressioni quali λαχόντα τε ληΐδος αἶσαν (Il. 18.327: Achille 
rammenta afflitto la promessa fatta a Menezio che avrebbe ricondotto 

85  Long 1968, 48 rileva come gli astratti in -ια e in -εια siano predominanti nei drammi 
sofoclei «where we find a clearly defined moral issue or a conflict of principles», e 
costituiscano lemmi che simboleggiano «concepts which are crucial to each play»; 
rispetto in particolare alla serie di εὔκλεια, δύσκλεια, ἀριστεία lo studioso nota come 
queste voci nell’Aiace esprimano un «need for words denoting nobility», ma già (49) «in 
Homer nouns in -ia and -eia are used most frequently to mark human characteristics 
and to confer praise and blame». È significativo inoltre che ἀριστεία costituisca un 
primum dictum sofocleo e ricorra come hapax nel poeta proprio nell’Aiace: il lemma non 
a caso occorre parimenti nel primo monologo dell’eroe subito dopo la menzione della 
gloria del padre Telamone, nella risentita ma impotente esclamazione in cui Aiace si 
appella amaramente al giudizio dello stesso Achille, il quale non avrebbe mai permesso 
l’assegnazione del premio delle armi ad altri che ad Aiace stesso (vv. 442-4): εἰ ζῶν 
Ἀχιλλεὺς τῶν ὅπλων τῶν ὧν πέρι / κρίνειν ἔμελλε κράτος ἀριστείας τινί, / οὐκ ἄν τις 
αὔτ’ ἔμαρψεν ἄλλος ἀντ’ ἐμοῦ. 

86  Il lemma è attestato in Sofocle altre due volte. In un frammento della Tiro (TrGF 
IV F 658.3) Sidero, la matrigna della protagonista che maltratta aspramente Tiro, non 
comprende il ‘disonore’ derivante dal proprio comportamento, degno del suo nome, 
che rinvia alla durezza del ferro. Più significativo un frammento privo di contesto 
degli Epigoni, ma che presenta una riflessione etico-morale (TrGF IV F 188): φιλεῖ γὰρ 
ἡ δύσκλεια τοῖς φθονουμένοις / νικᾶν ἐπ’ αἰσχροῖς ἢ ’πὶ τοῖς καλοῖς πλέον, «quando gli 
uomini sono oggetto di invidia, la calunnia prevale se il loro comportamento è indegno, e 
non nobile» (trad. di G. Paduano); qui il senso dell’onore connesso con la nobiltà d’animo 
e il contesto dell’invida rinviano entrambi alla parodo dell’Aiace. 

87  Cf. LfgrE, s.v. «γέρας» 1, 1a «Beuteanteil» (M. Schmidt) e s.v. «ληΐς», B1 (M. 
Schmidt).

88  Sulla divisione equa del bottino e sul concetto di possesso comune cf. anche Il. 
1.124 dove esso è definito da Achille ξυνήϊα κείμενα πολλά.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 84
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Patroclo in patria con la sua ‘porzione di bottino’) e l’emistichio 
formulare λαχὼν ἀπὸ ληΐδος αἶσαν che nell’Odissea è impiegato in 
riferimento alla parte di bottino ottenuto a Troia da Odisseo, poi 
perduto durante il ritorno (Od. 5.40, 13.138). Come nel caso del 
tema del κλέος, non mette qui conto di affrontare una trattazione 
dettagliata di uno dei principi costitutivi della società eroica, quello 
del riconoscimento del valore del singolo attraverso il premio del 
γέρας.89 Basterà rammentare come l’Iliade stessa si apra con la contesa 
per Briseide, preda di guerra di Achille, ingiustamente espropriata 
da Agamennone. Criseide e Briseide rappresentano concretamente 
nella loro persona il valore di Agamennone e di Achille e sono state 
assegnate agli eroi come parte dovuta del bottino attraverso un 
processo equo di spartizione, anche se questo non impedisce che nel 
caso di Achille l’eroe nutra sentimenti di genuino e profondo affetto 
per Briseide. Quello che importa sottolineare, invece, è come l’atto 
compiuto da Aiace in preda alla pazzia rappresenti un grave crimine 
nei confronti dell’intera comunità. Il bestiame massacrato, infatti, 
costituisce il bottino comune di guerra come esplicitamente detto al v. 
146 ἥπερ δορίληπτος ἔτ’ ἦν λοιπή, e ribadito più avanti nella strofe lirica 
al v. 175 πανδάμους ἐπὶ βοῦς ἀγελαίας. In quest’ultimo verso per definire 
le mandrie Sofocle adotta la tessera βοῦς ἀγελαίας che costituisce il 
recupero palmare del nesso formulare omerico βοῦν (βοῦς) ἀγελαίην 
(ἀγελαίας) attestato sempre dopo la dieresi bucolica nei poemi (2× Il., 
3× Od., e cf. anche Od. 22. 299 dove la formula appare lievemente 
variata).90 La iunctura occorre all’interno di kat’enoplion-epitriti, in 
particolare occupa la medesima posizione clausolare alla fine del 
colon al v. 175, per la misura di un adonio come in Omero. La ripresa 
contribuisce alla caratterizzazione epico-omerica complessiva della 
parodo, e grazie alla sua riconoscibilità da parte del pubblico in 
qualità di nesso formulare tradizionale nell’epica conferisce ulteriore 
risalto al tema della strage degli armenti. 

Negli anapesti, la preda «conquistata con la lancia» era ancora 
λοιπή ossia, «indivisa», come suggerisce di glossare l’aggettivo 
Jebb,91 secondo quanto già emerso nel prologo nelle parole di Atena, 

89  Si veda per un primo quadro d’insieme, oltre alle voci del LfgrE citata, Bottin 1979 
con bibliografia e cf. anche Catanzaro 2005.

90  Il nesso si ritrova ancora in poesia soltanto in Antiphan. fr. 131.3 K.-A. Nell’epos 
sono inoltre frequenti iuncturae bimembri formate con i due sostantivi βοῦς e ἀγέλη (8× 
Hom., 2× Hes.). È stato notato come in un caso il nesso formulare βοῦς ἀγελαίας occorra 
in passo dell’Iliade che vede protagonista anche Aiace, la gara nel lancio del masso di 
ferro, in cui l’eroe è sconfitto da Polipete (Il. 23.846), cf. Winnington-Ingram 1980, 16, 
nota 15; Garner 1990, 54-5: quest’ultimo, non senza qualche forzatura, riconosce in 
questo passo, in cui Aiace si vede perdente nella gara, un precedente anche rispetto al 
tema del disonore dell’eroe rispetto al mancato premio delle armi di Achille. L’aggettivo 
ἀγελαῖος costituisce nella parodo un hapax in Sofocle.

91  Jebb 1896, comm. ad loc.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 85
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

in cui il bestiame è definito σύμμεικτά τε / λείας ἄδαστα (vv. 53-4).92 
La gravità del gesto di Aiace emergerà d’altronde in tutta la sua 
evidenza quando le accuse che ora il coro ritiene solo delle calunnie 
saranno confermate da Tecmessa: allora i coreuti saranno colti da 
uno spavento ancora più forte immaginando che i Greci vorranno 
uccidere Aiace (vv. 228-9), e prospettando per loro stessi come pena 
la messa a morte per lapidazione (vv. 251-2).

L’atto compiuto da Aiace in preda alla pazzia costituisce 
dunque quanto di più antieroico l’eroe avrebbe potuto compiere.93 
L’ironia dell’exploit notturno è resa ancora più acuta e amara dal 
verso successivo, in cui Aiace è descritto nel vano assalto omicida 
alle mandrie quale un eroe sul campo di battaglia armato di 
«ferro lucente» (v. 147): κτείνοντ’ αἴθωνι σιδήρῳ. La carneficina è 
rappresentata come in una rapida pennellata, quasi a riprodurre il 
lampo omicida dell’eroe folle, ma si noti come vi sia al tempo un 
indugio nell’immagine, veicolata dal participio presente che «depicts 
Ajax in the act of performing his deed».94 La iunctura αἴθωνι σιδήρῳ 
è un recupero palmare di un nesso formulare omerico. In Omero 
esso si ritrova sempre attestato in clausola. Non sarà forse un caso 
che qui Sofocle, recuperando in toto la tessera epica, la collochi nel 
paremiaco clausolare con cui si chiude il terzo periodo anapestico.95 

Nei poemi la formula αἴθωνι (/να) σιδήρῳ (/ον) ricorre quattro volte 
e indica sempre il ferro in quanto metallo in generale, mentre non è 
mai impiegata con valore metonimico in riferimento alle armi, che, 

92  Cf. la parafrasi dell’espressione fornita da Campbell 1881, ad loc.: «‘the cattle 
that still remained of those taken in war’», e si veda anche Taplin 2015a, 307: «all 
the livestock that had been captured to provision the besieging army». In molteplici 
manoscritti λοιπή è glossato con κοινή, che si ritrova come variante in G (Flor. Laur. 
conv. soppr. 152), ed era stato congetturato in precedenza da Herwerden. West 1978b, 
109 approva κοινή rifacendosi ad Il. 1.124, 15.193, ma cf. contra Easterling 1967, 58.

93  Nei versi in cui il coro menziona il disonore infamante per le accuse riguardanti 
l’assalto contro il bottino indiviso del bestiame, Davidson 1975, 172 ha notato finemente 
come l’ironia sia espressa anche a livello ritmico: «their shame is emphasized by the 
positioning of the metron ἐπὶ δυσκλείᾳ (143) with its spondee before a slight pause. 
Similarly, the positioning of βοτὰ καὶ λείαν (145) before a pause at the end of the fast-
moving passage σὲ τὸν ἱππομανῆ / λειμῶν’ ἐπιβάντ’ ὀλέσαι Δαναῶν (143-4) emphasizes 
the ridiculous nature of the crime».

94  Kamerbeek 1963, ad loc.; cf. anche Untersteiner 1934, ad loc.: «siccome molte 
furono le bestie uccise, tale azione si è prolungata per un certo tempo», il quale fa 
inoltre notare come «il pensiero più importante sta alla fine del sistema, perché proprio 
l’uccisione degli animali provava la follia di Aiace»; e si veda anche Campbell 1881, ad loc.

95  Il ritmo anapestico favorisce d’altronde di per sé l’inserzione di iuncturae 
epico-omeriche in virtù della flessibilità che caratterizza i singoli metra passibili di 
sostituzioni dattiliche e spondaiche, cf. Pattoni 1990, 102, nota 14. Si è visto come la 
posizione in clausola nella tradizione esametrica possa aver influito anche nel caso 
della collocazione dell’espressione ὄμμα πελείας nell’explicit del paremiaco al v. 147: in 
entrambi i versi il metro anapestico consente il medesimo schema ritmico dell’adonio, 
che costituisce la tipica clausola esametrica.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 86
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

come noto, in Omero sono di bronzo. In particolare in Il. 7.473 e 
Od. 1.184, l’espressione è riferita al ferro quale metallo prezioso di 
scambio. Nelle altre due attestazioni rappresenta invece il termine 
di paragone di una similitudine.96 In Il. 20.372 Ettore si dice risoluto 
ad affrontare Achille rientrato in combattimento anche «se possiede 
mani di fuoco e la foga del ferro abbagliante» (εἰ πυρὶ χεῖρας ἔοικε, 
μένος δ’ αἴθωνι σιδήρῳ); mentre in Il. 4.482 ss. il giovane troiano 
Simoesio cade abbattuto da Aiace al suolo, come un pioppo segato 
da un costruttore di carri «con ferro lucente» (vv. 485-6: τὴν μέν θ’ 
ἁρματοπηγὸς ἀνὴρ αἴθωνι σιδήρῳ / ἐξέταμ’). 

In seguito la tessera formulare ricorre ancora in H. Hom. Merc. 
4.180, sempre con il valore di metallo prezioso, e in Hes. Op. 743 
relativamente all’attività del tagliaboschi, mentre è sconosciuta alla 
lirica. Per quanto concerne i tragici, il nesso si ritrova solo in Sofocle, 
due volte. Oltre che nella parodo dell’Aiace, la iunctura è attestata 
in un frammento papiraceo di recente pubblicazione attribuito ai 
perduti Epigoni dove designa genericamente delle armi che vengono 
affilate, in una scena in cui sono descritti dei preparativi bellici (P. 
Oxy. 4807, col. ii, 5):97 θήγουσ’ αἴθωνα σίδηρον.98 

Appare dunque evidente come Sofocle non solo si sia servito di 
una formula nome-epiteto dal sapore vistosamente omerico, ma se 
ne sia riappropriato attribuendole un valore innovativo: essa è infatti 
riferita dal poeta metonimicamente alle armi negli Epigoni e alla 
spada di Aiace nella parodo,99 con scarto rispetto all’usus epico-
omerico in cui la locuzione non designa mai direttamente delle armi, 

96  Cf. LfgrE, s.v. «σίδηρος» (D. van Eyndhoven) e cf. anche S. West 2000 ad Od. 
1.184, la quale fa notare come il valore dell’aggettivo riferito al ferro fosse quello di 
«‘sfavillante, del colore della fiamma’», e il lemma vale «‘bright’» per Kirk 1990 ad Il. 
7.473. Sulle armi in Omero cf. Lorimer 1950, 132 ss., 452 ss.; Snodgrass 1999, 14-47; 
sull’uso dei metalli nei poemi cf. Gray 1954. 

97  Il papiro è pubblicato in Mülke 2007. Anche nel frammento si tratta di anapesti, e 
il nesso occupa parimenti la clausola di un paremiaco. È possibile che il brano provenga 
dalla parodo della tragedia, in cui venivano descritti i preparativi dell’attacco degli 
Epigoni contro Tebe, cf. Mülke 2007, 19 e Sommerstein, Talboy 2012, 61.

98  Nella produzione di quinto secolo la tessera epica è attestata una volta anche 
in Aristoph. Pax 1328 λῆξαί τ’ αἴθωνα σίδηρον, dove presenta, come in Sofocle, 
connotazione bellica e indica con valore espressivo e metaforico il cessare della guerra, 
con Sommerstein 1985 ad loc.; nel passo anche l’uso transitivo di λήγω è epico, cf. 
Platnauer 1964 ad loc. In seguito, nella poesia successiva si conta un’unica occorrenza 
in Nonn. Dionys. 17.180, mentre il nesso conosce una certa fortuna nel corpus degli 
Oracula Sibyllina (e.g. 12.47, 249, 13.20, 101).

99  Rispetto alla menzione del ferro, più avanti nel dramma lo stesso Aiace adotta per 
descrivere la durezza della propria indole inflessibile la metafora del ferro temprato ai 
vv. 650-1 κἀγὼ γάρ, ὃς τὰ δείν’ ἐκαρτέρουν τότε / βαφῇ σίδηρος ὥς. Mentre sempre in 
riferimento alla spada dell’eroe, le mandrie sono «uccise dal ferro» (vv. 324-5: βοτοῖς / 
σιδηροκμῆσιν), e nel frangente del suicidio Aiace dichiara che l’arma è stata affilata di 
recente su una cote «che divora il ferro» (v. 820: σιδηροβρῶτι θηγάνῃ). Negli ultimi due 
passi gli aggettivi composti sono hapax e forse coni sofoclei, cf. Stanford 1963, ad locc.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 87
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

bensì, come si è visto, il ferro, considerato o come metallo prezioso di 
scambio o in quanto strumento da taglio. Andrà però rilevato come 
nelle due similitudini omeriche citate, il contesto sia in entrambi i casi 
bellico: la smania di strage di Achille da poco rientrato in battaglia 
dopo la morte di Patroclo è paragonata allo sfolgorare del ferro nella 
prima; più interessante ancora la seconda, in cui si tratta proprio 
di Aiace che abbatte il giovane Simoesio, paragonato a un pioppo 
reciso.100 Naturalmente che il passo possa aver costituito lo spunto 
decisivo per la ripresa della tessera epica è possibile e suggestivo ma 
non dimostrabile.101 Altre considerazioni meritano tuttavia di essere 
fatte a proposito dell’aggettivo αἴθων. Nell’epos esso è impiegato, oltre 
che in riferimento al bagliore del metallo, come nella iunctura αἴθωνι 
(/να) σιδήρῳ (/ον), anche per definire oggetti preziosi ‘splendenti’, 
quali tripodi o lebeti, e come epiteto di animali, principalmente 
di leoni e cavalli, dove presenta il valore di ‘fulvo, bruno’.102 Nel 
passo di Il. 11.548 l’aggettivo è riferito a un leone all’interno di una 
similitudine che ritrae Aiace resistere in difficoltà durante l’assalto 
troiano alle navi: è questo l’unico passo in Omero in cui il lemma è 
in relazione diretta con l’eroe. L’epiteto è impiegato da Sofocle solo 
nell’Aiace. Oltre che nella parodo, l’aggettivo si ritrova altre due volte 
nel dramma, e in entrambe è riferito ad Aiace. La prima occorrenza 
si ha nel kommós tra Tecmessa e il coro che segue immediatamente 
la parodo. Tecmessa conferma le voci infamanti sul conto di Aiace, 
e questa è l’esclamazione di doloroso stupore in cui prorompono i 
coreuti (vv. 221-2): οἵαν ἐδήλωσας ἀνδρὸς αἴθονος / ἀγγελίαν ἄτλατον οὐδὲ 
φευκτάν. La notizia è tanto «insopportabile» quanto «ineludibile» ora 
che viene assicurata da Tecmessa. Il contrasto tra l’ignominia che è 
ricaduta su Aiace e il sentimento che i suoi uomini hanno dell’eroe è 
sottolineato grazie all’espressione ἀνδρὸς αἴθονος, in cui la metafora 
dell’‘ardente’ valore di Aiace stride rispetto all’onta della notizia 
appena appresa. La seconda menzione dell’aggettivo occorre più 
avanti nel dramma, quando Menelao riconosce il mutare della sorte 
in seguito al suicidio di Aiace: prima, da vivo, Aiace era «violento e 
arrogante» (αἴθων ὑβριστής), ora, che è morto, Menelao ha il diritto 
di mostrarsi superbo a sua volta (vv. 1087-8: πρόσθεν οὗτος ἦν / αἴθων 

100  La fine del giovane Simoesio è una delle prime morti narrate nel poema e presenta 
una struttura elaborata e tonalità fortemente patetiche, cf. Schein 1984, 73-5.

101  Cf. Winnington-Ingram 1980, 16, nota. 15.

102  Cf. LfgrE, s.v. «αἴθοπ-, αἴθων» B I, II (H.J. Mette), e cf. Janko 1994, 303 (ad Il. 
15.690). In uno studio recente sulla semantica dell’aggettivo Levaniouk 2000 propone 
di ricondurre tutti i diversi impieghi del lemma (in riferimento ai metalli, agli animali e 
alle persone) al significato base di ‘ardente, furente’, sulla scorta del legame etimologico 
con αἴθω ‘ardere, bruciare’: benchè appaia per diversi aspetti forzato, questo tentativo 
esegetico non osta all’interpretazione che si propone dell’epiteto nella tragedia in 
relazione ad Aiace. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 88
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

ὑβριστής, νῦν δ’ ἐγὼ μέγ’ αὖ φρονῶ). In entrambi i passi l’attributo 
concorre a mettere in rilievo il carattere audace e impetuoso di Aiace. 
Anche in questi due luoghi, tuttavia, Sofocle attribuisce al lemma 
omerico una connotazione nuova rispetto all’usus proprio dell’epos, 
dal momento che l’epiteto è riferito direttamente all’eroe, un impiego 
che non è testimoniato nell’epica.103 Nello stesso tempo, proprio 
attraverso questo scarto, viene messa in luce una caratteristica 
dell’eroe che non era primaria nell’Iliade: l’aggressività di Aiace. 

All’interno della scena che ritrae Aiace omicida del bestiame nel 
terzo sistema anapestico i commentatori hanno concordemente messo 
in luce l’omericità dell’espressione αἴθωνι σιδήρῳ. E ciò a buon diritto 
essendo quest’ultimo il recupero palmare di una formula nome-
epiteto. Non si è però rilevato come questa ripresa sia esclusivamente 
sofoclea e soprattutto si inserisca in una trama più ampia in cui la 
metafora del ‘bagliore/ardore’ sostanzia il contrasto tra l’immagine 
che dell’eroe hanno i coreuti e Tecmessa e la strage notturna che ha 
completamente stravolto lo status di Aiace.104 Se nel kommós tra il 
coro e Tecmessa tuttavia il rovesciamento della sorte è riconosciuto 
e accettato come inevitabile, nel contesto della parodo, che canta 
della maestosa grandezza dell’eroe/avvoltoio, il balenare del nesso 
epico-omerico negli anapesti recitati doveva suscitare nel pubblico, 
così come ancora oggi nel lettore, un’amara ironia tragica rispetto 

103  In questo caso Sofocle è stato preceduto già da Eschilo. Nei Sette contro Tebe, 
infatti, il poeta di Eleusi si serve dell’aggettivo (hapax), attribuendolo all’indole 
veemente di Polifonte, schierato da Eteocle a difesa della seconda porta di Tebe in 
un verso dal forte sapore epicheggiante (v. 448): αἴθων τέτακται λῆμα, Πολυφόντου 
βία. Il furore di Polifonte si contrappone nella scena all’immaginario del fuoco che 
connota il suo avversario Capaneo, il cui scudo reca come effige un uomo armato di 
fiaccola, e la scritta «brucerò la città» (vv. 432-4), cf. Hutchinson 1985, ad loc. In [Eur.] 
Rh. 122 l’attributo è riferito invece ad Achille, la cui foga, si è visto, in Il. 20.372 è già 
associata al ferro lucente (εἰ πυρὶ χεῖρας ἔοικε, μένος δ’ αἴθωνι σιδήρῳ), cf. Fries 2014 
ad loc. Infine, in riferimento a una persona, l’aggettivo si ritrova anche in un frammento 
delle Moirai del comico Ermippo, in cui Pericle è descritto come «morso dall’ardente 
Cleone» (PCG V, fr. *47, 7 K.-A.): δηχθεὶς αἴθωνι Κλέωνι. Il nome proprio di Cleone è 
sostituito dal poeta comico rispetto all’atteso σιδήρῳ con effetto di aprosdoketon, cf. 
Comentale 2017, 193. L’attributo è evidentemente connotato qui in senso parodistico e 
indica l’irruenza verbale di Cleone nei confronti di Pericle, non senza forse un’allusione 
di natura sessuale, cf. Jones 2010-11, 288; sul frammento in generale si vedano Schwarze 
1971, 101-5 e Comentale 2017, ad loc. Questo dato dell’aggressività, come si cercherà di 
dimostrare, è convogliato dall’epiteto anche in riferimento ad Aiace. 

104  R. Burton (1980, 7) riconosce significativamente la funzione principale del coro 
nella tragedia in questo: «enhance the tragic pathos of the play by contrasting the past 
glory with the present ruin of their hero».



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 89
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

allo spettacolo che l’eroe aveva dato di sé nel prologo del dramma:105 
il grande eroe, che il coro invoca in soccorso, viene ritratto in un 
gesto anti-eroico attraverso un nesso omerico impiegato con valore 
inconsueto.

Un ulteriore livello di ironia è riscontrabile anche nel fatto che 
dell’azione vergognosa compiuta da Aiace la metonimia αἴθωνι σιδήρῳ 
isola il dato della spada.106 In Omero, infatti, l’arma dell’eroe è lo 
scudo gigantesco e difensivo, mentre nel dramma è la spada, arma 
d’offesa, a caratterizzare Aiace e ad acquisire una connotazione 
particolarmente negativa: dono funesto ricevuto da Ettore al termine 
del duello tra i due eroi nel VII canto dell’Iliade (Il. 7. 299-305), con 
essa Aiace crede di avventarsi contro gli Achei nella sua sete di 
vendetta, e la spada costituirà infine lo strumento del suicidio.107 

Lo stravolgimento della dimensione epico-eroica di Aiace è in 
particolare sanzionato anche negli usi dell’epiteto αἴθων, che nel 
corso della tragedia muovono nella direzione di caratterizzare 
progressivamente la violenza e l’aggressività di Aiace. Questa 
connotazione ferina è forse già presente negli impieghi omerici del 
lemma in riferimento agli animali, e si potrebbe pensare, con Stanford, 
che la similitudine iliadica tra Aiace e il ‘fulvo’ leone (Il. 11.548) possa 

105  M.P. Pattoni (1990, 103) ha messo bene in luce come d’altronde il «contrasto 
fra trascorsa grandezza e presente sciagura contribuisce all’importante funzione 
di veicolare sul protagonista la sympatheia del pubblico, sulla linea dell’intervento 
conclusivo di Odisseo nel prologo». E il tema della partecipazione emotiva per la 
rovina di Aiace subirà un vero e proprio crescendo nel kommós successivo tra il coro e 
Tecmessa, alimentando la suspense per la comparsa di Aiace, fino al momento climactico 
in cui finalmente l’eroe sarà visibile al pubblico: ma senza compiere un vero e proprio 
ingresso in scena, bensì eloquentemente prostrato per terra nella propria tenda.

106  Cf. Stanford 1978, 191. La scena dell’XI canto dell’Iliade, in cui occorre il paragone, 
vede d’altronde Aiace in grave difficoltà e oppresso dall’assalto dei Troiani, che tuttavia 
resiste strenuamente: emblematica nell’episodio è proprio l’immagine dello scudo sul 
quale si infrangono le lance nemiche (Il. 11.565, 572). Anche questa dimensione di difesa 
e di resistenza contrasta con il recupero del nesso formulare nella parodo, che esprime 
invece la violenza sanguinaria della strage delle mandrie. 

107  La spada appare grondante sangue nel prologo (v. 30: νεορράντῳ ξίφει), ed è 
menzionata nuovamente nel primo episodio, quando Tecmessa conferma al coro che 
Aiace ha massacrato le mandrie (v. 230: κελαινοῖς ξίφεσιν) – dove il colore scuro del 
metallo assume una connotazione cupa e sinistra rispetto al gesto avvenuto nella 
notte, cf. Pattoni 1990, 112, nota 44; l’arma ritorna in seguito come elemento di primo 
piano nella Trugrede (vv. 662-5), nel monologo del suicidio (vv. 817-18), e nel discorso 
di Teucro ai vv. 1026-33; sul valore emblematico della spada in opposizione con lo 
scudo, armamento di difesa, cf. Segal 1981, 116-18, il quale rileva come essa «embodies 
the destructive side of his arete, the curse of his own fate and of his own unyielding 
character. Whereas the shield wins him his place in the public world of cooperative 
arete and in the bright light of praise and glory, the sword belongs to the dark, private 
realm of his own demons and the mysterious powers of a fearful supernatural world» 
(117). In generale sulla densa simbologia della spada nel dramma cf. almeno Starobinski 
1974, 1-71, e i recenti saggi di Mueller 2016, 15-41 e Wyles 2019.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 90
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

aver costituito un modello per la scelta sofoclea dell’aggettivo.108 Ciò 
che è evidente è la successione per cui nella parodo l’epiteto designa 
la spada con cui l’eroe compie l’atto ignominioso della strage del 
bestiame (v. 147: αἴθωνι σιδήρῳ), nel primo episodio si riferisce ad 
Aiace nella dimensione di «guerriero furente» (v. 221: ἀνδρὸς αἴθονος), 
e, infine, nelle parole di Menelao indica nuovamente l’eroe, ma questa 
volta caratterizzato come violento aggressore dei propri compagni 
in un atto di grave hybris (v. 1088: αἴθων ὑβριστής). Vi è una climax 
crescente, che collega il bagliore dell’arma al furore dell’eroe. Se 
in tutti e tre i casi, e particolarmente nel contesto della parodo in 
cui i coreuti difendono l’immagine epica del loro sovrano, la ripresa 
omerica sottolinea il carattere eroico di Aiace, lo scarto nel recupero 
dell’epiteto in impieghi differenti da quelli dell’epos allude invece a 
una dimensione epica perduta, o meglio più complessa e in parte 
stravolta: la ferocia del grande eroe, secondo solo ad Achille, e 
difensore degli Achei in sua assenza contro i nemici Troiani, si è 
infatti trasformata nella foga omicida diretta contro i suoi stessi 
compagni. 

Infine, anche l’ambientazione notturna dell’intera scena è 
presentata attraverso un’espressione di sapore epicheggiante. Come 
è stato da più parti notato, infatti, la iunctura τῆς νῦν φθιμένης νυκτός, 
con cui si apre il sistema anapestico al v. 141, presenta un’associazione 
del verbo φθίω con il sostantivo νύξ che rimonta a Omero. Nei poemi 
il trascorrere temporale del giorno, della notte, e delle fasi lunari è 
espresso abitualmente dal verbo φθίω o, più raramente, dal sinonimo 
φθίνω.109 Per l’uso del participio medio-passivo con valore intransitivo110 
il parallelo più prossimo è costituito da Od. 11.330 πρὶν γάρ κεν καὶ 
νὺξ φθῖτ’ ἄμβροτος (Odisseo durante gli apologhi afferma di non poter 
terminare il racconto sulle eroine incontrate nell’Ade perché la notte 
non sarebbe sufficientemente lunga); ma l’espressione più ricorrente 
in riferimento alla notte è la formula ὀϊζυραὶ δέ οἱ αἰεὶ / φθίνουσιν 
νύκτες τε καὶ ἤματα δάκρυ χεούσῃ (Od. 11.182-3 = 13.336-7 = 16.38-9), 
riferita a Penelope. 

Ha visto bene Jebb come la menzione della notte «placed at the 
beginning of the sentence, indicates the time to which the whole 

108  Cf. Stanford 1963 ad Ai. 222 e Stanford 1978, 191. Lo studioso riconosce tuttavia 
nell’epiteto un’accezione affatto positiva, cf. anche Garner 1990, 55.

109  Cf. e.g. Od. 11.470, 14.162; Hes. Th. 59, e si veda in generale LfgrE, s.v. «φθίνω, 
φθίω» I, 1b (G. Markwald).

110  Il genitivo con valore temporale è d’uso raro, cf. de Romilly 1976, ad loc.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 91
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

following statement refers».111 Ma a questo andrà aggiunto come 
l’espressione omerizzante τῆς νῦν φθιμένης νυκτός sembra quasi 
introdurre l’atmosfera epicheggiante su cui è incentrato globalmente 
il terzo sistema anapestico. A questo proposito è infatti certamente 
emblematico il dato per cui l’associazione dei due vocaboli non si 
ritrova attestata dopo Omero se non nel presente luogo sofocleo della 
parodo dell’Aiace. Ma in conclusione, come si è cercato di dimostrare, 
è la scena tutta del terzo sistema anapestico a presentare un carattere 
marcatamente omerico e a introdurre nella tragedia alcuni temi 
dell’ethos eroico tipici della civiltà di vergogna che saranno cruciali 
nel dramma: la perdita della reputazione, la vergogna del disonore, 
la violazione dei beni comuni della comunità, l’orgoglio e la rivalsa 
personalistica. 

2.1.5	 La ‘torre degli Achei’ che crolla: reciprocità e rivalsa 
(vv. 159, 166)

La riabilitazione dell’immagine di Aiace che i coreuti conducono 
nel corale trova forse la sua espressione più icastica nel penultimo 
sistema anapestico. Il coro individua nell’invidia contro il potente 
una possibile spiegazione per il diffondersi delle accuse sul conto 
di Aiace. È quindi sancita l’indispensabile concordia che deve 
sussistere tra la moltitudine inferiore dell’esercito e i primi inter 
pares, i singoli comandanti Achei, affinché sia garantita la coesione 

111  Jebb 1896, ad loc. Cf. anche Davidson 1975, 165: «the very obscurity of the night 
contributes to their mood of uncertainty and foreboding». Il contrasto tematico notte / 
giorno è motivo costante d’altronde dell’intera tragedia: notturna era già l’ambientazione 
del prologo (vv. 21-2), ma il tema ritorna nel lamento di Aiace (vv. 394-5) e diventa 
preminente nel monologo del suicidio, dove assume valenze fortemente simboliche e 
contradditorie e si associa a una serie più ampia di immagini che coinvolgono la notte, 
l’Ade, la morte e il suicidio in opposizione alla luce solare del giorno e alla vita, su cui 
cf. l’analisi di Musurillo 1967, 10-11.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 92
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

sociale e la sopravvivenza stessa della collettività.112 L’unione delle 
varie componenti del gruppo rappresenta l’unica salda difesa per la 
comunità.113 Il principio è espresso attraverso la metafora della ‘torre 
di difesa’ ai vv. 157-61:

πρὸς γὰρ τὸν ἔχονθ’ ὁ φθόνος ἕρπει.
καίτοι σμικροὶ μεγάλων χωρὶς
σφαλερὸν πύργου ῥῦμα πέλονται·
μετὰ γὰρ μεγάλων βαιὸς ἄριστ’ ἂν� 160
καὶ μέγας ὀρθοῖθ’ ὑπὸ μικροτέρων.

Verso chi è potente l’invidia si insinua.
Pure i deboli senza i potenti
sarebbero un fragile baluardo di difesa.
Unito a loro, invece, anche il debole prospera
e il potente col supporto dei deboli si innalza.

La valenza simbolica dell’immagine non può non rappresentare 
un’allusione voluta da parte di Sofocle al ruolo principe di Aiace 
nell’Iliade, quello del torreggiante eroe difensore, per antonomasia 
l’Aiace ‘baluardo degli Achei’. È questa, come noto, una delle 
espressioni impiegate esclusivamente per Aiace nell’epos e 

112  Sull’importanza dell’invidia nell’epos cf. la nota ad loc. di Garvie 1998: «it is great 
men who are envied (157), so that, while from one point of view the envy of others is 
undesirable, from another it is to be welcomed as a sign of one’s prosperity» con rinvio 
a Hes. Op. 193-6. L’invidia nei confronti di Aiace rappresenta in Pindaro (Nem. 8.21-3 
ὄψον δὲ λόγοι φθονεροῖσιν, / ἅπτεται δ’ ἐσλῶν ἀεί, χειρόνεσσι δ’ οὐκ ἐρίζει. / κεῖνος καὶ 
Τελαμῶνος δάψεν υἱόν) il movente dell’assegnazione delle armi di Achille a Odisseo, e 
significativamente il passo è citato dallo scolio al presente luogo della parodo, cf. schol. 
ad 154a [p. 53, 5-6 Christodoulou]. Le consonanze tra l’ode pindarica e l’Aiace sofocleo 
(pace Burton 1980, 12-13) sono forti anche nella trattazione del mito: in entrambi i poeti 
(così come in Aesch. TrGF III F *451q.11-12) il giudizio delle armi è affidato agli Achei e 
non ai prigionieri troiani – come avviene invece in Omero (cf. Od. 11.541-52) – e Odisseo 
è presentato come l’artefice subdolo delle calunnie contro Aiace (vi sono tuttavia anche 
delle differenze, soprattutto rispetto al motivo della follia di Aiace, che non affiora in 
Pindaro, mentre era già noto alla Piccola Iliade), cf. Musurillo 1967, 8; Henry 2005, 
80‑1; Cairns 2006, 106 ss. e Lamari 2020. Sulla portata concettuale della variazione da 
parte di Sofocle rispetto a Omero nell’assegnare il giudizio delle armi ai Greci invece 
che ai prigionieri troiani cf. le brevi ma penetranti considerazioni di Del Corno 2005, 
494. Rispetto all’espressione del v. 154 μεγάλων ψυχῶν con cui andranno intesi i capi 
Achei si veda la nota ad loc. di Jebb 1896: «those διοτρεφεῖς βασιλεῖς like Ajax, who, in 
true Homeric spirit, are conceived as μεγάθυμοι, μεγαλόψυχοι above common men». 

113  Il coro, se si pone in una posizione di forte dipendenza nei confronti di Aiace, 
riconosce qui un principio di mutualità tra l’eroe e l’esercito acheo, cf. Hesk 2003, 
48: «what the Chorus express at this point is a notion of interdipendence, reciprocity 
and alternating support within a community», il quale aggiunge finemente come (49) 
«ironically, Ajax will call on the vital support of his sailor-chorus for the protection of 
his partner and son (565-71)»: l’ironia è ancora più forte se si considera, come si è già 
notato, che tra le prime parole che Aiace pronuncia nel dramma vi è una richiesta di 
soccorso ai marinai salaminii (vv. 356-61).



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 93
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

maggiormente distintiva. Per citare una delle prime occorrenze 
nell’Iliade, si pensi al passo della Teichoskopia in cui Elena presenta 
l’eroe a Priamo attraverso il singolo verso οὗτος δ’ Αἴας ἐστὶ πελώριος 
ἕρκος Ἀχαιῶν (Il. 3.229). Pur nella concisione114 è significativo che 
Elena focalizzi l’attenzione sulle due caratteristiche principali di 
Aiace: la possanza fisica (πελώριος) e il suo ruolo difensivo (ἕρκος 
Ἀχαιῶν).115 

Per quanto concerne specificatamente la metafora della ‘torre 
di difesa’ nella parodo, andrà in primis rilevato come in Omero lo 
scudo gigantesco di Aiace sia paragonato proprio a una torre nel 

114  Segal 1981, 113 definisce il verso «monumental line». Elena dedica tre versi ad 
Agamennone (vv. 178-80), e tre a Odisseo (vv. 200-2), sul cui conto segue però un’ampia 
digressione da parte di Antenore in merito all’ambasceria condotta dall’eroe a Troia 
prima della guerra. Leaf 1900, ad loc. rilevava con stupore come «it is remarkable that 
Aias should be dismissed in one line (cf. on B 557), and Diomedes altogether omitted», 
cf. anche Kirk 1985 ad loc., il quale ritiene intenzionale la concisione da parte del poeta 
dell’Iliade. L’imponenza fisica di Aiace è già espressa tuttavia nella domanda che lo 
stesso Priamo rivolge a Elena ai vv. 226-7 τίς τὰρ ὅδ’ ἄλλος Ἀχαιὸς ἀνὴρ ἠΰς τε μέγας 
τε / ἔξοχος Ἀργείων κεφαλήν τε καὶ εὐρέας ὤμους. Aiace condivide d’altronde con Ares 
l’epiteto πελώριος ‘gigantesco’, ed è paragonato nell’incedere imperioso al dio in Il. 
7.208-9, cf. Pattoni 1990, 101, nota 8 e Kirk 1985 ad Il. 3.226. 

115  Il. 3.229. La formula clausolare ἕρκος Ἀχαιῶν ricorre in totale tre volte nell’Iliade 
in riferimento ad Aiace (oltre al luogo citato, si tratta di Il. 6.5 Αἴας δὲ πρῶτος Τελαμώνιος 
ἕρκος Ἀχαιῶν e Il. 7.211 τοῖος ἄρ’ Αἴας ὦρτο πελώριος ἕρκος Ἀχαιῶν), cf. Stoevesandt 
2008 ad Il. 6.5: «die Apposition ‘Schutzwehr der Achaier’ wird wie ein distinktives 
Epitheton gebrauch». In un solo caso, invece, il termine ἕρκος è impiegato nei poemi con 
il medesimo valore metaforico, e se si tratta significativamente di Achille (Il. 1.283-4 ὃς 
μέγα πᾶσιν / ἕρκος Ἀχαιοῖσιν πέλεται πολέμοιο κακοῖο), l’espressione tuttavia costituisce 
un unicum e non presenta tratti di formularità. Un nesso formulare simile e con valenza 
analoga è οὖρος Ἀχαιῶν «guardiano degli Achei», impiegato esclusivamente per Nestore 
in Omero (Il. 8.80, 11.840, 15.370, 659, Od. 3.411): la iunctura in questo caso esprime non 
tanto la difesa fisica quanto la provvida lungimiranza dell’anziano di Pilo. La metafora 
del ‘recinto’, ‘torre’, ‘baluardo’ di difesa applicata a un eroe rimonta probabilmente a 
una tradizione molto antica di lingua poetica indoeuropea, su cui cf. Schmitt 1967, 282 
ss. e West 2007, 454-5. Il nesso ἕρκος Ἀχαιῶν sarà ripreso in seguito solo da Pindaro 
in Pae. 6.85 (fr. D6, 85 Rutherford = fr. 52f, 85 S.-M.) e da Quint. Smyrn. 3.449. Per 
quanto concerne il ruolo difensivo di Aiace, esso si esplica soprattutto nel corso dei 
canti XII-XV durante la battaglia presso le navi laddove l’eroe rappresenta in più 
occasioni l’estremo baluardo di salvezza per il contingente greco, cf. van der Valk 1952, 
271; Trapp 1961, 273; Kirk 1990, 156; Di Benedetto 1994, 217-21; Heubeck 2007, 302; 
Graziosi, Haubold 2010, 78. Aiace partecipa inoltre alla lotta per la difesa del corpo di 
Patroclo e nell’Etiopide e nella Piccola Iliade sarà strenuo difensore di quello di Achille, 
riportandolo presso le navi, cf. Aeth. fr. 3 Bernabé (= fr. 3 West) e Il. parv. fr. 2 Bernabé 
(= fr. 2 Davies = fr. 2 West), su cui si vedano West 2013, 152, 176 e Scafoglio 2017, 50‑2. 
Sul ruolo di Aiace nei due poemi ciclici cf. Scafoglio 2017, 78-102. Come noto, Aiace è 
anche l’unico fra gli eroi maggiori a non dimostrare la propria prodezza nel corso di 
un’aristia; a questo proposito, tuttavia, V. Di Benedetto (1994, 221). ha messo bene in 
luce come questo sia proprio il segno del suo ruolo esclusivo di ‘baluardo degli Achei’: 
«non si può parlare, è vero, per Aiace di un’aristia nel senso proprio del termine, come 
si può fare a proposito di Diomede, Teucro, Agamennone, Idomeneo. E tuttavia, i quattro 
segmenti relativi alla difesa delle navi da parte di Aiace [...] con Aiace che resiste al 
limite del possibile e dimostra la sua forza pur mentre è costretto a cedere, tutti insieme 
questi segmenti costituiscono la vera aristia di Aiace». 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 94
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

verso formulare Αἴας δ’ ἐγγύθεν ἦλθε φέρων σάκος ἠΰτε πύργον (3× 
Il.);116 ma ancora più significativo è il passo odissiaco già incontrato 
della Nekyia. Qui Odisseo, infatti, rivolgendosi direttamente ad 
Aiace, definisce il suicidio dell’eroe quale la perdita del principale 
«baluardo» dell’esercito (Od. 11.556): τοῖος γάρ σφιν πύργος ἀπώλεο.117

Nella poesia postomerica anteriore a Sofocle la metafora della 
torre difensiva è alquanto rara e si ritrova solo in Alceo fr. 112.10 V. 
(= fr. 112.10 Liberman) ἄνδρες γὰρ πόλιος πύργος ἀρεύιος e in Callino 
fr. 1.20 W.2 ὥσπερ γάρ μιν πύργον ἐν ὀφθαλμοῖσιν ὁρῶσιν.118 Sofocle se 
ne servirà anche nel quarto stasimo dell’Edipo Re, per caratterizzare 
con dolente ironia la figura di Edipo, il salvatore di Tebe divenuto 
con atroce paradosso agli occhi del coro paradigma dell’infelicità dei 
mortali (OT 1200-1): θανάτων δ’ ἐμᾷ / χώρᾳ πύργος ἀνέστας.

Rispetto all’immagine della parodo, è dunque possibile che sia le 
metafore iliadiche di Aiace ‘baluardo degli Achei’, che soprattutto 
le dolenti parole di Odisseo all’eroe nella Nekyia «sei morto, tu, una 
tale torre per loro»119 abbiano potuto ispirare la metafora della torre 
difensiva nel corale. 

Nell’espressione sofoclea πύργου ῥῦμα πέλονται si possono 
rintracciare anche ulteriori echi epico-omerici. Rispetto al sostantivo 
ῥῦμα, che governa il genitivo πύργου, si dovrà rilevare come il lemma 
non sia epico, ma rappresenti una vox tragica piuttosto preziosa.120 

116  Il. 7.219, 11.485, 17.128. Lo schol. ad 19c [p. 19 Christodoulou] cita il parallelo 
di questo verso omerico a proposito dell’espressione al v. 19 del prologo Αἴαντι τῷ 
σακεσφόρῳ, precisando che la scelta dell’epiteto è οὐχ ἁπλῶς ὁπλοφόρῳ, ἀλλὰ κατ’ 
ἐξοχήν. Su questo passo si veda Davidson 2006, 25-30. Sullo scudo gigantesco di Aiace 
nell’Iliade cf. Page 1959, 232-5; Hainsworth 1993 ad Il. 11. 26-7 e Kirk 1990 ad Il. 7.219 
con bibliografia: è possibile che il paragone con la torre concernesse sia la forma e le 
dimensioni dello scudo, che la tattica di combattimento dell’eroe che si proteggeva 
dietro di esso. In generale sulle armi e sulla modalità di combattimento di Aiace cf. 
Whallon 1966; Greco 2002; Scafoglio 2017, 23-6.

117  Entrambi i paralleli sono tradizionalmente segnalati nei commenti a partire da 
Lobeck 1866, e come nota da ultimo P. Demont (2022, 141): «Sophocle joue certainment 
sur ces échos».

118  Rispetto al topos per cui unica difesa della città sono i suoi cittadini Finglass 
2011, ad loc. rinvia anche ad Aesch. Pers. 349 ἀνδρῶν γὰρ ὄντων ἕρκος ἐστὶν ἀσφαλές. 
La iunctura πύργος ἀσφαλής ricorre invece in Eur. Med. 390, e cf. anche Eur. Alc. 311 
καὶ παῖς μὲν ἄρσην πατέρ’ ἔχει πύργον μέγαν. 

119  Nel passo della Nekyia, inoltre, πύργος non è l’unico parallelo lessicale con la 
parodo: come si è visto, Aiace è definito nell’apostrofe di Odisseo in Od. 11.553 Αἶαν, 
παῖ Τελαμῶνος, esattamente come nell’antistrofe del corale al v. 183 παῖ Τελαμῶνος; 
e l’invito a rispondere rivolto da Odisseo all’eroe in Od. 11.561 ἀλλ’ ἄγε δεῦρο, ἄναξ 
ricorda quello del coro ad Aiace ad alzarsi al v. 192 ἀλλ’ ἄνα ἐξ ἑδράνων, oltre al fatto 
che l’eroe è definito parimenti ἄναξ anche nella parodo ai vv. 166 e 190, su cui cf. infra, 
e cf. anche Pattoni 1990, 105, nota 26.

120  Cf. Aesch. Suppl. 85, TrGF III F 353.2 ed Eur. Heracl. 260, dove il lemma è hapax, 
come in Sofocle. La voce tende a scomparire nella poesia successiva, cf. l’attestazione 
isolata in Lyc. Alex. 507.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 95
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

È merito di Jebb,121 tuttavia, aver indicato come il valore del verbo 
ἐρύομαι di ‘difendere una città’ sia già omerico, cf. e.g. Il. 6.403 οἶος 
γὰρ ἐρύετο Ἴλιον Ἕκτωρ.122 Ed è significativo che quest’ultimo sia 
impiegato nell’Aiace proprio a proposito dell’eroe quando Teucro, 
deprecando la mancanza di riconoscenza di Agamennone nell’esodo 
(vv. 1266-7), rievoca l’episodio della battaglia alle navi in cui Aiace 
si rivelò decisivo per la salvezza degli Achei (v. 1276): ἐρρύσατ’ ἐλθὼν 
μοῦνος. Per quanto concerne invece il verbo πέλονται (hapax in Sofocle 
nella forma di terza persona plurale), esso occupa la posizione 
clausolare nel dimetro anapestico secondo una collocazione che è 
tradizionale nell’epos: in Omero la medesima forma verbale πέλονται 
occorre infatti sempre in clausola nell’esametro (4× Il., 12× Od.).123 
Di più, la sostituzione del dattilo all’anapesto proprio nel secondo 
metro ῥῦμα πέλονται riproduce il medesimo pattern metrico-ritmico 
della sequenza in dieresi bucolica nell’esametro: anche questa chiusa 
è frequente nei poemi con il verbo πέλονται, cf. e.g. le clausole ἤϊα 
πέλονται (Il. 13.103), πάντα πέλονται (Il. 13.632), ἔργα πέλονται (Od. 
10.223). 

 La iunctura πύργου ῥῦμα nella sua concisione esprime dunque con 
forte concentrazione i concetti di protezione e di difesa. Rispetto 
all’interpretazione specifica dell’espressione andrà rigettata 
l’interpretazione degli scoli, secondo cui essa, con genitivo oggettivo, 
varrebbe ‘debole difesa della città, del bastione’:124 già Lobeck125 
aveva visto come l’espressione infatti «nihil aliud significat quam 
simplex πύργος […] homo autem, qui turris instar alios protegit, et 
ῥῦμα πύργου sive πυργοειδές vocari potest», interpretando πύργου 

121  Jebb 1896, ad loc. con rinvio anche a OT 72 δρῶν ἢ τί φωνῶν τήνδ’ ἐρυσαίμην πόλιν.

122  Proprio il significato di ‘salvare, proteggere’ una città o in generale la comunità 
dei cittadini, è tra i più frequenti del verbo nell’epos, cf. LfgrE, s.v. «ἐρύμαι, -ομαι» 1aα 
(B. Mader).

123  Cf. anche Hes. Op. 808, H. Hom. Merc. 4.454. 

124  Cf. scholl. 159a <σφαλερὸν... ῥῦμα:> ἀντὶ τοῦ ἀσθενὴς φυλακή, 159d <πύργου:> 
πόλεως, e 159e <ῥῦμα:> φύλαγμα [p. 55 Christodoulou]. 

125  In opposizione all’interpretazione di Hermann, cf. Ellendt 1872, s.v. «πύργος»: 
«traslate praesidium. Recte Lob. pro πύργος dici existimat; Herm. Civitatis munimentum 
explicat, quasi πύργος civitatem significet». Untersteiner 1934, ad loc. rileva come 
l’impiego del genitivo appositivo sia dovuto «allo scopo di esprimere in modo particolare 
l’essenza di un sostantivo; l’aggettivo ne esprimerebbe solo una proprietà» (corsivo 
nell’originale), con rinvio a Kühner – Gerth 2, 1.261. Schneidewin, Nauck, Radermarcher 
1913 ad loc. per il costrutto riportano il parallelo sofocleo di Tr. 615 σφραγῖδος ἕρκει, 
oltre a Eur. IA 189 ἀσπίδος ἔρυμα. Seguono l’interpretazione dello scoliasta Jebb 1896 
(cf. nota ad loc. «protection, garrison, for the city walls»), e di recente anche Lloyd-
Jones 1994, ad loc. («small men without the aid of a great men are unsafe guardians of 
a wall»): concordo tuttavia pienamente con Campbell 1907, 51: «Jebb says ‘protection, 
garrison for the city walls’ [...] Not, ‘tower of defence’. Hermann likewise rejected the 
latter interpretation as ‘less simple’. To me it still appears more poetical. If this is an 
error, I am not ashamed to err with Lobeck».



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 96
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

come genitivo di definizione o appositivo.126 E la dimostrazione viene 
proprio da Omero, come prontamente argomentava lo stesso Lobeck: 
«Ajacem ipsum Homerus πύργον Achaeorum vocat Od. XI 556». 
Ulteriori due prove, questa volta interne, possono essere addotte. 
La prima è un passo parallelo. Nel terzo stasimo i coreuti impiegano 
la medesima metafora nuovamente nei confronti di Aiace ai vv. 1211-
13 dell’antistrofe: καὶ πρὶν μὲν ἐννυχίου δεί- / ματος ἦν μοι προβολὰ 
καὶ / βελέων θούριος Αἴας «prima nei confronti delle tème notture e 
delle lance nemiche, per noi il riparo era Aiace impetuoso». Ora che 
Aiace è morto, il coro rimpiange la sicurezza che l’eroe rappresentava 
rispetto alle proprie incertezze e la protezione che egli garantiva 
in battaglia impiegando il termine προβολή, ‘schermo, parapetto’. Il 
lemma indica metaforicamente la costante difesa che Aiace costituiva 
per i suoi uomini: si noti in particolare la pregnanza del prefisso 
προ-, che esprime il medesimo concetto di ‘fonte di riparo’ della 
iunctura πύργου ῥῦμα della parodo. Il secondo argomento, invece, 
è rappresentato dal discorso che Teucro pronuncia di fronte ad 
Agamennone, significativamente nel quarto episodio successivo al 
terzo stasimo, nel quale Aiace è ricordato proprio nel suo ruolo di 
difensore estremo degli Achei. In particolare, Teucro rammenta il 
momento di massima difficoltà per gli Achei, quando i Troiani avevano 
appiccato il fuoco alle navi, ed Ettore si apprestava a penetrare 
nell’accampamento: se non fosse stato per l’intervento in extremis 
di Aiace, quella sarebbe stata la fine per i Greci. Teucro deplora 
inoltre con mestizia l’ingratitudine di Agamennone nei confronti di 
chi gli ha di fatto salvato la vita (vv. 1266-82). Il passo è un’allusione 
precisa agli episodi iliadici della battaglia presso le navi nei canti 
XII-XVI.127 Si è visto come la metafora della ‘torre di difesa’ che 
contraddistingue Aiace nell’Iliade alla quale allude la similitudine 
della parodo dell’Aiace rinvii agli stessi eventi del poema. 

Questa dimensione di Aiace come ‘protettore, è evocata d’altronde 
anche nel prosieguo delle riflessioni del coro nella parodo, dopo la 
menzione della metafora del πύργος. I coreuti, procedendo nella 
riflessione sull’invida nei confronti dei ‘grandi’, si dicono impotenti 
a fronteggiare le tumultuose accuse della massa dei soldati achei 
istigata dai comandanti (v. 164), confessando di essere incapaci di 
«difendersi» da soli senza Aiace (v. 166): ἀπαλέξασθαι σοῦ χωρίς, ἄναξ. 

126  Cf. Finglass 2011, ad loc.: «πύργου ῥῦμα forms a single idea, ‘protection which 
consists in a tower’ and hence ‘tower of defence’ (Campbell after Lobeck)»; cf. anche 
Garvie 1998, ad loc. 

127  Il resoconto di Teucro si discosta tuttavia in parte dagli eventi che hanno luogo 
nell’Iliade, con l’intento di accentuare il ruolo di Aiace: l’eroe non combatte da solo nel 
poema ed è costretto alla fine a ritirarsi di fronte a Ettore che è sorretto dall’appoggio 
divino di Zeus e appicca il fuoco alla nave di Protesilao (Il. 16.112-23), cf. Finglass 2011, 
490 e Gregory 2017, 139-40.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 97
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

L’impiego del verbo ἀπαλέξω risulta pregnante. La forma semplice 
ἀλέξω è lemma precipuamente omerico, con il valore di ‘difendere, 
proteggere’. Spesso si tratta per gli eroi di salvarsi dal pericolo 
supremo, costituito dalla morte, cf. e.g. il nesso formulare ἀλεξήσειν 
κακὸν ἦμαρ (Il. 20.315, 21.374) e Il. 17.365 ἀλεξέμεναι φόνον αἰπύν. Più 
frequentemente il verbo indica, soprattutto nell’Iliade, la difesa da 
opporre nei confronti dei nemici sul campo di battaglia. Inoltre, ἀλέξω 
presenta al medio in Omero il significato intransitivo di ‘difendersi’, 
lo stesso che si ha nella parodo dell’Aiace, cf. e.g. Il. 11.348, 13.475, 
Od. 18.62. Il verbo occorre nell’Iliade più di una volta in relazione 
allo stesso Aiace; in Il. 11.469 Menelao incita l’eroe a seguirlo per 
difendere Odisseo oppresso dai Troiani. In altri due passi dove Aiace 
svolge un ruolo da protagonista il lemma ricorre all’interno del verso 
formulare ὥς ἔφαθ’, οἳ δὲ καὶ αὐτοὶ ἀλέξασθαι μενέαινον, in cui presenta 
proprio il significato medio di ‘difendersi’: in Il. 15.565 al termine di 
un discorso di sprone dell’eroe ai compagni, incentrato sul sentimento 
della vergogna e del pudore, perché arginino i Troiani proteggendo le 
navi; e in Il. 16.562 in cui si tratta dei due Aiaci, smaniosi di ricacciare 
i Troiani per impossessarsi delle spoglie di Sarpedonte caduto. 

Per quanto concerne invece il verbo composto ἀπαλέξω impiegato 
da Sofocle, esso è molto più raro e indica nelle sue due uniche 
attestazioni in Omero la difesa da parte di una divinità, sottolineando 
ulteriormente il dato della protezione, appannaggio di una figura 
divina: Atena in Od. 17.364 dichiara a Odisseo che non salverà 
nessuno tra i pretendenti dalla vendetta che li attende per mano 
dell’eroe; mentre Ermes in Il. 24.371, sotto le spoglie di un giovane, 
rassicura Priamo che ha buone intenzioni e desidera proteggere il 
re che si reca da solo nella notte nell’accampamento nemico. Dopo 
Omero il composto ἀπαλέξω è rarissimo nella poesia d’età arcaico-
classica, dove oltre che in Sofocle occorre solo in un passo delle 
Supplici di Eschilo, in cui è riferito alla protezione che le Danaidi 
invocano di ottenere da parte di Zeus per stornare le nozze con gli 
Egizi (v. 1052): significativamente in lyricis, e ancora in relazione 
a una divinità. Nel poeta di Colono il lemma, con l’esclusione di un 
frammento dell’Ipponoo privo di contesto,128 è attestato soltanto nella 
parodo dell’Aiace. La ripresa epico-omerica nel verso ἀπαλέξασθαι 
σοῦ χωρίς, ἄναξ è evidente, così come la sua connotazione difensiva, 
ulteriormente sottolineata dall’appello ad Aiace attraverso il vocativo 
ἄναξ, anch’esso epiteto di ascendenza evidentemente omerica. 
L’attributo presenta parimenti una forte connotazione salvifica, 
e ritorna più avanti anche nell’antistrofe all’interno della sezione 
lirica della parodo, dove il coro esorta Aiace a uscire dalla tenda per 

128  Si tratta di TrGF IV F 303, costituito dal singolo lemma ἀπαλέξασθαι: 
significativamente, però, la medesima forma medio-passiva attestata nell’Aiace e già 
in Omero. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 98
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

dissipare le accuse che circolano sul suo conto (v. 190): μὴ μή, ἄναξ.129 
A questo proposito risulta significativo come il medesimo epiteto 
occorra un’unica volta in Omero in relazione all’eroe, proprio nel 
passo della Nekyia che si è esaminato in precedenza, e similmente 
all’interno di un’apostrofe rivolta ad Aiace a mostrarsi da parte di 
Odisseo (Od. 11.561): ἀλλ’ ἄγε δεῦρο, ἄναξ. 

Rispetto al riuso del verbo omerico (ἀπ)αλέξω, tuttavia, emerge 
un ulteriore dato di maggior importanza, che sanziona il mutamento 
paradossale della relazione di Aiace con la collettività degli Achei 
rispetto alla situazione dell’Iliade. Il lemma, infatti, designa 
tradizionalmente in Omero la difesa nei confronti del contingente 
nemico, come nel caso dei passi iliadici che riguardano Aiace, in cui 
l’eroe protegge i suoi contro i Troiani. Nella parodo, invece, i coreuti si 
dicono impotenti a difendersi contro gli stessi Achei: la protezione che 
essi chiedono ad Aiace, non riguarda più una minaccia esterna, ma è 
penetrata all’interno della medesima comunità dei Greci, incrinando 
i normali rapporti di philia. Ed è inoltre significativo come i coreuti, 
mentre cantano la parodo, non siano ancora al corrente delle reali 
intenzioni di vendetta contro i comandanti Achei che hanno mosso 
Aiace: l’impiego del verbo suggerisce però ironicamente come l’eroe 
che era stato il massimo difensore dei suoi si sia tramutato in un 
antagonista, al pari di un ‘nemico’ esterno, come i Troiani nell’Iliade. 

Un discorso analogo, e ancor più significativo, può essere fatto a 
proposito della metafora della ‘torre’ di difesa. La iunctura σφαλερὸν 
πύργου ῥῦμα rappresenta infatti un caso particolare di recupero di 
materiale epico-omerico. Essa di per sé presenta una colorazione 
epicheggiante meno scoperta rispetto alle locuzioni esaminate finora 
all’interno della sezione anapestica. L’espressione non è riferita 
direttamente ad Aiace, come ci si potrebbe aspettare nel corale 
della tragedia in cui l’eroe è dipinto con i tratti più manifestamente 
iliadici quale il torreggiante baluardo degli Achei, fonte di riparo 
per i suoi uomini, l’avvoltoio maestoso dallo sguardo truce. La 
metafora si riferisce invece agli σμικροί, la massa indistinta e 
inferiore dell’esercito: il senso denotativo dell’espressione, infatti, è 
che costoro, senza il supporto degli eroi maggiori, cui naturalmente 
anche Aiace appartiene (v. 158: μεγάλων χωρίς), mettono a repentaglio 
la salvezza dell’esercito, sono cioè un bastione destinato a franare su 
se stesso. In questo senso è pregnante il predicativo σφαλερόν130 che 

129  Nell’espressione μὴ μή, ἄναξ (adottando un’emendazione di Blaydes che elimina 
un pronome di seconda persona intrusivo nella paradosi μὴ μή, μ’ ἄναξ) lo iato prima 
di ἄναξ – che ricorre di norma in Omero – appare anch’esso giustificabile proprio come 
un tratto epico, cf. Lloyd-Jones, Wilson 1990b, 14 e Finglass 2011, ad loc. 

130  L’aggettivo σφαλερός non si trova attestato prima di Eschilo e rappresenta una 
voce estremamente rara in tragedia, cf. e.g. Aesch. Eum. 375; Eur. Suppl. 508, IA 21: 
sia in Eschilo che in Sofocle il lemma costituisce un hapax. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 99
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

sanziona la precarietà della comunità disunita a causa dell’invidia. 
L’implicazione nel ragionamento del coro è che l’esercito acheo ha 
quindi bisogno del supporto di Aiace, il quale costituisce il vero 
πύργος solido e stabile, in grado di salvaguardare il gruppo. 

Ma su un piano connotativo, se la metafora della torre in virtù 
delle risonanze epico-omeriche che presenta non può non rinviare 
simbolicamente ad Aiace, il fatto che Sofocle abbia scelto di non 
applicarla direttamente all’eroe ma di focalizzare l’immagine sul 
cedimento della torre appare significativo. Il tracollo potenziale 
del πύργος rappresenta in questo senso un’allusione ironica al 
sovvertimento della sorte che nei fatti ha travolto l’eroe: attraverso 
il massacro del bestiame, infatti, che per i coreuti rappresenta 
ancora solo la voce della calunnia, Aiace ha compiuto un gesto che 
è destinato a escluderlo definitivamente dai legami con la comunità 
e che condurrà l’eroe ‘baluardo degli Achei’ a non poter non solo più 
difendere i propri sottoposti, ma neppure se stesso, conducendolo 
al suicidio.131 Inoltre, la riflessione dei coreuti sui valori della 
concordia e sul principio di mutuo supporto e interdipendenza tra i 
vari membri della collettività rievoca il ruolo di Aiace nell’Iliade, al 
servizio dell’esercito greco. In questa prospettiva, allora, come già 
nel caso del nesso αἴθωνι σιδήρῳ riferito alla spada, il crollo della torre 
simboleggia anche la rottura della relazione di philia tra Aiace e gli 
Achei e il suo rovesciamento in un rapporto di irriducibile ostilità: 
dopo il tradimento del proprio valore vissuto dall’eroe a causa della 
mancata aggiudicazione delle armi di Achille il legame di charis 
reciproca che legava l’eroe ai compagni è stato spezzato.132 

Grazie anche alla ripresa di lessemi e di metafore omeriche 
con uno scarto rispetto al modello, nella parodo Sofocle presenta 
quindi Aiace sotto una luce sinistra, facendo già emergere uno dei 
temi concettuali cardine della tragedia: la possibilità che colui che 
ha rappresentato l’eroe protettore per eccellenza nella resistenza 
estrema contro l’assalto troiano, sacrificandosi per i suoi quando 
Achille abbandona gli Achei, si tramuti paradossalmente da baluardo 
difensivo in assassino dei propri compagni. L’obiettivo dell’assalto 
omicida di Aiace, infatti, non erano le mandrie, sulle quali Atena ha 
sviato la foga assassina dell’eroe, ma gli stessi capi Achei, responsabili 
della mancata assegnazione delle armi di Achille. 

131  Cf. Segal 1981, 113: «in applying the tower metaphor not to Ajax, but to his 
enemies, Sophocles indicates the disruptions in Ajax’ relation to his society and his 
heroic values».

132  Sul tema, centrale nel dramma, dei rapporti di philia cf. Blundell 1989, 60-105. 
L’instabilità dell’amicizia, «porto infido» per gli uomini (v. 683: βροτῶν ἄπιστός ἐσθ’ 
ἑταιρείας λιμήν), costituirà una delle riflessioni chiave di Aiace nella Trugrede (vv. 
678-83), inserita nella più ampia meditazione sul trascorrere del tempo e sul mutare 
della sorte.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 100
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Questo della vendetta omicida contro i suoi è un episodio della 
saga di Aiace che non è attestato altrove prima di Sofocle, e potrebbe 
essere stato introdotto dal poeta nel suo dramma.133 Tale versione 
del mito consente alla tragedia di Aiace di ripercorre la parabola 
di Achille nell’Iliade, portandola però a conseguenze ancora più 
estreme:134 l’offesa subita da Achille conduce alla dinamica della 
menis, del rancore, della vendetta, del senso di ingiustizia. Sono 
tutte passioni che Aiace rivive nel dramma, ma con una crudeltà, 
un risentimento, un odio contro i propri philoi che arriva all’atto 
dell’omicidio pianificato, e sventato solo grazie all’intervento di 
Atena.135 

Se l’Iliade è anche una meditazione su una passione umana, l’ira, 
inestirpabile forse se è con essa che il poema principia, l’Aiace allo 
stesso modo costituisce anche una riflessione sugli istinti più neri 
e ferini dell’uomo, fino a presentare in scena un eroe dominato 
da un’inesorabile efferatezza che lascia a tratti sgomenti. Le due 
immagini della parodo, della torre difensiva e della spada che 
balena nella notte, assurgono a emblemi potenti delle disposizioni 
antitetiche che si annidano nell’animo dello stesso protagonista: la 
dicotomia emerge con maggiore evidenza grazie alla ripresa variata 
e originale di un nesso formulare e di una metafora di ascendenza 
omerica che sottolineano il ruolo opposto che Aiace incarna nella 
tragedia rispetto alla funzione che aveva nell’Iliade.

2.1.6	 I ‘colpi’ che non perdonano degli dèi (v. 137) 

Nel primo sistema anapestico i coreuti indicano due possibilità per 
cui sono normalmente in apprensione per Aiace: un intervento di 
Zeus o le voci infamanti dei Danai (vv. 137-8): σὲ δ’ ὅταν πληγὴ Διὸς ἢ 

133  Cf. Heath, Okell 2007, 366 e Finglass 2011, 38-9. 

134  Sulla caratterizzazione di Aiace come ‘iper-omerica’ in rapporto ad Achille 
cf. Winnington-Ingram 1980, 17-19; Goldhill 1986, 156; Hesk 2003, 33, 59, 140-
1; Finglass 2011, 148; Paduano 2016; Gregory 2017, 148. Charles Segal (1993, 66), 
discutendo dell’opposizione maschile/femminile nel dramma definisce il protagonista 
«hypermasculine hero».

135  Aiace non esprimerà mai alcun pentimento rispetto al proprio piano notturno 
di assalire i capi Achei nel corso della tragedia. Al contrario, nel primo episodio, una 
volta tornato in sé, si dispera a più riprese per avere fallito. L’eroe è esasperato dall’ira 
perché i suoi nemici sono sfuggiti alla sua aggressione (vv. 372-6) e vorrebbe uccidere 
ora Odisseo e gli Atridi e morire subito dopo lui stesso (vv. 387-91); lamenta poi il fatto 
che la follia ha impedito il compiersi del suo piano: se esso fosse andato in porto, i 
comandanti Achei non potrebbero mai più pronunciare in futuro un giudizio iniquo come 
quello delle armi di Achille poiché sarebbero morti (vv. 445-9). L’espressione dell’odio 
raggiunge infine il suo apice nel monologo del suicidio quando Aiace, prima di uccidersi, 
maledice gli Atridi e invoca le Erinni vendicatrici affinché causino non soltanto la morte 
dei comandanti, ma la strage dell’intero esercito greco (vv. 837-44). 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 101
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

ζαμενὴς / λόγος ἐκ Δαναῶν κακόθρους ἐπιβῇ. L’espressione πληγὴ Διός 
«colpo di Zeus» sembra rinviare a due episodi omerici nei quali è 
coinvolto direttamente Aiace nell’Iliade. Nel XIII canto l’eroe rinfaccia 
a Ettore che se gli Achei sono indietreggiati ciò è stato determinato 
da Zeus (vv. 811-12): οὔ τοί τι μάχης ἀδαήμονές εἰμεν, / ἀλλὰ Διὸς μάστιγι 
κακῇ ἐδάμημεν Ἀχαιοί. Compare qui la locuzione Διὸς μάστιγι, nella 
quale la ‘frusta’ indica metaforicamente la velocità e la violenza del 
fulmine, l’arma canonica del dio, con cui egli ha domato i Greci.136 
Nel XIV canto, durante il duello tra Ettore e Aiace, l’eroe troiano 
colpito da un masso imponente scagliato da Aiace cade a terra, 
paragonato a una quercia sradicata da un fulmine di Zeus (v. 414): 
ὡς δ’ ὅθ’ ὑπὸ πληγῆς πατρὸς Διὸς ἐξερίπῃ δρῦς. In questo caso occorre 
proprio il termine πληγή nella iunctura ὑπὸ πληγῆς πατρὸς Διός, molto 
simile all’espressione πληγὴ Διός della parodo. Nel presente passo 
iliadico il paragone con l’arma micidiale del Cronide ha la funzione 
di mostrare la spaventosa potenza del lancio del masso da parte di 
Aiace, che mette fuori combattimento Ettore, il quale cade svenuto.137 
È possibile che Sofocle avesse in mente forse proprio questo episodio: 
il precedente omerico in cui la πληγή di Zeus esprime la forza del 
colpo inferto da Aiace avrebbe una funzione ironica rispetto alla 
situazione della parodo nella quale l’eroe è immaginato dai coreuti 
come lui stesso colpito da Zeus. L’espressione sofoclea sembra avere 
un significato generale e metaforico e indicare una sventura che si sia 
abbattuta sull’eroe per volere del Cronide;138 sulla base di Il. 16.816 
θεοῦ πληγῇ, dove il termine indica concretamente il colpo inferto 
da Apollo contro la schiena di Patroclo, si potrebbe tuttavia anche 
immaginare che il coro stia immaginando Aiace come effettivamente 
ferito o in pericolo. Proprio quest’ultima locuzione ritorna identica 
nella tragedia, nel primo episodio successivo al canto (vv. 278-9: θεοῦ 
/ πληγῇ), dove è nuovamente pronunciata dai coreuti e si riferisce 
ancora a una sciagura di origine divina. In questo caso, però, per 
spiegare il dolore che ha colpito Aiace divenuto lucido e resosi conto 
del proprio gesto ridicolo e vergognoso: i marinai salaminii, infatti, 
non riescono a comprendere le ragioni di questo nuovo malessere 
dell’eroe, dopo che la follia lo ha abbandonato. Se nel caso della 
parodo l’ipotesi di un intervento divino è in parte vera, dal momento 
che il massacro delle mandrie è stato provocato da Atena, in questo 

136  La metafora della frusta del Cronide è tradizionale, cf. Il. 12.37 con Janko 1994, 
145. Il passo iliadico è richiamato da Garvie 1998, ad loc. 

137  Cf. Krieter-Spiro 2015, 196 ad Il. 14.414: «the god’s terrifying weapon exposes the 
frightful power of Aias’ throw». Il possibile modello omerico è richiamato da Stanford 
1963 e Garvie 1998, ad loc. 

138  Similmente in Aesch. Ag. 367 l’espressione Διὸς πλαγάν, che occorre parimenti 
in lyrics nel primo stasimo della tragedia, indica la punizione di Zeus, in qualità di 
difensore degli ospiti, che si è abbattuta sui Troiani a causa di Paride. 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 102
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

secondo passo essa è del tutto erronea, poiché la sofferenza di Aiace 
è dovuta esclusivamente alla consapevolezza delle proprie azioni. 

Infine, il fatto che nella parodo il coro per indicare la fonte della 
propria angoscia accosti la possibilità di un intervento soprannaturale 
di Zeus alle violente accuse degli Achei contro l’eroe, conferisce 
enfasi al tema della reputazione di Aiace, che rappresenta infatti il 
focus dei versi immediatamente successivi. 

2.1.7	 Le ‘splendide armi’ insanguinate: una vendetta 
‘disumana’ (vv. 177, 181)

Nella prima strofe della sezione lirica della parodo il coro enumera una 
serie di ipotetiche spiegazioni rispetto al movente che avrebbe spinto 
Aiace ad assalire le mandrie. L’unica possibilità nella prospettiva 
dei coreuti è che l’eroe sia stato oggetto della vendetta punitiva di 
una divinità, e in particolare sono avanzate come potenziali ragioni 
dell’ira divina la mancata dedica di spoglie di guerra o dell’offerta 
sacrificale di cervi ad Artemide, oppure il diniego superbo del 
riconoscimento dell’aiuto di Ares in battaglia (vv. 172-81): 

ἦ ῥά σε Ταυροπόλα Διὸς Ἄρτεμις – � στρ.
ὦ μεγάλα φάτις, ὦ
μᾶτερ αἰσχύνας ἐμᾶς  –
ὥρμασε πανδάμους ἐπὶ βοῦς ἀγελαίας,� 175
ἦ πού τινος νίκας ἀκαρπώτου χάριν,
ἦ ρα κλυτῶν ἐνάρων
ψευσθεῖσ’ ἀδώροις εἴτ’ ἐλαφαβολίαις
ἢ χαλκοθώραξ σοί τιν’ Ἐνυάλιος
μομφὰν ἔχων ξυνοῦ δορὸς ἐννυχίοις� 180
μαχαναῖς ἐτείσατο λώβαν;

Forse Artemide Tauropola, la figlia di Zeus – 
o voce possente, madre della 
nostra vergogna –
ti ha spinto contro le mandrie di bestiame comuni,� 175
perché l’hai privata del tributo che le spettava di una vittoria,
oppure forse di illustri spoglie di guerra, o ancora
l’hai defraudata del tributo di una caccia di cervi?
O invece è forse stato Enialio, il dio dalla corazza di bronzo,
risentito perché hai disprezzato il suo aiuto in battaglia,� 180
ad aver ottenuto vendetta con un agguato notturno?



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 103
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

In questi versi vi sono due espressioni che presentano una fraseologia 
marcatamente omerizzante: κλυτῶν ἐνάρων (v. 177) e ἐτείσατο λώβαν 
(v. 181).139 

Per quanto concerne la iunctura κλυτῶν ἐνάρων, essa designa le 
spoglie di guerra attraverso il lemma ἔναρα, che rappresenta in 
Omero il termine tecnico per indicare le armi sottratte al nemico 
sconfitto, ossia le spoglie conquistate durante la battaglia. Il termine 
occorre in Omero esclusivamente nell’Iliade (13×), prevalentemente 
nel nesso formulare ἔναρα βροτόεντα «armi insanguinate» (8×), con 
cui è espressa vividamente la morte dell’avversario ucciso.140 

Dopo Omero il sostantivo ricorre soltanto in [Hes.] Sc. 367 
(hapax, nel nesso omerico ἔναρα βροτόεντα) e nel presente passo 
della parodo dell’Aiace. Nella poesia postomerica, e in particolare 
tragica, il lemma è infatti sostituito dalle voci sinonimiche σκῦλα 
e λάφυρα, che designano parimenti le ‘spoglie’ conquistate in 
battaglia.141 La iunctura sofoclea κλυτῶν ἐνάρων, tuttavia, attraverso 
l’attributo parimenti omerico κλυτός, si rifà anche al frequente nesso 
formulare epico-omerico κλυτὰ τεύχεα, che designa invece le «armi 
gloriose», indossate dagli eroi nell’epos (16× Il., 2× Od., 4× Hes.). 
I commentatori hanno rilevato quest’ultima ripresa omerica, con 
sostituzione metafrastica del sostantivo,142 ma un’indagine degli usi 
iliadici della iunctura formulare κλυτὰ τεύχεα consente di valutare 
meglio la funzione poetica del recupero della tessera epicheggiante 
κλυτῶν ἐνάρων, che, come si vedrà, non costituisce solo un semplice 
recupero di fraseologia omerica con valore stilistico, o genericamente 
dovuta alla caratterizzazione omerizzante di Aiace nella parodo. 

La formula κλυτὰ τεύχεα, infatti, appare nell’Iliade in relazione 
specifica con la figura di Achille. Delle sedici attestazioni nel poema, 
ben undici riguardano le armi dell’eroe, sia le prime, che cedute 

139  Un colorito omerico è presente anche nella combinazione delle due particelle 
ἦ ῥά nell’incipit della strofa (v. 172): la locuzione è molto frequente in Omero, mentre 
in tragedia è assai rara, cf. Kamerbeek 1963 e Finglass 2011, ad loc., con riferimenti 
e rinvio a Denniston 19542, 282. Anche al v. 177 sembra più opportuno mantenere la 
paradosi ἦ ρα con la maggior parte degli editori, cf. Finglass 2011, ad loc. 

140  Il termine assume talora significato più esteso indicando il ‘bottino’ di guerra, 
cf. e.g. Il. 6.68, 9.188 (di cui fa parte la cetra di Achille), e cf. Stoevesandt 2008 ad Il. 
6.68, con bibliografia.

141  Cf. e.g. (σκῦλα) Soph. Phil. 1428, 1431; Eur. El. 7, IT 74 e (λάφυρα) Aesch. Sept. 
278.479; Soph. Ai. 93; Eur. HF 419, e cf. LSJ9, s.v. «ἔναρα».

142  Cf. Kamerbeek 1963, ad loc.: «typically Homeric; κλυτὰ τεύχεα Il. V 435»; Stanford 
1963, ad loc.: «note the Homeric epithet: κλυτὰ τεύχεα is the Homeric phrase: ἔναρα are 
captured κλυτὰ τεύχεα». Anche il contesto metrico favorisce la ripresa sofoclea κλυτῶν 
ἐνάρων: la iunctura è infatti inserita all’interno di un hemiepes (v. 177). Rispetto a 
τεύχεα, invece, andrà notato come anche questo lemma omerico ritorna nella tragedia 
a proposito delle armi di Aiace, allorché l’eroe afferma recisamente nel primo episodio 
che la propria armatura non sarà messa in palio dopo la sua morte in una gara, ma 
seguirà l’eroe nella tomba (vv. 472, 477).



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 104
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

a Patroclo (16.64) saranno poi predate (17.124) e vestite da Ettore 
(17.143, 146), sia le seconde e divine forgiate da Efesto su richiesta di 
Teti (18.143, 146, 192, 197), che vengono portate dalla madre all’eroe, 
splendenti quali nessun guerriero ha mai indossato (19.10-11); infine, 
nel duello tra Achille ed Ettore ricompaiono entrambe, le nuove armi 
indistruttibili dell’eroe (22.258) e la sua precedente armatura, che 
ora veste l’avversario troiano (22.399): dal XVII canto in poi, il nesso 
si riferisce nell’Iliade sempre e soltanto alle armi di Achille. In due 
casi, inoltre, la iunctura è ampliata nell’emistichio formulare κλυτὰ 
τεύχεα Πηλεΐωνος (17.190, 207), che sancisce la connessione del nesso 
con le armi del Pelide, indossate da Ettore a Troia, ma che Andromaca 
non rivedrà mai più indosso all’eroe, precisa pateticamente il poeta.143 

L’impiego del nesso κλυτῶν ἐνάρων non sembra quindi casuale nella 
parodo dell’Aiace, ed è probabile che Sofocle abbia voluto in questo 
modo alludere alle armi di Achille, che costituiscono l’antefatto da 
cui scaturisce l’intera tragedia. A questo proposito bisognerà anche 
rilevare come la iunctura κλυτὰ τεύχεα che appare intrinsecamente 
connessa ad Achille nell’Iliade, doveva presumibilmente presentare la 
medesima connotazione anche nei perduti poemi ciclici dell’Etiopide 
e della Piccola Iliade, nei quali veniva narrato proprio l’episodio 
del giudizio delle armi dell’eroe e della conseguente follia di Aiace 
derivante dalla mancata assegnazione del premio. 

Nel corale i coreuti riferiscono l’espressione κλυτῶν ἐνάρων a 
delle spoglie di guerra catturate da Aiace, parte delle quali l’eroe 
non avrebbe dedicato ad Artemide provocandone l’ira; per questa 
ragione la dea potrebbe essersi vendicata togliendo il senno ad Aiace 
che avrebbe massacrato il bestiame. Particolarmente pregnante 
appare nelle parole del coro il participio ψευσθεῖσ’ (v. 178) riferito 
ad Artemide, che sembra indicare come l’eroe avrebbe promesso 
alla dea un trofeo, senza poi però mantenere il proprio impegno.144 
Ma l’intera ipotesi ventilata dal coro è da un lato del tutto erronea, 
dall’altro fortemente ironica. Nessuna divinità infatti è adirata con 
Aiace per un’empia omissione della dedica di spoglie di guerra, ma è 
esattamente a causa del mancato riconoscimento del proprio valore, 
che consisteva nell’assegnazione dell’armatura di Achille all’eroe, 
che Aiace è stato spinto alla vendetta contro gli Achei, trasformatasi 
a causa dell’intervento di Atena nella mattanza del bestiame. Il 
processo che il coro immagina in relazione ad Artemide, attraverso la 
trafila di sentimenti 1) delusione e frustrazione per un premio negato 
2) conseguente ira 3) rivalsa attraverso la vendetta, è esattamente 

143  Le due armature di Achille, quella nuova e indistruttibile fabbricata da Efesto, 
e quella vecchia, vestita da Patroclo, predata e indossata da Ettore, e che lega tutti i 
suoi possessori in un medesimo destino di morte, costituiscono un Leitmotiv dei canti 
XVII e XVIII. 

144  Cf. Ellendt 1872, s.v. «ψεύδω» ad loc.: «fraudata».



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 105
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

quanto è successo ed è stato subito: ma da Aiace, non dalla dea.145 
Chi si è visto ‘tradito’ (ψευσθεῖσ’) è infatti l’eroe; mentre il nesso 
omerizzante κλυτῶν ἐνάρων, che nelle parole del coro si riferisce a 
un glorioso bottino da dedicare in segno di gratitudine ad Artemide, 
alludendo al premio delle armi di Achille, esprime ironicamente 
l’irriconoscenza degli Achei e l’onore ferito di Aiace. 

Inoltre, la sostituzione di τεύχεα con ἔναρα da parte di Sofocle 
se nella prospettiva del coro è perfettamente coerente (Aiace 
avrebbe ucciso un nemico spogliandolo delle armi), conferisce 
però all’espressione una valenza cupa e ambigua in rapporto alla 
situazione drammatica. La iunctura κλυτῶν ἐνάρων risulta infatti 
ossimorica: quelle armi splendenti di Achille (κλυτὰ τεύχεα) che 
dovevano rispecchiare luminosamente la gloria di Aiace, si sono 
trasformate nella causa di un fosco viluppo di passioni che ha 
condotto l’eroe alla vendetta sanguinaria, come il pubblico sa dopo 
aver assistito al prologo nel quale Aiace è apparso in scena tra il 
sangue degli animali. Il significato cruento del nesso formulare ἔναρα 
βροτόεντα «armi insanguinate» sembra riemerge pertanto con forza 
e con valore oppositivo in rapporto alla situazione specifica dell’eroe 
dopo quanto avvenuto nella notte. 

Infine, il parallelo che i coreuti inconsapevolmente istituiscono tra 
Aiace e Artemide, fa sì che egli venga equiparato inauditamente a una 
divinità. Sofocle, attraverso il coro, sembra suggerire che è proprio 
del dio punire l’offesa subita annientando l’uomo. Può l’uomo agire 
nello stesso modo nei confronti del suo simile? Questi versi sembrano 
ancora una volta presentare un Aiace smisurato e disumano nella sua 
vendicatività, una figura nuovamente iper-iliadica e iper-achilleica. 

Per quanto concerne invece l’espressione ἐτείσατο λώβαν (v. 181), 
riferita alla punizione di Ares per un possibile comportamento 
irriguardoso e superbo di Aiace, il termine λώβη costituisce un 
lemma precipuamente omerico e presenta il significato di ‘oltraggio, 
offesa, insulto’, di norma in relazione allo status sociale di chi lo 
subisce. Nei poemi il sostantivo è sovente accompagnato dal verbo 
τίνω con diatesi medio-passiva ‘vendicare, ripagare (l’offesa)’, cf. e.g. 
Il. 11.142, 19.208; Od. 20.169, 24.326. L’oltraggio subito deve infatti 
essere sempre risarcito nell’ottica dell’etica della vergogna. 

145  Rispetto alla seconda ipotesi del coro – l’ira di Artemide nei confronti di un 
sacrificio di caccia trascurato – come è stato notato da alcuni commentatori, è forse 
possibile che Sofocle avesse in mente anche il modello della vicenda di Eneo narrato 
da Fenice nell’Iliade all’interno del racconto sull’ira di Meleagro: il re si dimentica 
di offrire le primizie alla dea, causandone il risentimento e il conseguente invio del 
terribile cinghiale calidonio (Il. 9.534-50). Non è forse un caso che si tratti del canto 
dell’ambasceria ad Achille, all’interno di un episodio che vede protagonisti sia Achille 
che Aiace nel poema. L’uso del lemma ἐλαφαβολίαις nella parodo per indicare la caccia 
dei cervi rinvia all’epiteto cultuale di Artemide ἐλαφηβόλος, attestato a partire da 
Omero, cf. Il. 18.319; H. Hom. Dian. 27.2; Anacr. PMG fr. 3.1 = fr. 1.1 Gentili.



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 106
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

Considerato dunque il valore tradizionale di queste locuzioni 
omeriche, l’espressione epica ἐτείσατο λώβαν pronunciata dal coro 
risulta anch’essa fortemente ironica. Rispetto al termine λώβη, 
infatti, chi ha subito un’offesa gravissima al senso dell’onore è stato 
proprio Aiace, vistosi defraudato del dovuto riconoscimento sociale 
simboleggiato dalle armi di Achille. Ma il motivo della vendetta 
espresso dal verbo ἐτείσατο rinvia evidentemente anche alla ritorsione 
dell’eroe contro i capi Achei, al suo desiderio feroce di farsi giustizia. 
In questo senso è saliente anche l’indicazione ἐννυχίοις / μαχαναῖς (vv. 
180-1): quella che il coro ipotizza come una macchinazione punitiva di 
Ares avvenuta nella notte e origine della follia di Aiace, corrisponde 
proprio al piano notturno di vendetta che l’eroe aveva escogitato 
lucidamente contro gli Atridi e Odisseo. Anche in questo caso, 
dunque, quanto il coro ipotizza a proposito dell’intervento di Ares nei 
confronti di Aiace è errato, e l’impiego di una locuzione patentemente 
omerica fa emergere l’ironia della prospettiva dei coreuti, ancora 
ignari delle vere intenzioni dell’eroe e di quanto è effettivamente 
successo nella notte. L’agguato di Aiace, tuttavia, è stato frustrato da 
Atena e il massacro ridicolo e vergognoso del bestiame si rivela fonte 
di una ignominia ancora più grave e dolorosa dello stesso mancato 
riconoscimento sociale, simboleggiato nella negazione del premio 
dell’armatura di Achille. In questo senso è significativo che all’inizio 
del primo episodio, pochi versi dopo la parodo, allorché Tecmessa 
conferma le accuse di Odisseo, rivelando ai coreuti come in quella 
notte Aiace in preda alla follia si sia coperto di disonore, adotti il 
verbo ἀπολωβάω (vv. 216-17): μανίᾳ γὰρ ἁλοὺς ἡμὶν ὁ κλεινὸς / νύκτερος 
Αἴας ἀπελωβήθη «afferrato dalla follia il nostro nobile Aiace / durante 
la notte è stato disonorato».146 

Infine, un colorito epicheggiante è riscontrabile in questi versi del 
canto anche rispetto all’espressione χαλκοθώραξ… Ἐνυάλιος (v. 179) 
con cui è indicato Ares. L’equivalenza tra Enialio e il dio è, come noto, 
già omerica (cf. e.g. Il. 13.519, 20.69, in cui il lemma designa Ares, e 
Il. 17.211, dove figura come epiteto dello stesso dio); mentre l’epiteto 
χαλκοθώραξ (hapax in Sofocle) rinvia al nesso formulare clausolare 
χάλκεος Ἄρης (5× Il.).

146  L’aoristo passivo ἀπελωβήθη è ambiguo e implica anche che Aiace si è disonorato 
da solo a causa del ridicolo e infamante exploit notturno. Il campo semantico della λώβη 
ritorna d’altronde ancora nel dramma in rapporto al tema dell’offesa all’onore: Aiace 
è sicuro che Eurisace non subirà oltraggi da parte dei Greci, anche dopo la propria 
morte, perché potrà contare sulla protezione di Teucro (vv. 560-1: οὔτοι σ’ Ἀχαιῶν, οἶδα, 
μή τις ὑβρίσῃ / στυγναῖσι λώβαις, οὐδὲ χωρὶς ὄντ’ ἐμοῦ); Teucro loda Odisseo per non 
comportarsi come i due Atridi, i quali volevano abbandonare in segno di offesa il corpo 
di Aiace privo degli onori della sepoltura (vv. 1387-8: αὐτός τε χὠ ξύναιμος ἠθελησάτην / 
λωβητὸν αὐτὸν ἐκβαλεῖν ταφῆς ἄτερ); lo stesso Teucro, invocando Zeus, le Erinni e Dike, 
rivolge una maledizione contro Agamennone e Menelao auspicando la loro punizione 
da parte degli dèi per il trattamento oltraggioso che intendevano riservare al cadavere 
dell’eroe (vv. 1391-2: ὥσπερ ἤθελον / τὸν ἄνδρα λώβαις ἐκβαλεῖν ἀναξίως).



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

Lexis Supplementi | Supplements 20 107
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

2.1.8	 Il difensore ‘a terra’: la fiamma dolorosa  
della vergogna divampa (vv. 192-7)

Anche nell’epodo conclusivo si ritrovano diversi elementi di marca 
epicheggiante (vv. vv. 192-7):

ἀλλ’ ἄνα ἐξ ἑδράνων� ἐπ.
ὅπου μακραίωνι
στηρίζῃ ποτὲ τᾷδ’ ἀγωνίῳ σχολᾷ,
ἄταν οὐρανίαν φλέγων.� 195
ἐχθρῶν δ’ ὕβρις ὧδ’ ἀτάρβηθ’
ὁρμᾶται ἐν εὐανέμοις βάσσαις.

Ma alzati dal luogo dove da troppo lungo tempo
siedi inchiodato a terra, in questa inerzia angosciosa,
alimentando la fiamma della tua vergognosa sventura fino al cielo.
E la violenza dei nemici nel frattempo impunemente
divampa soffiando come un vento nelle gole dei monti.

Al v. 192 l’espressione ἀλλ’ ἄνα «ma su alzati» (hapax in Sofocle), nella 
quale l’avverbio ἄνα presenta un valore pari a quello di un imperativo, 
equivalente ad ἀνάστηθι, rappresenta una locuzione omerica. Come è 
stato opportunamente rilevato da Finglass 2011, ad loc., nell’Iliade in 
tre casi un guerriero è esortato a entrare in battaglia per difendere 
i propri compagni attraverso l’invito ἀλλ’ ἄνα: Il. 6.331 (Ettore a 
Paride), 9.247 (Odisseo ad Achille), 18.178 (Iris ad Achille: in questo 
passo si tratta di proteggere il corpo di Patroclo). Anche in questo 
caso l’allusione a tali usi iliadici comporta uno scarto ironico. Nel 
poema, infatti, si tratta di un ingresso in battaglia contro i nemici 
e a difesa dei propri philoi, mentre nel dramma il coro incita Aiace 
a non stare seduto inerte nella sua tenda ma a manifestarsi tra gli 
Achei, intervenendo per mettere a tacere le calunnie che minano 
il suo onore, quindi a difendere se stesso. La protezione dei propri 
compagni da parte dell’eroe si è tramutata nella protezione di Aiace 
dagli Achei; nello stesso tempo si può cogliere nell’espressione anche 
una connotazione ironicamente ostile, dal momento che l’eroe nella 
notte si era davvero ‘alzato’ e diretto contro i comandanti Achei, ma 
con l’intento di ucciderli nel suo desiderio di rivalsa. 

Anche il verbo στηρίζω riferito al permanere inerte e seduto di 
Aiace nella propria tenda (v. 194: στηρίζῃ) rinvia all’uso già omerico 
del lemma in riferimento al mantenersi saldamente sul terreno: in Il. 
21.241-2 οὐδὲ πόδεσσιν / εἶχε στηρίξασθαι Achille non riesce a rimanere 
in piedi a causa delle ondate dello Scamandro; mentre in Od. 12.434 
οὔτε στηρίξαι ποσὶν ἔμπεδον οὔτ’ ἐπιβῆναι Odisseo, appeso a un albero 
di fico, non può piantare i piedi per terra mentre Cariddi inghiotte 
la chiglia della nave. Il verbo si specializza poi in senso bellico nel 



Scavello
2.1 • Aiace: parodo (vv. 134-200)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 108
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 53-108

significato di mantenere salda la propria posizione sul campo di 
battaglia da parte dei soldati, cf. Tyrt. fr. 10.32 Gent.-Pr. = fr. 11.22 W.2 
Questa dimensione di salda e tenace resistenza sembra richiamare il 
ruolo difensivo di Aiace nell’Iliade, sottolineando in questo modo per 
converso la paralisi dell’eroe nel dramma, letteralmente ‘piantato al 
suolo’, come comparirà per la prima volta di nuovo in scena (v. 347), 
e incapace ora di prendere posizione per salvaguardare il proprio 
status. 

Nell’immagine dell’eroe che rimanendo inerte alimenta la propria 
rovina come un incendio che divampa fino al cielo (v. 195: ἄταν 
οὐρανίαν φλέγων), si può invece cogliere un’allusione alle formule 
omeriche κλέος οὐρανὸν ἵκε (Il. 8.192 = Od. 9.20) e κλέος οὐρανὸν 
εὐρὺν ἱκάνει (Od. 8.74 = 19.108), nelle quali è di norma la ‘gloria’ 
a innalzarsi fino al cielo. Come ha notato Finglass 2011, ad loc., 
l’espressione sofoclea sembra «pervert the epic motif whereby a 
man’s κλέος is thus exalted». Le parole del coro rispecchiano tuttavia 
ironicamente la situazione in cui versa paradossalmente Aiace dopo 
la mattanza del bestiame: la gloria, che non era stata riconosciuta 
adeguatamente attraverso il premio delle armi di Achille, dopo il 
gesto ridicolo indotto dalla pazzia è ora irrimediabilmente perduta 
per l’eroe, ed è la sua rovina, prodotta dalle azioni dello stesso Aiace, 
ad aver raggiunto davvero proporzioni tali per cui, come l’eroe si 
renderà conto tornato alla lucidità, l’unica soluzione possibile sarà 
quella tragica del suicidio. 

La metafora dell’ardore del fuoco prosegue nei versi successivi 
a proposito della hybris degli Achei, che scherniscono Aiace. In 
particolare l’immagine dell’incendio alimentato dai venti nelle gole 
montane al v. 197 ὁρμᾶται ἐν εὐανέμοις βάσσαις sembra richiamarsi 
ad alcuni paragoni omerici di natura bellica, nei quali è descritto un 
incendio prodotto dal vento nella foresta, cf. e.g. Il. 15.605-6, 20.490‑2, 
14.396-9. In quest’ultimo passo (Il. 14.397) nel nesso formulare οὔρεος 
ἐν βήσσῃς (5× Il. 3× Hes.) ricorre proprio il termine βῆσσα impiegato 
da Sofocle nella parodo per designare le gole dei monti. Mentre le 
valli montane sono definite «ventose» anche in Od. 19.432 πτύχας 
ἠνεμοέσσας. Le similitudini iliadiche si riferiscono all’infuriare di 
un eroe o alle grida dei guerrieri, paragonati all’ardere violento e 
fragoroso di un incendio. Questo immaginario metaforico si riverbera 
nell’espressione sofoclea conferendo particolare violenza alle voci 
tracotanti degli Achei che irridono Aiace, e pone in risalto soprattutto 
il dato acustico del levarsi assordante del riso e dello schiamazzo 
menzionato dal coro nei versi immediatamente successivi dell’epodo 
(vv. 198-9).



Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/004

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

109

2.2	 Aiace: primo stasimo  
(vv. 596-645)
La vergogna, il suicidio  
e il lamento materno:  
Aiace ed Ettore

 Prospetto degli omerismi del primo stasimo dell’Aiace

ὦ κλεινὰ Σαλαμίς, σὺ μέν που� στρ. α
ναίεις ἁλίπλακτος εὐδαίμων,
πᾶσιν περίφαντος αἰεί·
ἐγὼ δ’ ὁ τλάμων παλαιὸς ἀφ’ οὗ χρόνος� 600
†Ἰδαῖα μίμνων λειμωνίᾳ ποίᾳ† μη-
νῶν ἀνήριθμος αἰὲν εὐνῶμαι
χρόνῳ τρυχόμενος,� 605
κακὰν ἐλπίδ’ ἔχων
ἔτι μέ ποτ’ ἀνύσειν τὸν ἀπότροπον ἀΐδηλον Ἅιδαν.

καί μοι δυσθεράπευτος Αἴας� ἀντ. α
ξύνεστιν ἔφεδρος, ὤμοι μοι, � 610
θείᾳ μανίᾳ ξύναυλος·
ὃν ἐξεπέμψω πρὶν δή ποτε θουρίῳ
κρατοῦντ’ ἐν Ἄρει· νῦν δ’ αὖ φρενὸς οἰοβώ-
τας φίλοις μέγα πένθος ηὕρηται,� 615

Sommario  2.2.1 Salamina, isola ‘felice’ che ‘abita’ nel mare vs la follia ‘dimora’ di Aiace. 
– 2.2.2 ‘Ares’ perduto e il ‘nascondimento’ nell’Ade:  vergogna e suicidio. – 2.2.3 Il planctus 
di Eribea e il compianto di Ecuba:  Aiace e Ettore.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/004&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19
http://ezproxy-prd.bodleian.ox.ac.uk:2349/help/BetaManual/online/P.html
http://ezproxy-prd.bodleian.ox.ac.uk:2349/help/BetaManual/online/P.html


Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 110
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

τὰ πρὶν δ’ ἔργα χεροῖν
μεγίστας ἀρετᾶς
ἄφιλα παρ’ ἀφίλοις ἔπεσ’ ἔπεσε μελέοις Ἀτρείδαις.� 620

ἦ που παλαιᾷ μὲν σύντροφος ἁμέρᾳ,� στρ. β
λευκῷ τε γήρᾳ μάτηρ νιν ὅταν νοσοῦν-� 625
τα φρενοβόρως ἀκούσῃ,
αἴλινον αἴλινον
οὐδ’ οἰκτρᾶς γόον ὄρνιθος ἀηδοῦς
ἥσει δύσμορος, ἀλλ’ ὀξυτόνους μὲν ᾠδὰς� 630
θρηνήσει, χερόπληκτοι δ’�
ἐν στέρνοισι πεσοῦνται
δοῦποι καὶ πολιᾶς ἄμυγμα χαίτας.

κρείσσων γὰρ Ἅιδᾳ κεύθων ὁ νοσῶν μάταν, � ἀντ. Β
ὃς εἷς πατρῴας ἥκων γενεᾶς ἄρι-� 636
στα πολυπόνων Ἀχαιῶν,
οὐκέτι συντρόφοις
ὀργαῖς ἔμπεδος, ἀλλ’ἐκτὸς ὁμιλεῖ.� 640
ὦ τλᾶμον πάτερ, οἵαν σε μένει πυθέσθαι
παιδὸς δύσφορον ἄταν,
ἃν οὔπω τις ἔθρεψεν
αἰὼν Αἰακιδᾶν ἄτερθε τοῦδε.� 645

Legenda:
-voci in grassetto: omerismi a livello lessicale.
-voci in grassetto e sottolineate: omerismi che presentano una risemantizzazione 
o una variazione originale oppure coni sofoclei su modelli omerici.
-voci sottolineate: espressioni o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, tematiche o 
similitudini omerici.



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 111
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

2.2.1	 Salamina, isola ‘felice’ che ‘abita’ nel mare vs la follia 
‘dimora’ di Aiace

Il primo stasimo ha inizio con l’immagine luminosa di Salamina, la 
madrepatria dei coreuti e di Aiace (vv. 596-8):

ὦ κλεινὰ Σαλαμίς, σὺ μέν που 
ναίεις ἁλίπλακτος εὐδαίμων,
πᾶσιν περίφαντος αἰεί·

O Salamina illustre, tu certo
dimori, battuta dalle onde del mare, felice,
a tutti sempre chiara a vedersi.

All’isola (v. 596: σὺ μέν που) i marinai contrappongono la propria 
condizione penosa oppressa dalla guerra (v. 599: ἐγὼ δ’ ὁ τλάμων 
κτλ). È stato notato come Salamina sia «evocata in un’atmosfera 
trasognata di beatitudine atemporale»,1 che ne fa un emblema di 
serenità tanto più intensa quanto più nostalgica.

L’uso del verbo ναίω ‘essere situato, abitare, vivere’ in relazione a 
un’isola è assai raro e di ascendenza epica. In Omero tale significato 
è proprio anche del lemma sinonimico ναιετάω. Entrambe le voci 
sono impiegate di norma in riferimento a persone e seguite da un 
complemento di luogo, mentre l’uso intransitivo in relazione a luoghi 
è sporadico già in Omero: si possono segnalare come esempi più 
evidenti Il. 2.626 νήσων, αἳ ναίουσι πέρην ἁλὸς Ἤλιδος ἄντα,2 in cui 
il verbo è riferito alle isole Echinadi sulle quali regna Mege, e Il. 
4.44-5 αἳ γὰρ ὑπ’ ἠελίῳ τε καὶ οὐρανῷ ἀστερόεντι / ναιετάουσι πόληες 
ἐπιχθονίων ἀνθρώπων, dove si tratta genericamente delle città abitate 
dai mortali sulla terra che «si trovano sotto il sole e il cielo stellato».3 
In seguito, tale significato del verbo in relazione a dei luoghi, quasi 
personificati come se fossero delle persone, non si ritrova altrove se 
non nel presente passo sofocleo.4 

Il contrasto tra la situazione pacifica dell’isola e il mondo tetro 
della vita militare è espresso dalla prolungata successione di epiteti, 
tutti di segno positivo, che sono attribuiti a Salamina e che ne 
sottolineano la realtà quasi incantata, di luogo luminoso e sereno 

1  Mazzoldi 1999a, ad loc.

2  Per la difesa della lezione aristarchea αἴ contro la lezione οἴ di Zenodoto e il 
conseguente valore del verbo in riferimento all’isola cf. il commento ad loc. di Leaf 1900, 
e cf. anche i paralleli addotti in apparato da West (Callim. Dian. 267; Ap. Rhod. 1.831).

3  Cf. LfgrE, s.vv. ναίω B 3, ναιετάω B 2a (H.W. Nordheider).

4  L’impiego di tale valore di ascendenza omerica per il verbo è notato dalla più parte 
dei commentatori.



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 112
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

immerso nella natura: κλεινά ‘famosa’, ἁλίπλακτος ‘battuta dalle onde’, 
εὐδαίμων ‘felice, prospera’, περίφαντος ‘chiara a vedersi, visibile’.5 La 
serie epitetica culmina infine nell’avverbio αἰεί, che esprimere una 
beatitudine perenne e immutabile, appannaggio del divino.6 Ciò che 
emerge con enfasi è la forte relazione emotiva che lega i coreuti 
alla propria patria: segno evidente ne è l’invocazione attraverso la 
seconda persona σὺ μέν που ναίεις, che personifica, umanizzandola, 
l’isola. Se apostrofe incipitaria, serie epitetica e il modulo del Du-
Stil riproducono schemi innodici, la scelta sofoclea di impiegare 
per questa invocazione «tu vivi» il verbo ναίω nell’accezione epico-
omerica di ‘abitare’ riferita a luoghi, appare non solo linguisticamente 
appropriata ma poeticamente efficace, e conferisce al lemma un 
valore affettivo che nell’epos non era testimoniato. Questo dato e il 
fatto che tale significato del verbo rappresenta un hapax nella poesia 
posteriore a Omero d’età arcaico-classica orientano a pensare a una 
ripresa di una vox epica non solo artisticamente felice ma consapevole 
da parte del poeta. 

Si dovrà anche rilevare, però, come l’umanizzazione dell’isola 
abbia un ulteriore significato, in rapporto alla disumanizzazione di 
Aiace: è emblematico, infatti, che alla descrizione di Salamina in 
apertura della strofe corrisponda nell’antistrofe la presentazione di 
Aiace. L’isola, che ‘abita’ serena e luminosa tra i flutti in un’atmosfera 
di felicità che si richiama alla sfera divina, si contrappone all’eroe che 
giace per terra tra lo scempio della strage e ‘coabita’ con la follia: si 
notino le corrispondenze ὦ κλεινά Σαλαμίς7 ~ δυσθεράπευτος Αἴας nel 
primo verso; ναίεις ἁλίπλακτος ~ ξύνεστιν ἔφεδρος nel secondo (dove 

5  Meno probabile qui, come rilevano Garvie 1998, ad loc. e Ferrari 1974, ad loc., il 
valore ‘illustre’ proposto per il passo da LSJ9, s.v. II «famous, renowned». 

6  Così commenta l’avverbio Garvie 1998, ad loc.: «the permanence of the landscape 
constrasts with the transience of human life», e si vedano anche Knox 1961, 19: «for 
human beings, subject to time, the word αἰεί, as Ajax realizes in his speech and as the 
play demonstrates in one passage after another has no meaning. There is nothing in 
human life to which it can properly be applied, except of places – Salamis is ‘conspicuous 
to all men always’», e Winnington-Ingram 1980, 33: «there could be no finer symbol of 
the permanence of nature and the impermanence of men». Il motivo dell’eterna serenità 
dell’isola contrasta d’altronde anche con la situazione logorante della guerra, che 
sembra non finire mai, cf. Heath 1987, 184, il quale rileva opportunamente il binomio 
oppositivo Salamina/Troia. 

7  L’attributo incipitario κλεινός, voce non omerica di contro agli aggettivi epico-
omerici κλυτός e κλειτός, appare pregnante e antifrastico rispetto al tema della perdita 
del kleos di Aiace, e prelude alle riflessioni dell’antistrofe successiva in cui il coro 
dichiara che fu Salamina a inviare l’eroe a Troia quale valoroso guerriero (vv. 613-14) 
e ricorda le imprese della sua areté misconosciute dagli Atridi (vv. 617-20), cf. Garvie 
1998, ad loc.: «it [l’epiteto] fittingly describes the land which produced the heroic Ajax». 



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 113
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

all’epiteto εὐδαίμων risponde l’interiezione di lamento isometrica ὤμοι 
μοι); e πᾶσιν περίφαντος αἰεί ~ θείᾳ μανίᾳ ξύναυλος nel terzo.8 

2.2.2	 ‘Ares’ perduto e il ‘nascondimento’ nell’Ade:  
vergogna e suicidio

Nella seconda sezione della prima strofe il coro esprime la propria 
insofferenza rispetto al logorio macerante della guerra e il timore di 
dover morire a Troia senza fare mai più ritorno in patria; lo sconforto 
che domina i coreuti è tale che la morte si profila nello stesso tempo 
come paradossale liberazione dalla sofferenza che li opprime (vv. 
605-8):9 

αἰὲν εὐνῶμαι
χρόνῳ τρυχόμενος,� 605
κακὰν ἐλπίδ’ ἔχων
ἔτι μέ ποτ’ ἀνύσειν τὸν ἀπότροπον ἀΐδηλον Ἅιδαν.

Noi sempre qui giaciamo,
consunti dal tempo, � 605
con una sola amara speranza ancora, di raggiungere
finalmente la dimora dell’implacabile tetro Ade distruttore.

Il verbo τρύχω impiegato dai coro per esprimere il logoramento 
dell’inesausta campagna militare troiana (v. 605 χρόνῳ τρυχόμενος) 
rappresenta un lemma di ascendenza omerica. Esso indica con diatesi 
attiva propriamente l’atto di ‘consumare, sprecare’ delle risorse,10 
come nel verso formulare odissiaco τόσσοι μητέρ’ ἐμὴν μνῶνται, 
τρύχουσι δὲ οἶκον (Od. 1.248 = 16.125 = 19.133, con primo emistichio 
parzialmente modificato) riferito allo sfruttamento da parte dei Proci 

8  Con l’immagine di Salamina si apriva parimenti la parodo (vv. 134-5), ma il contrasto 
tra i due incipit è forte: nel canto d’apertura i coreuti avevano ancora la certezza della 
statura eroica di Aiace, di cui l’isola patria degli Eacidi è simbolo, e le accuse sulla strage 
erano considerate delle calunnie presto destinate a dissolversi grazie all’intervento 
dell’eroe; la situazione del primo stasimo è invece mutata, e la speranza del risorgere 
dell’areté di Aiace si è tramuta nel rimpianto per un passato travolto da una follia contro 
cui non si trova rimedio e che appare oramai perduto. 

9  La dimensione penosa dei soldati durante la campagna militare a Troia trova un 
precedente illustre anche nell’Agamennone di Eschilo (vv. 555-66), cf. Garner 1990, 50. 
La pregnanza dell’espressione ossimorica κακὰν ἐλπίδ’ (v. 606) è messa bene in luce da 
Campbell 1881, ad loc.: «elpis is not here used in the indifferent sense of expectation; 
but the phrase is an oxymoron ‘a hope that is a kind of despair’»; cf. anche Untersteiner 
1934, ad loc., il quale chiosa l’espressione «‘disperata speranza’» e rileva l’assonanza 
delle tre epsilon incipitarie ἐλπίδ’ ἔχων ἔτι.

10  Il verbo nella diatesi attiva presenta una connotazione prettamente economica, cf. 
LfgrE, s.v. «τρύχω» B1: «in economic sense, waste away, consume, ruin» (J.N. O’Sullivan). 



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 114
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

dei beni della casa di Odisseo. Con valore medio-passivo il verbo si 
mantiene nella sfera semantica dello ‘sprecare, dilapidare’ ma indica 
anche un tormento interiore nel distico formulare εἰ μέν κεν πατρὸς 
βίοτον καὶ νόστον ἀκούσῃς, / ἦ τ’ ἂν τρυχόμενός περ ἔτι τλαίης ἐνιαυτόν 
(Od. 1.287-8 = 2.218-9, qui trasposto in prima persona), riferito a 
Telemaco che tollererebbe gli abusi dei Proci ancora per un anno 
se sapesse che il padre ritornerà. Nell’espressione τρυχόμενός περ si 
esprime sia il vedersi dilapidate le sostanze da parte del giovane (lett. 
‘logorato [nei beni]’), che il cruccio che ne deriva. Tale valore, su un 
piano fisico, si ritrova in Od. 10.177 μνησόμεθα βρώμης μηδὲ τρυχώμεθα 
λιμῷ, passo nel quale Odisseo invita i compagni a mangiare e a non 
lasciarsi consumare dalla fame.

Questa seconda accezione del lemma trova fortuna nella 
poesia successiva, in particolare nei tragici, dove esso esprime 
principalmente la morsa di un tormento interiore.11 In Eur. Hipp. 
147 il verbo indica la passione che consuma Fedra, mentre in Soph. 
Tr. 110 esprime il travaglio di Deianira nell’attesa di Eracle; nell’Elena 
euripidea si riferisce invece al dolore della protagonista avvertito per 
Menelao, presunto morto (v. 1286), e al tormento di Menelao naufrago 
sul mare (v. 521): in questi luoghi τρύχω presenta una connotazione 
prevalentemente erotica. Nel presente passo dell’Aiace, invece, 
esso veicola un differente tipo di tormento dell’animo: il logorio 
del penoso trascorrere del tempo che affligge incessantemente i 
coreuti, accampati presso Troia.12 Se Sofocle adotta il lemma con una 
connotazione metaforica, come più in generale nel caso dell’accezione 
tipicamente tragica del tormento passionale, è interessante notare 
come l’impiego specifico del participio si ricolleghi al modello 
dell’emistichio formulare omerico ἦ τ’ ἂν τρυχόμενός περ (Od. 1.288 = 
2.219), riferito al travaglio di Telemaco a causa delle sostanze paterne 
dilapidate dai pretendenti, oltre che dell’angoscia per l’attesa del 
ritorno del padre.13 

La pregnanza della vox epica contribuisce d’altronde ad accentuare 
l’idea della logorante campagna militare in cui si trovano da anni 

11  Cf. anche Sol. fr. 4.21-2 W.2 ἐκ γὰρ δυσμενέων ταχέως πολυήρατον ἄστυ / τρύχεται 
ἐν συνόδοις τοῖς ἀδικέουσι φίλους, Theogn. 1.751-2 οἱ δὲ δίκαιοι / τρύχονται χαλεπῆι 
τειρόμενοι πενίηι, e cf. Longo 1968 ad Soph. Tr. 110. Il verbo non è testimoniato in 
Eschilo.

12  Ferrari 1974, ad loc. glossa l’espressione χρόνῳ τρυχόμενος «sfibrato dal 
(trascorrere) del tempo».

13  Il participio è adattato in un contesto metrico eolo-coriambico, ed è proprio il colon 
coriambico a consentire il recupero del quadrisillabo. 



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 115
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

impegnati i coreuti;14 la situazione è a tal punto tetra e immutabile, 
che il coro esprime il desiderio paradossale di scomparire nell’Ade (vv. 
607-8): ἔτι μέ ποτ’ ἀνύσειν τὸν ἀπότροπον ἀΐδηλον Ἅιδαν.15 Quest’ultima 
locuzione appare ancora più interessante rispetto ai precedenti 
epico-omerici. Innanzitutto l’infinito ἀνύσειν seguito dall’accusativus 
loci con il valore di ‘giungere, riuscire a pervenire’ rappresenta uno 
sviluppo di uso poetico da parte dei tragici rispetto agli impieghi 
omerici, in particolare odissiaci, in cui ἀνύω indica il completamento 
di un viaggio, cf. e.g. Od. 3.496 ἦνον ὁδόν; 4.356-7 ὅσσον τε πανημερίη 
γλαφυρὴ νηῦς / ἤνυσεν; 15.294 νηῦς ἀνύσειε θέουσα θαλάσσης ἁλμυρὸν 
ὕδωρ.16 Il fatto che Sofocle adotti il verbo in relazione alle lande 
dell’Ade rispecchia un uso tragico del lemma in riferimento specifico 
al compimento del ‘viaggio’ mondano con la discesa nell’oltretomba, 
testimoniato anche in Soph. OC 1562 e Eur. Suppl. 1142. 

Più pregnante e degno di nota è però l’epiteto ἀΐδηλον che 
caratterizza l’Ade. L’aggettivo ἀΐδηλος costituisce infatti un evidente 
epicismo. Il significato dell’epiteto non è sicuro, ma anche sulla base 
dell’etimologia che appare più probabile (α- privativo + il radicale 
*ϝιδ ‘vedere’) è chiaro dagli usi omerici che i valori oscillano tra 
‘odioso, insopportabile a vedersi’ e ‘distruttore, letale, funesto’ a 
seconda che l’aggettivo sia inteso con significato attivo ‘che rende 
invisibile = distruttore’, o passivo ‘di cui non si sopporta la vista = 
detestabile’.17 L’attributo occorre in Omero nel nesso formulare πῦρ 

14  Cf. Heath 1987, 184: «the textual difficulties of 600 ff. cannot obscure the 
accumulation of emphasis which brings out the wearisome length of their absence 
(palaios khronos, mênôn – probably – anêrithmos, aien, khronôi truxhomenos, the aien 
of 604 echoes the end of the description of Salamis, pointing out the contrast)».

15  Si noti la particolare elaborazione retorico-formale dell’espressione, attraverso 
l’uso della figura etimologica e la prolungata assonanza delle vocali, in particolare 
l’insistenza anaforica dell’alfa, prima lettera di ogni parola nella sequenza ἀνύσειν 
τὸν ἀπότροπον ἀΐδηλον Ἅιδαν, cf. Garvie 1998, ad loc., il quale richiama anche il 
verso conclusivo dello stasimo che presenta il medesimo fenomeno: αἰὼν Αἰακιδᾶν 
ἄτερθε τοῦδε (v. 645); Stanford 1978, 192, rifacendosi anche al v. 627 αἴλινον αἴλινον e 
all’esclamazione di dolore αἰαῖ (v. 430) pronunciata da Aiace nella sua prima apparizione 
in scena, vede suggestivamente nella sequenza ἀΐδηλον Ἅιδαν un’allusione anche al 
nome stesso del protagonista Αἴας, che compare proprio nel verso successivo dello 
stasimo in posizione parimenti clausolare.

16  Cf. anche il lemma epico ἄνυσις ‘completamento, compimento’: la gamma dei 
significati del verbo è ben riassunta da Chantraine, DELG s.v. «ἄνυμι»: «sens ‘achever, 
aller au bout de la route, mener à son terme, réaliser’; donne lieu à divers hellénismes 
où le verbe exprime l’idée de hâte, notamment au participe».

17  Cf. LfgrE, s.v. «ἀΐδηλος» (R. Philipp) e cf. Graz 1965, 113-16; Robertson 1969; 
Christensen 2012.



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 116
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

ἀΐδηλον (Il. 2.455, 9.436, 11.155),18 come epiteto di Ares e Atena (Il. 
5.880, 897; Od. 8.309, qui nella clausola ἀΐδηλον Ἄρηα), di Melanzio 
(Od. 12.165), ed è riferito ai Proci nel sintagma formulare ἀΐδηλον 
ὅμιλον (Od. 16.29, 23.303).19 Se nel caso del fuoco il significato è 
chiaramente quello di ‘distruttore’, meno sicuro appare il valore del 
lemma in riferimento alle due divinità, al porcaro e alla folla dei 
pretendenti, in rapporto ai quali potrà valere sia ‘detestabile, odioso’ 
che ‘funesto, distruttore’.20 Sia nel caso del fuoco, che compare 
prevalentemente in scene dove è descritto un incendio devastante, 
che nel caso di Ares e Atena nella loro veste di divinità belliche, 
l’epiteto esprime una potenza e una minaccia di distruzione. 

In Esiodo l’aggettivo presenta di norma il significato di ‘invisibile, 
oscuro’ (Op. 756; fr. 60.2 M.-W.)21 che appare uno sviluppo ulteriore 
del senso passivo del lemma; ma nel fr. 30.70 M.-W. l’epiteto ha il 
valore di ‘funesto’ come in Omero. In due dei passi esiodei l’attributo 
è attestato nel nesso ἔργ’ ἀΐδηλα, che compare come varia lectio 
rispetto a καρτερὰ ἔργα anche in Il. 5.757 e 872, riferito all’operare 
funesto nella battaglia di Ares e di Atena, nel medesimo canto in cui 
entrambe le divinità ricevono l’epiteto.22 

Nella poesia d’età arcaico-classica il lemma è assai raro: oltre che 
in questo passo dell’Aiace di Sofocle occorre in tre luoghi ulteriori, di 
cui nessuno però in tragedia. Con il significato omerico di ‘funesto’ 
si ritrova in Tirteo fr. 11.7-8 W.2 ἴστε γὰρ ὡς Ἄρεος πολυδακρύου 
ἔργ’ ἀΐδηλα, / εὖ δ’ ὀργὴν ἐδάητ’ ἀργαλέου πολέμου, dove è connesso 
ancora con Ares e la guerra; e in Empedocle, che recupera il nesso 
tradizionale πῦρ ἀΐδηλον per il fuoco (31 B 109.8 D.-K.). In Parmenide, 
invece, il significato della tessera formulare di ascendenza esiodea 

18  Il nesso è attestato con valore formulare per il fuoco sempre nel primo emistichio 
in concomitanza della cesura maschile, cf. Hainsworth 1993, 242. In Omero occorre 
anche l’avverbio ἀϊδήλως (hapax) impiegato a proposito della foga omicida di Achille nella 
battaglia presso lo Scamandro, le cui acque l’eroe riempie di cadaveri (Il. 21.219-20): οὐδέ 
τί πῃ δύναμαι προχέειν ῥόον εἰς ἅλα δῖαν / στεινόμενος νεκύεσσι, σὺ δὲ κτείνεις ἀϊδήλως.

19  Nei due luoghi odissiaci il poeta sembra alludere consapevolmente all’etimologia 
del lemma nel gioco di parole ossimorico ἐσορᾶν/ἐσορῶσ’) ἀΐδηλον ὅμιλον, cf. Russo, 
Heubeck 2007 ad Il. 23.303. 

20  In questi passi, dove non è riferito al fuoco, l’epiteto compare sempre in un discorso 
diretto ed «est utilisé par celui qui parle pour exprimer, d’une manière ou d’une autre, 
le caractère indigne et détestable du personnage qu’il évoque» (Graz 1965, 113).

21  I due luoghi sono controversi, in particolare Op. 756 μωμεύειν ἀίδηλα, in contesto 
religioso e sacrificale, in cui il neutro sostantivato potrebbe valere ‘criticare le offerte 
che bruciano’ sulla scorta del collegamento del lemma con il fuoco, cf. West 1978a, ad 
loc. e soprattutto Robertson 1969. 

22  Benché la lezione ἔργ’ ἀΐδηλα ‘opere funeste’ nei due luoghi iliadici sia rifiutata dalla 
maggioranza degli editori (Allen, van Thiel, West), potrebbe essere quella originale, 
dal momento che dal punto di vista tematico appare più appropriata all’episodio del 
V canto del poema, che vede la manifestazione della potenza esiziale di Ares, oltre a 
essere lectio difficilior, cf. Christensen 2012. 



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 117
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

ἔργ’ ἀίδηλα (28 B 10.3 D.-K.) non è certo se indichi le opere «invisibili» 
o «distruttrici» del sole.23 

L’aggettivo occorre come hapax nella produzione tragica 
pervenutaci in questo luogo dell’Aiace. L’espressione ἀπότροπον 
ἀΐδηλον Ἅιδαν appare come un tipico esempio di concentrazione 
semantica sofoclea. Se per il primo attributo ἀπότροπος – lemma 
eminentemente tragico24 – il significato sembra essere quello di 
‘orribile, aborrito < da cui ci si allontana’,25 l’impiego della vox 
epica ἀΐδηλος in riferimento ad Ade si presenta ambigua rispetto ai 
diversi valori del lemma: si può infatti interpretare l’aggettivo con 
il significato di ‘oscuro, invisibile, tetro’, perfettamente appropriato 
per la dimora del dio sotterraneo, ma nello stesso tempo è possibile 
che l’epiteto valga ‘distruttore’ e denoti l’annientamento causato della 
morte.26 Nel primo caso il significato si adatta bene al contrasto luce/
tenebre in relazione all’immagine di apertura, in cui Salamina, πᾶσιν 
περίφαντος αἰεί (v. 598), spicca alla vista.27 Ma il medesimo contrasto 
coloristico si riverbera d’altronde nell’opposizione già vista tra la 
serenità sottratta ai coreuti, e il conseguente abbandono nella morte 
‘distruttrice’, che tutto annulla: entrambi i valori sembrano quindi 
inscindibili nell’espressione, sospesa ambiguamente tra la paura e 
l’aspettazione della morte. Inoltre, nella iunctura è anche riconoscibile 
un pun etimologico nel doppio alfa privativo ἀΐδηλον Ἅιδαν «in-visibile 
Ade» .28 I commentatori hanno di norma rilevato la ripresa epica;29 i 
precedenti omerici e il ruolo di Ade e di Ares in relazione ad Aiace 
nel primo stasimo meritano tuttavia un approfondimento. 

Si è visto come in Omero l’epiteto sia impiegato per due sole divinità, 
Atena e Ares; in riferimento al dio della guerra, in particolare, in un 
caso si tratta di un’espressione che ha tutta l’aria di essere un nesso 
formulare nella tradizione epica, benché non sia testimoniata altrove 
nell’epos esametrico pervenutoci: la iunctura clausolare nome-epiteto 

23  Cf. Cerri 1999, 260; Coxon 2009, 354.

24  Cf. Aesch. Ch. 155 (in lyricis) e Soph. OT 1314. Aristoph. Eq. 792 recupera il nesso 
omerico in relazione al fuoco. 

25  Cf. la parafrasi di Jebb 1896, ad loc. «the god from whom mortals shrink in horror», 
con il rinvio a OT 1314, dove si tratta sempre delle tenebre dell’erebo invocate da Edipo 
(ma con valore attivo della componente verbale del composto l’aggettivo potrebbe nel 
passo valere anche ‘inesorabile’).

26  A proposito del presente luogo dell’Aiace Chantraine (DELG, s.v. «ἀΐδηλος») 
significativamente glossa: «Invisible? Destructeur? Abominable?». 

27  Cf. Stanford 1978, 192. Il contrasto non è rilevato da Musurillo 1967.

28  Finglass 2011, ad loc. rileva il duplice alfa privativo.

29  Cf. e.g. Jebb 1896; Stanford 1963; Garvie 1998; Finglass 2011; Demont 2022 ad 
loc.: quest’ultimo (170-1) nota anche come l’eco sonora delle alpha incipitarie nel verso 
che chiude la strofe ἀπότροπον ἀΐδηλον Ἅιδαν si riverberi alla fine del verso seguente 
con cui si apre l’antistrofe nel nome stesso dell’eroe Αἴας.



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 118
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

ἀΐδηλον Ἄρηα, attestata in Od. 8.309. A questo proposito una prima 
considerazione da fare è che anche Sofocle impiega l’attributo in 
relazione a un dio, Ade, e colloca anch’egli in clausola il sintagma 
ἀΐδηλον Ἅιδαν, perfettamente sovrapponibile per dispositio verborum 
al nesso odissiaco.30 Non è dimostrabile che la locuzione dell’Odissea 
rappresenti il diretto antecedente sul quale Sofocle ha modellato la 
propria espressione, ma è indiscutibile la centralità dei temi della 
guerra e della morte nella prima coppia strofica dello stasimo, così 
come significativo è l’uso sofocleo della personificazione per cui 
entrambi i concetti sono identificati dalla coppia divina Ares e Ade. 
Il dio dell’oltretomba ricompare infatti in apertura dell’antistrofe 
finale del canto al v. 635 κρείσσων γὰρ Ἅιδᾳ κεύθων ὁ νοσῶν μάταν «è 
meglio che nell’Ade si nasconda l’eroe malato di follia», mentre 
il passato marziale in cui Aiace eccelleva, per sempre perduto, è 
rievocato attraverso l’espressione πρὶν δή ποτε θουρίῳ / κρατοῦντ’ ἐν 
Ἄρει «un tempo nell’ardente battaglia vittorioso» (vv. 614-15). Se 
nel caso del nesso ἀΐδηλον Ἅιδαν della prima strofe la prospettiva è 
quella dei coreuti, in questi due passi il focus è su Aiace, ed entrambe 
le locuzioni presentano anch’esse un forte colorito epicizzante.

Per quanto concerne l’aggettivo θούριος riferito ad Ares, esso è 
un’evidente variazione del nesso formulare iliadico θοῦρον Ἄρηα 
(12× Il.). L’epiteto θοῦρος ‘veemente, furente’ è esclusivo di Ares 
in Omero e indica letteralmente l’impeto dell’assalto (il radicale è 
il medesimo di θρῴσκω), ossia la dimensione omicida del dio quale 
ipostasi della guerra.31 Il nesso omerico è testimoniato in seguito 
due volte in Paniassi (frr. 12.6; 16.6 Matthews), una volta in Tirteo 
(fr. 12.34 W.2) e in Cherilo di Samo (fr. 17a.7 Bernabé = SH fr. adesp. 
932.7). Nei tragici solo Euripide si serve del lemma in riferimento 
diretto ad Ares in Suppl. 579, ma l’epiteto compare altrove sempre 
in contesti bellici: in Aesch. Pers. 136 è riferito ai soldati persiani, 
in PV 354 è epiteto del mostro Tifone, mentre si riferisce a Eracle 
in TrGF III F 199.2; in [Eur.] Rh. 492 l’aggettivo figura, infine, come 
epiteto della lancia. 

Il sinonimo θούριος impiegato da Sofocle rappresenta invece un 
lemma eminentemente tragico: e.g. nei Persiani di Eschilo è epiteto 

30  I due nessi non sono tuttavia isometrici: al trisillabo Ἄρηα che consente la clausola 
esametrica dell’adonio in ἀΐδηλον Ἄρηα (⏑ ⏑ ‒ ⏑ ⏑ ‒ ‒) corrisponde in Sofocle il bisillabo 
Ἅιδαν in ἀΐδηλον Ἅιδαν (⏑ ⏑ ‒ ⏑ ‒ ‒). 

31  La variante femminile dell’aggettivo è attesta in Omero nella formula clausolare, 
prettamente iliadica (24× Il., 1× Od.), θούριδος ἀλκῆς (talora variata all’accusativo 
θοῦριν… ἀλκήν), che indica anch’essa la violenza dello scontro. Sull’aggettivo cf. LfgrE, 
s.v. «θοῦρος» B «impetuous, i.e. that rushes/leaps with violent impetus at enemy» (J.N. 
O’Sullivan).



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 119
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

che caratterizza precipuamente Serse (vv. 74, 718, 754), in Eur. 
Phoen. 240 si riferisce ad Ares, e in [Eur.] Rh. 186 ad Achille.32 

Per quanto concerne Sofocle, l’aggettivo è attestato esclusivamente 
nell’Aiace, oltre che nel primo stasimo in altri due luoghi, nei quali 
denota sempre il protagonista: significativamente nel primo caso in 
anapesti e nel secondo in lyricis, a testimoniare la ripresa di un lemma 
della tradizione poetica alta. La prima occorrenza si ha all’inizio 
del primo episodio (v. 212) nel kommós tra il coro e Tecmessa; la 
terza attestazione ricorre invece nel terzo stasimo (v. 1213). In 
ambedue i passi si tratta del nesso θούριος Αἴας, e in entrambi il 
coro, definendo Aiace ‘furente’, enfatizza la perduta dimensione 
eroica dell’eroe. La iunctura ricalca strettamente la clausola omerica 
nome-epiteto θοῦρον Ἄρηα, assimilando quindi implicitamente il 
valore bellico che contraddistingueva Aiace all’impeto del dio della 
guerra, e intensificando in questo modo la situazione antieroica 
nella quale l’eroe versa nella tragedia dopo aver perpetrato il 
massacro ignominioso del bestiame. Le due espressioni sono inoltre 
isometriche:33 al v. 212 l’adonio è inserito come sostituzione dattilica 
in contesto anapestico, e pone dunque in rilievo anche a livello ritmico 
la menzione di Aiace; nel terzo stasimo al v. 1213 si tratta proprio di 
un colon adonio inserito in clausola a una sequenza coriambica. Nel 
primo stasimo la iunctura θουρίῳ / κρατοῦντ’ ἐν Ἄρει è invece spezzata 
all’interno di una successione di cola giambo-coriambici. E se qui 
l’aggettivo non è impiegato direttamente in riferimento ad Aiace, ma 
secondo l’usus tradizionale del lemma in Omero caratterizza Ares 
quale personificazione della battaglia, Sofocle recupera una locuzione 
epica più da vicino, e Aiace è connotato con maggior incisività nella 
propria dimensione di guerriero: ‘colui che primeggiava nella guerra 
furente’. Quest’ultimo aspetto è sottolineato anche dall’impiego del 
verbo κρατέω, anch’esso voce di ascendenza omerica, che oltre al 
valore più frequente di ‘regnare, dominare’, indica in Omero anche 
il successo propriamente militare in battaglia (cf. e.g. Il. 5.175-6 = 
16. 424-5, 21.214, 315). Ancora più diffuso nei poemi, e indicativo per 
i suoi valori, è il sostantivo corradicale κράτος, che esprime sia la 
‘supremazia’ e la ‘vittoria’ in combattimento (cf. e.g. Il. 1.509, 11.319, 
13.486, 18.308) che la ‘forza’ e il ‘vigore’ fisico dei guerrieri (cf. e.g. Il. 
7.142, 16.524, 20.121).34 È significativo che nell’accezione di ‘vittoria’ 
proprio κράτος occorra nell’Aiace nelle parole del protagonista in due 
occasioni: a proposito dei propri exploits vittoriosi che l’eroe dichiara 
disprezzati dagli Atridi in seguito al mancato riconoscimento delle 

32  Il registro aulico del lemma è comprovato da alcuni usi parodici in Aristofane, cf. 
Eq. 757, Ran. 1289.

33  Cf. Blundell 1989, 66 nota 26. 

34  Cf. LfgrE, s.v. «κρατέω» B I 1 e s.v. «κράτος» B 1 (H.W. Nordheider).



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 120
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

armi di Achille (v. 446); e del successo in battaglia foriero di gloria 
che Aiace, nella risposta a Telamone in procinto di lasciare Salamina, 
si vanta empiamente di voler ottenere da solo, senza l’aiuto di un dio 
(v. 768). Proprio nelle raccomandazioni del padre all’eroe, invece, il 
medesimo verbo κρατέω impiegato nello stasimo indica il prevalere 
nella battaglia, assistito però dal favore divino (v. 765).35 

Sofocle caratterizza dunque per due volte nel dramma Aiace 
attraverso l’epiteto θούριος comparabile all’attributo epico θοῦρος 
riferito in Omero esclusivamente ad Ares; e definisce nel presente 
luogo del primo stasimo la passata condizione di Aiace attraverso 
l’espressione parimenti epicizzante θουρίῳ / κρατοῦντ’ ἐν Ἄρει, in 
cui la battaglia è simboleggiata dall’ipostasi di Ares secondo un uso 
anch’esso di ascendenza omerica. In entrambi i casi il colorito epico-
omerico contribuisce a rimarcare il contrasto con la nuova e presente 
situazione dell’eroe nel dramma, oppresso dalla follia e da propositi 
suicidi secondo i coreuti, e impotente rispetto al recupero del proprio 
onore macchiato indelebilmente.36 

È inoltre significativo che l’aggettivo θούριος sia impiegato da 
Sofocle solo nell’Aiace: la potenza simbolica della figura di Ares, 
incarnazione dello scontro dove l’areté dell’eroe si distingueva su 
tutti gli Achei, viene dunque abilmente sfruttata dal poeta, e si 
riverbera attraverso l’impiego di lessemi epico-omerici su quella 
di Aiace mettendone in luce per antitesi il kratos divenuto imbelle 
ridicolizzatosi nella mattanza del bestiame. Questa dimensione 
vittoriosa, infatti, è una realtà che Aiace ha perduto, e che non 
può che rivivere nel rimpianto dei coreuti; lo scarto è sottolineato 
incisivamente dagli avverbi temporali πρὶν δή ποτε… νῦν δ’ αὖ «un 
tempo… ora invece» (vv. 613-15):37

ὃν ἐξεπέμψω πρὶν δή ποτε θουρίῳ
κρατοῦντ’ ἐν Ἄρει· νῦν δ’ αὖ φρενὸς οἰοβώ-
τας φίλοις μέγα πένθος ηὕρηται. � 615

35  Cf. Stanford 1963 ad v. 446: «κράτος means ‘victory in battle’. The basic meaning 
‘strength’ does not occur in this play. This κράτος is the raw material from which τιμή 
was produced in the heroic age». Il monito di Telamone ricorda i saggi consigli di Peleo 
ad Achille in partenza da Ftia: Fenice li rammenta all’eroe, che sembra averli scordati, 
nell’Iliade nell’episodio dell’ambasceria (Il. 9.254-9). Il discorso di Peleo è molto simile, 
soprattutto in merito al fatto che sono gli dèi a elargire il κράτος, la vittoria, in battaglia; 
diversa è però la reazione dei due eroi: Achille si limita ad ascoltare gli ammonimenti 
paterni, Aiace, invece, ribatte orgogliosamente asserendo la propria autarchia, cf. 
Winnington-Ingram 1980, 40, nota 89; Finglass 2011, ad loc. 

36  Tale antitesi è ribadita anche nella seconda antistrofe che oppone la nobile 
discendenza di Aiace dalla stirpe eacide alla condizione della follia, nella quale l’eroe 
non è più padrone di sé, ai vv. 636-9: ὃς εἷς πατρῴας ἥκων γενεᾶς ἄρι- / στα πολυπόνων 
Ἀχαιῶν / οὐκέτι συντρόφοις / ὀργαῖς ἔμπεδος.

37  Sullo scarto tra i due piani temporali e spaziali cf. Heath 1987, 184-5.



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 121
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

che tu [scilicet Salamina] hai mandato qui, un tempo 
� [nell’ardente 
battaglia vittorioso; ma ora vagando nella sua mente solitaria
motivo di grande pena è divenuto per i suoi amici. � 615

Ciò che dunque emerge con forza è la trasformazione che la follia ha 
causato nell’eroe, cancellandone completamente l’ethos guerriero 
e il ruolo sociale che gli spettava all’interno della comunità. Aiace, 
che era stato inviato da Salamina come il campione in battaglia, 
giace infatti ora inerte nella tenda (v. 610: ἔφεδρος): per i coreuti 
egli vive isolato e chiuso nel cruccio assillante dei propri pensieri 
suicidi (v. 614: φρενὸς οἰοβώτας), e si è tramutato (v. 615: ηὕρηται) 
da figura di affidamento e protezione in fonte di grande dolore (v. 
615: μέγα πένθος). Quest’ultima espressione μέγα πένθος, presenta 
anch’essa un’intonazione fortemente epicheggiante. Si tratta, di più, 
della ripresa palmare di un nesso formulare omerico nome-epiteto. La 
iunctura si ritrova nel verso formulare ὦ πόποι, ἦ μέγα πένθος Ἀχαιΐδα 
γαῖαν ἱκάνει, esclamazione di intenso dolore con la quale Nestore per 
due volte inizia un proprio discorso: deplorando la lite insorta tra 
Achille e Agamennone dalle conseguenze potenzialmente esiziali per 
l’intero esercito greco (Il. 1.253); e crucciandosi che nessun guerriero 
accolga valorosamente la sfida lanciata da Ettore di affrontarlo in 
duello (Il. 7.122). Il nesso ricorre poi in Od. 17.489 Τηλέμαχος δ’ ἐν μὲν 
κραδίῃ μέγα πένθος ἄεξε, a proposito del cruccio che avverte Telemaco 
alla vista del padre colpito ingiuriosamente da Antinoo; in Il. 4.416 
μέγα πένθος Ἀχαιῶν δηιωθέντων, riferito alla pena che colpirebbe 
Agamennone in quanto capo della spedizione se i Greci fallissero e 
cadessero per mano dei Troiani; in Il. 17.137-8 Ἀτρείδης δ’ ἑτέρωθεν, 
ἀρηΐφιλος Μενέλαος / ἑστήκει, μέγα πένθος ἐνὶ στήθεσσιν ἀέξων indica 
invece il dolore di Menelao per la morte di Patroclo, mentre ne 
difende il corpo nella mischia.38 La formula occorre ancora, tuttavia 
disgiunta, in Od. 11.195-6 ἔνθ’ ὅ γε κεῖτ’ ἀχέων, μέγα δὲ φρεσὶ πένθος ἀέξει 
/ σὸν νόστον ποθέων, dove designa l’afflizione di Laerte che immagina 
il figlio ormai morto; e in Od. 24.232 γήραϊ τειρόμενον, μέγα δὲ φρεσὶ 
πένθος ἔχοντα, riferita nuovamente al patimento che tormenta Laerte, 
sia per Odisseo che per la propria vecchiaia. Come si vede dagli 
ultimi passi riportati, la formula μέγα πένθος indica principalmente un 
dolore che è connesso con la morte e con la dimensione del lutto. Ciò 
risulta ancora più chiaro nel caso del lemma πένθος considerato a sé 
stante, che esprime in modo peculiare in Omero lo stato d’animo di 

38  In questo passo è coinvolto anche Aiace, cf. Garner 1990, 62. Il nesso si ritrova 
ancora nell’epica in Hes. Th. 622, riferito alla pena degli Ecatonchiri confinati da Zeus 
sottoterra.



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 122
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

chi è colpito dal cordoglio per la scomparsa di una persona cara.39 Il 
significato del termine emerge in particolare in due momenti cruciali 
dell’Iliade: il dolore straziante che colpisce Achille alla notizia della 
morte di Patroclo nel XVIII canto del poema, dove πένθος ricorre per 
tre volte a breve distanza (Il. 18. 64, 73, 88), e unisce il compianto 
per il compagno caduto a quello che Teti dovrà provare per lo stesso 
Achille; e il lutto doloroso di Andromaca durante le due scene di 
lamento della sposa per Ettore (Il. 22.483, 24.741). 

Risulta dunque evidente come attraverso la ripresa del nesso 
formulare omerico l’espressione φίλοις μέγα πένθος ηὕρηται esprima 
non solo il dolore del coro per la prostrazione di Aiace, ma alluda 
nello stesso tempo ironicamente al suicidio che l’eroe ha più volte 
affermato nell’episodio precedente essere l’unico sbocco possibile 
nella propria condizione.40 La dimensione del compianto veicolata 
dalla iunctura μέγα πένθος prelude inoltre alla strofe successiva, 
nella quale il coro, come si vedrà, immagina il lamento di Eribea 
attraverso una serie di lessemi parimenti epico-omerici connotanti 
la dimensione del threnos. 

Si è visto come il tema della morte compaia già nella prospettiva 
desolata del coro afflitto dai tormenti della guerra, considerata come 
un misto di terrore e liberazione dai mali. E come la descrizione 
dell’Ade ai vv. 607-8 ἔτι μέ ποτ’ ἀνύσειν τὸν ἀπότροπον ἀΐδηλον Ἅιδα 
sia connotata da un colorito epico che contribuisce a caratterizzarne 
l’ambiguità. La presenza dell’erebo ritorna con prepotenza in 
apertura della seconda antistrofe, questa volta, però, in relazione 
ad Aiace (v. 635): κρείσσων γὰρ Ἅιδᾳ κεύθων ὁ νοσῶν μάταν «è meglio 
che nell’Ade si nasconda l’eroe malato di follia». L’espressione 
Ἅιδᾳ κεύθων trova un precedente illustre in Il. 23.243-4 καὶ τὰ μὲν 
ἐν χρυσέῃ φιάλῃ καὶ δίπλακι δημῷ / θείομεν, εἰς ὅ κεν αὐτὸς ἐγὼν Ἄϊδι 
κεύθωμαι «deponiamole [le ceneri] in un’urna dorata con doppio strato 

39  Cf. LfgrE, s.v. «πένθος» B 1 1a (H.W. Nordheider). 

40  Il nesso viene ripreso in tragedia anche da Eschilo che lo impiega (invertito) a 
proposito del lutto di Oreste per Agamennone nelle Coefore (v. 298): πατρὸς πένθος 
μέγα. Euripide, invece, rievoca la formula omerica nell’espressione πένθη μέγιστα (Hipp. 
1427), nella quale si confondono i dolori di Ippolito prossimo alla morte, e il sacrificio 
dell’eroe che sarà riscattato nel culto del giovane a Trezene. Il lemma è attestato 
nell’Aiace solo in questo luogo del primo stasimo, e si ritrova altrove in Sofocle sempre in 
connessione alla morte e al lutto, cf. Tr. 1112 (Eracle), Ant. 1249 (Emone), OT 94 (le morti 
causate dalla peste), OT 1225 (Giocasta), El. 290, 846 (Agamennone), OC 1708 (Edipo).



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 123
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

di grasso / fino a quando io stesso scomparirò celato nell’Ade».41 
Si tratta di Achille che durante i funerali di Patroclo ingiunge ai 
Mirmidoni di conservare le ceneri dell’amato compagno, fin quando 
anch’egli ‘scompaia celato nell’Ade’, e i resti dei due eroi potranno 
quindi venire ricongiunti dopo la sua morte nella medesima urna 
funebre. L’impiego metaforico di κεύθω in relazione alla sepoltura e 
alla morte è ancora raro in Omero, e diverrà frequente in tragedia; 
nel suo valore più comune, il verbo presenta infatti nell’epos il valore 
neutro di ‘nascondere, celare’, si pensi al verso formulare ὅς χ’ ἕτερον 
μὲν κεύθῃ ἐνὶ φρεσίν, ἄλλο δὲ εἴπῃ (e.g. Il. 9.313, Od. 8.548) o ad Od. 3.18 
μῆτιν ἐνὶ στήθεσσι κέκευθε. Il passo iliadico dei funerali di Patroclo, 
tuttavia, non è isolato e ciò dimostra che la relazione del lemma con 
la morte e con l’Ade è già stabilita all’altezza dell’epica arcaica. In 
Od. 3.15-6 Atena invita Telemaco a recarsi presso Nestore a Pilo 
ricordandogli che la sua missione è quella di raccogliere notizie sul 
destino del padre, se la terra lo abbia «nascosto» nelle sue profondità: 
τοὔνεκα γὰρ καὶ πόντον ἐπέπλως, ὄφρα πύθηαι / πατρός, ὅπου κύθε γαῖα 
καὶ ὅν τινα πότμον ἐπέσπεν. Di più, bisogna considerare il fatto che 
il sostantivo corradicale κεῦθος, che indica proprio le cavità del 
sottosuolo, è già in Omero connesso con il mondo dell’oltretomba 
nell’emistichio formulare Ἀΐδαο δόμους (-οισ’) ὑπὸ κεύθεσι γαίης:42 in 
Il. 22.482-3 Andromaca si rivolge a Ettore che andrà nei ‘recessi’ 
dell’Ade: νῦν δὲ σὺ μὲν Ἀΐδαο δόμους ὑπὸ κεύθεσι γαίης / ἔρχεαι, αὐτὰρ 
ἐμὲ στυγερῷ ἐνὶ πένθεϊ λείπεις, mentre in Od. 24.203-4 Agamennone 
e Odisseo colloquiano nelle ‘profondità’ dell’erebo: ὣς οἱ μὲν τοιαῦτα 
πρὸς ἀλλήλους ἀγόρευον / ἑσταότ’ εἰν Ἀΐδαο δόμοισ’, ὑπὸ κεύθεσι γαίης. 

Per quanto concerne Sofocle, il poeta adotta il verbo κεύθω in 
relazione alla morte e alla sepoltura anche in altri luoghi oltre che 
nell’Aiace. In El. 867-70 κέκευθεν, οὔτε του τάφου ἀντιάσας / οὔτε γόων 
παρ’ ἡμῶν il perfetto κέκευθεν riferito a Oreste vale «giace sepolto» e 

41  Gli scoli al passo riferiscono che Aristarco leggeva κλεύθομαι, mentre un testimone 
papiraceo tramanda κλεύσωμαι. Gli editori hanno di norma accettato la lezione 
κεύθωμαι della vulgata, mentre da ultimo West dichiara il luogo corrotto stampando 
κλεύθομαι preceduto dalla crux desperationis; lo stesso West 2001, 126-8 ritorna sul 
passo proponendo però per κλεύθομαι una nuova etimologia per cui l’espressione di 
Achille varrebbe «‘until I myself am in submission of Ades’». Sembra tuttavia opportuno 
(con Richardson 1993, 198, ad loc.) mantenere il testo della vulgata, sulla base degli 
altri paralleli omerici, su cui cf. infra, e anche in virtù della ripresa sofoclea nel presente 
luogo dell’Aiace che può essere addotta a difesa della lezione tràdita, cf. anche Finglass 
2011 ad Ai. 635. Il modello iliadico dell’espressione sofoclea è riconosciuto dalla maggior 
parte dei commentatori.

42  Il nesso formulare ὑπὸ κεύθεσι γαίης si ritrova in connessione con l’Ade ancora in 
Theogn. 1.243, cf. anche Eur. Phaeth. 273 Diggle (= TrGF V, 2 F 781.273). Nell’Antigone 
il regno dei morti cui è destinata la protagonista è definito al v. 818 κεῦθος νεκύων. 
Il sinonimo κευθμών in Hes. Th. 158 Γαίης ἐν κευθμῶνι indica i recessi nei quali Gaia 
nasconde i figli, mentre in Aesch. PV 220 Ταρτάρου μελαμβαθὴς / κευθμών si riferisce 
alle profondità del Tartaro, cf. anche l’incipit dell’Ecuba euripidea: Ἥκω νεκρῶν 
κευθμῶνα καὶ σκότου πύλας.



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 124
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

indica nelle parole di Elettra la mancata partecipazione dell’eroina 
alla sepoltura del fratello avvenuta lontano dalla patria e senza 
compianto;43 sempre nell’Elettra l’espressione τόδε κέκευθεν αὐτὸν 
τεῦχος (v. 1120) si riferisce all’urna che contiene le ceneri di Oreste; 
in OT 967-8 Edipo afferma che Laio θανὼν / κεύθει κάτω δὴ γῆς; in 
Ant. 911 Antigone riferisce la morte di Laio e Giocasta attraverso 
l’espressione μητρὸς δ’ ἐν Ἅιδου καὶ πατρὸς κεκευθότοιν.44 

Il passo del primo stasimo dell’Aiace κρείσσων γὰρ Ἅιδᾳ κεύθων 
ὁ νοσῶν μάταν presenta però forse una pregnanza maggiore. Il 
significato dell’espressione indica non solo che il coro ritiene che 
per chi è vittima della pazzia sia meglio scendere nei recessi dell’Ade. 
In virtù dell’uso del verbo di ascendenza epica e del suo duplice 
valore già in Omero, infatti, la locuzione implica che Aiace deve 
di fatto scomparire, ‘nascondersi’ dalla vista dei mortali. Il focus, 
dunque, è anche sulla vergogna dell’eroe che è stata al centro di 
tutto il primo episodio dopo il rinsavimento di Aiace dalla pazzia. 
In questo senso rispetto ai passi omerici in cui il lemma è connesso 
con la discesa nell’Ade e con la morte, si nota uno scarto. Quando 
Achille in Il. 22.244 afferma εἰς ὅ κεν αὐτὸς ἐγὼν Ἄϊδι κεύθωμαι, non 
vuole implicare che si dovrà nascondere sotterra, ma il significato 
dell’espressione è neutro e indica la morte prossima dell’eroe; allo 
stesso modo in Od. 3.16 πατρός, ὅπου κύθε γαῖα se la metafora del 
‘celare sotterra’ è attiva, essa denota semplicemente la morte di 
Odisseo, senza suggerire alcun proposito intenzionale di nascondersi 
da qualcosa attraverso la morte. Nel passo sofocleo, invece, il poeta 
sfrutta il significato frequente nell’epos di κεύθω con valore attivo 
‘celare, nascondere’, e ciò conferisce all’espressione Ἅιδᾳ κεύθων 
una tragicità del tutto peculiare, e che appartiene al solo Aiace: ora 
che il riacquisto della lucidità gli ha rivelato l’insopportabile onta 
commessa, l’unica soluzione è quella di celarsi nelle plaghe dell’Ade. 
Ed è significativo che nell’episodio della Trugrede successivo allo 
stasimo Aiace dichiari proprio di voler ‘nascondere’ la sua spada 
macchiata dal sangue impuro del bestiame in una fossa sotterranea 
(v. 658: κρύψω τόδ’ ἔγχος τοὐμόν),45 dove sottratta alla vista degli 
uomini sarà conservata nelle tenebre della terra dalla notte e da 
Ade (vv. 659-60: γαίας ὀρύξας ἔνθα μή τις ὄψεται· / ἀλλ’ αὐτὸ νὺξ Ἅιδης 

43  Cf. Kaibel 1896, ad loc. 

44  Per Eschilo cf. Sept. 588 μάντις κεκευθὼς πολεμίας ὑπὸ χθονός, riferito ad Anfiarao; 
e Pers. 647 8 ἦ φίλος ἁνήρ, ἦ φίλος ὄχθος·/ φίλα γὰρ κέκευθεν ἤθη, dove si tratta di Serse. 

45  Similmente Edipo afferma di andare a ‘celare’ la propria vita nell’Ade in OC 1551-
2 ἤδη γὰρ ἕρπω τὸν τελευταῖον βίον / κρύψων παρ’ Ἅιδην: anche in questo passo il 
nascondimento è puramente metaforico, e assume anzi una connotazione misteriosa e 
magico-sacrale positiva, secondo cui la tomba di Edipo avrà un effetto di protezione nei 
confronti di Atene. Il verbo κρύπτω presenta sovente in Sofocle il valore metaforico di 
‘seppellire (nascondere nella terra)’, cf. e.g. Ant. 25, 196; OC 621, 1546.



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 125
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

τε σῳζόντων κάτω): il linguaggio figurato simboleggia evidentemente 
la volontà del suicidio da parte dell’eroe, e viene ancora sottolineato 
il desiderio di celarsi dallo sguardo altrui attraverso la discesa nelle 
profondità dell’Ade.46 

Infine, andrà sottolineato come l’interpretazione proposta 
dell’espressione dello stasimo consenta di cogliere anche un livello 
di ironia tragica rispetto alla prospettiva del coro. Come dimostra 
l’associazione dei due participi al v. 635 Ἅιδᾳ κεύθων ὁ νοσῶν μάταν, 
collocati in virtù del chiasmo in successione, il ragionamento dei 
marinai si fonda sull’equivalenza tra follia e morte: poiché Aiace è 
ancora preda della nosos inviata dagli dèi, dalla quale non c’è scampo, 
è meglio che l’eroe «si nasconda» nell’Ade per sempre. Ma l’equazione 
è errata, poiché i coreuti non hanno compreso che Aiace ha scelto il 
suicidio proprio perché è ritornato in sé e non può sopportare la sua 
nuova condizione; è infatti a causa dell’ignominia di cui egli stesso 
è l’origine che Aiace dovrà davvero ‘celarsi’ per sempre sotterra: 
l’impiego del nesso Ἅιδᾳ κεύθων, grazie alla costellazione dei valori 
del verbo nell’epos, evidenzia la pregnanza e l’ironia del passo.

 Il coro esprime dunque nel canto un acuto rimpianto per la 
dimensione guerriera e gloriosa dell’eroe, e una profonda angoscia 
causata dal suo comportamento abnorme, ma evita di menzionare 
direttamente il suicidio, che costituisce il timore più grande nei 
confronti di Aiace, che i coreuti non possono che augurarsi possa 
in qualche modo essere scongiurato. Tuttavia, l’impiego di alcune 
espressioni epicheggianti ben riconoscibili da parte del pubblico, 
quali la iunctura Ἅιδᾳ κεύθων e il nesso formulare omerico μέγα πένθος, 
tradiscono lo scarto tra la prospettiva fallace del coro e le intenzioni 
reali e lucide di Aiace; inducendo inoltre in questo modo gli spettatori 
ad aspettarsi l’annuncio ferale del suicidio dell’eroe nell’episodio 
successivo, che sarà invece sorprendentemente disatteso.

46  Garvie 1998, ad loc. rileva inoltre come nelle parole di Aiace si possa anche leggere 
il desiderio di ‘nascondere’ la spada nel proprio corpo: «his body will be the sword’s 
‘grave’».



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 126
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

2.2.3	 Il planctus di Eribea e il compianto di Ecuba:  
Aiace e Ettore

L’intera seconda strofe dello stasimo è dedicata alla madre di Aiace 
(vv. 622-33):

ἦ που παλαιᾷ μὲν σύντροφος ἁμέρᾳ,� στρ. β
λευκῷ τε γήρᾳ μάτηρ νιν ὅταν νοσοῦν- � 625
τα φρενοβόρως ἀκούσῃ,
αἴλινον αἴλινον
οὐδ’ οἰκτρᾶς γόον ὄρνιθος ἀηδοῦς
ἥσει δύσμορος, ἀλλ’ ὀξυτόνους μὲν ᾠδὰς � 630
θρηνήσει, χερόπληκτοι δ’�
ἐν στέρνοισι πεσοῦνται
δοῦποι καὶ πολιᾶς ἄμυγμα χαίτας.

Di certo quando la madre anziana che vive i giorni 
della canuta vecchia saprà di lui preda � 625 
della malattia della follia che gli rode la mente,
ahi ahi,
non il gemito miserevole dell’usignolo
leverà, infelice, ma le strida acute � 630
di un lamento funebre, e i colpi delle mani
sul petto cadranno pesanti,
e lo strapparsi delle bianche chiome.

Il coro immagina gli effetti della notizia della follia del figlio su 
Eribea, e descrive con dovizia di particolari la reazione della madre. 
Prescindendo dalla menzione del lamento rituale del lino (v. 627: 
αἴλινον αἴλινον) e dal riferimento topico al canto dell’usignolo (v. 628: 
οἰκτρᾶς γόον ὄρνιθος ἀηδοῦς), l’interpretazione dei quali è controversa,47 
la caratterizzazione e i gesti che il coro attribuisce sicuramente a 
Eribea sono i seguenti: il dolore incontrollato che sfocia nel threnos 
(v. 629: δύσμορος, v. 630: θρηνήσει); il prorompere in lamenti acuti 
(v. 630: ὀξυτόνους ᾠδάς); la sternotypia (vv. 631-2: χερόπληκτοι δ’ / 
ἐν στέρνοισι πεσοῦνται); infine, l’atto di strapparsi le chiome (v. 633: 

47  La soluzione più economica, sia dal punto di vista sintattico che per il senso, 
sembra quella di interpretare (con Stanford, Dawe, Mazzoldi, Finglass, e già gli scoli) 
la negazione οὐδ’ del v. 627 con valore retrospettivo rispetto al verso precedente e di 
mantenere il tràdito ἥσει al v. 630, per cui Eribea ‘non leverà né l’ailinon né il lamento 
miserevole dell’usignolo, ma le acute strida di lutto...’; per una discussione dettagliata 
delle differenti soluzioni testuali e interpretative proposte si rinvia alla nota ad loc. di 
Finglass 2011, e si veda la recente messa a punto di Mambrini 2010; cf. anche Palumbo 
Stracca 2004, 213-15. Rispetto all’autenticità della lezione tràdita ἥσει, e di conseguenza 
dell’interpretazione proposta, sembra cruciale anche l’impiego della medesima forma 
verbale al v. 851, in un passo che si riferisce parimenti al compianto di Eribea, cf. infra. 



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 127
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

πολιᾶς ἄμυγμα χαίτας). L’immagine è complessivamente imponente e 
lo spazio di un’intera stanza conferisce a Eribea un ruolo di primo 
piano nello stasimo; parimenti insistito è il dato della vecchiaia della 
madre, che compare nell’incipit in maniera quasi ridondante nella 
duplice coppia παλαιᾷ… ἁμέρᾳ (v. 624) e λευκῷ τε γήρᾳ (v. 625),48 e che 
ritorna in explicit con modulo anulare nel dato coloristico della chioma 
canuta πολιᾶς… χαίτας (v. 633). Quello che i coreuti si immaginano, 
e probabilmente inscenavano nei movimenti mimetici della danza, 
è un vero e proprio compianto funebre, cui non fa difetto nessuno 
degli elementi rituali tradizionali; spia d’altronde ne è l’impiego 
di due lemmi normativi del planctus: il sostantivo γόος al v. 629 e 
il verbo θρηνέω al v. 632, entrambi significativamente collocati al 
centro della strofe.49 Le due voci sono di ascendenza epica, ma è 
l’intero quadro che ritrae il cordoglio di Eribea a trovare paralleli 
nell’epica, in particolare rispetto alle scene di compianto per Ettore. 
In due momenti dell’Iliade si leva il lamento per l’eroe: nel XXII canto, 
quando i familiari assistono dalle mura alla morte e allo strazio del 
cadavere di Ettore; e nel XXIV canto, allorché, al rientro della salma 
dell’eroe a Troia, ha invece luogo il vero e proprio compianto funebre 
durante le esequie.50 

Nel passo del XXII canto è Ecuba che per prima, sconvolta dalla 
visione del figlio ucciso e oltraggiato sotto i propri occhi, prorompe 
in un lamento violento, cui segue una reazione di pianto da parte di 
Priamo e del popolo troiano sugli spalti (Il. 22.405-9): 

Ὣς τοῦ μὲν κεκόνιτο κάρη ἅπαν· ἣ δέ νυ μήτηρ � 405
τίλλε κόμην, ἀπὸ δὲ λιπαρὴν ἔρριψε καλύπτρην
τηλόσε, κώκυσεν δὲ μάλα μέγα παῖδ’ ἐσιδοῦσα·
ᾤμωξεν δ’ ἐλεεινὰ πατὴρ φίλος, ἀμφὶ δὲ λαοὶ
κωκυτῷ τ’ εἴχοντο καὶ οἰμωγῇ κατὰ ἄστυ.

La testa era tutta coperta di polvere; allora la madre� 405
quando vide il nobile figlio così si strappò i capelli, 

48  Dawe e Finglass accolgono l’emendazione di Schneidewin λευκά, riferito a Eribea 
con valore predicativo ‘bianca, nella vecchiaia’, senz’altro economica sul piano della 
sintassi eliminando il doppio complemento retto da un solo aggettivo, e suggestiva anche 
per il senso, cf. Dawe 1973, 146 e Finglass 2011 ad loc. 

49  Sullo status delle due forme di lamentazione in Omero, il γόος, che indica un 
lamento individuale, più spontaneo e immediato, e il θρῆνος, che rappresenta il 
compianto ritualmente formalizzato affidato a dei cantori professionisti, cf. Alexiou 
2002, 11-14, 102-8; Palmisciano 2017, 13-80; e si vedano anche Derderian 2001, 16-
35; Tsagalis 2004, 2-8; Mambrini 2010, 314-15; per una panoramica antropologica sul 
lamento antico di area euro-mediterranea si rinvia a De Martino 1958, in particolare 
sul compianto nell’antica Grecia alle pagine 178-213, 275-82, cf. anche Palmisciano 
2003 e Suter 2008.

50  Per i paralleli tra le due scene cf. Richardson 1993, 149 e Macleod 1982, 21 ss. 



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 128
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

gettò via il velo splendente, e lanciò acute grida.
Anche il caro padre proruppe in gemiti da fare pietà, e intorno
il popolo per la città era preda del lamento e del pianto.

Qualche attimo dopo, mentre Priamo scioccato si è gettato a 
terra nello sterco e disperato grida di voler andare da Achille per 
recuperare il corpo di Ettore, sempre Ecuba inizia a intonare il γόος, 
questa volta in maniera più composta (Il. 22.430 ss.). La prima e 
immediata reazione di Ecuba è violenta e si esprime nei gesti convulsi 
del planctus: lo strapparsi i capelli (v. 406: τίλλε κόμην),51 il gettare 
via il velo (v. 406-7: ἀπὸ δὲ λιπαρὴν ἔρριψε καλύπτρην / τηλόσε),52 e il 
prorompere in un pianto incontrollato e incessante (v. 407: κώκυσεν 
δὲ μάλα). Segue poi il vero e proprio compianto rituale nella forma 
antifonale del responsorio tra il leader che guida il lamento (v. 430: 
ἁδινοῦ ἐξῆρχε γόοιο) e il resto dei cittadini, inaugurato da Ecuba e 
proseguito da Andromaca nei versi seguenti.

Per quanto concerne la scena del XXIV canto, prima che inizi 
all’interno del palazzo il compianto di rito sulla salma di Ettore in 
cui si susseguono Andromaca, Ecuba ed Elena, di nuovo un momento 
di dolore incontrollato viene rappresentato dal poeta. La madre e la 
sposa alla vista del carro che reca il corpo dell’eroe si gettano su di 
esso, strappandosi le chiome e abbracciando il capo di Ettore, mentre 
la folla dei Troiani assiste in lacrime. Gli attimi di sconvolgimento 
emotivo terminano solo grazie all’intervento di Priamo che conduce 
il carro all’interno della reggia (Il. 24.710-2): 

πρῶται τόν γ’ ἄλοχός τε φίλη καὶ πότνια μήτηρ � 710
τιλλέσθην ἐπ’ ἄμαξαν ἐΰτροχον ἀΐξασαι 
ἁπτόμεναι κεφαλῆς· κλαίων δ’ ἀμφίσταθ’ ὅμιλος.

Per prima la cara sposa e la nobile madre � 710
si strappavano i capelli gettandosi sul carro dalle belle ruote,
e gli accarezzavano la testa; intorno stava la folla in pianto.

La reazione scomposta di dolore di Eribea descritta nella seconda 
strofe del canto trova corrispondenza in quella di Ecuba ritratta nelle 

51  Il gesto violento di strapparsi i capelli in segno di disperazione è compiuto all’inizio 
del canto anche da Priamo (Il. 22.77-8), quando si rende conto definitivamente che il 
tentativo di indurre Ettore a non affrontare Achille è vano, su cui cf. anche infra; per 
ulteriori paralleli tra le due scene cf. Richardson 1993, 149.

52  Il medesimo gesto è compiuto da Demetra in lutto in H. Hom. Cer. 2.40-1, passo 
forse ispirato al luogo omerico, cf. Richardson 1974, ad loc. 



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 129
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

due scene del poema: con l’esclusione dei colpi sul petto,53 ricorrono 
infatti gli stessi gesti disperati e convulsi del planctus.54 Ma è più 
in generale il ruolo dei due personaggi femminili che merita forse 
di essere esaminato più in profondità rispetto a quanto la critica 
non abbia finora fatto.55 Eribea compare nel dramma per la prima 
volta nella rhesis di Tecmessa del primo episodio, che rappresenta 
l’esempio più evidente in Sofocle di allusione a una scena omerica, 
il celebre colloquio tra Ettore e Andromaca nel 6 canto dell’Iliade.56 

Dopo le affermazioni intransigenti di Aiace sulla necessità del 
suicidio come unico sbocco possibile per salvare il proprio onore, 
Tecmessa in un discorso che è uno dei vertici drammatici dell’intera 
tragedia per la sensibilità nella caratterizzazione del personaggio 
e la sottile rimodulazione del modello iliadico, si appella agli stessi 
imperativi etici di Aiace, ribaltandoli; ciò che è veramente turpe per 
chi è di nobile indole, afferma Tecmessa, è spezzare il legame di philia 
nei confronti dei propri cari e, prima ancora di nominare se stessa 
ed Eurisace, richiama Aiace alla necessità di rispettare l’αἰδώς nei 
confronti dei due genitori che ne attendono con ansia il ritorno a 
casa (vv. 506-9): 

ἀλλ’ αἴδεσαι μὲν πατέρα τὸν σὸν ἐν λυγρῷ
γήρᾳ προλείπων, αἴδεσαι δὲ μητέρα
πολλῶν ἐτῶν κληροῦχον, ἥ σε πολλάκις
θεοῖς ἀρᾶται ζῶντα πρὸς δόμους μολεῖν·

Ma abbi vergogna di abbandonare tuo padre 
nella funesta vecchiaia, abbi rispetto della madre
così carica di molti anni, che spesso prega
gli dèi che tu possa ritornare a casa vivo.

53  Il gesto di battersi il petto è tipicamente femminile in Omero, e si ritrova e.g. nel 
lamento delle schiave di Achille (Il. 18.31) e delle Oceanine (Il. 18.51) per Patroclo; sui 
gesti del cordoglio nei poemi cf. Gagliardi 2007, 102-10 e Brügger 2009, 244-5 ad Il. 24.711. 

54  Mambrini 2010, 321-2 fa notare come la reazione di Eribea corrisponda anche ai 
gesti di Aiace nel momento del rinsavimento dalla follia (v. 307 ss.): «i gesti più propri 
del rituale funebre sono dunque prova di una crisi culturale che mette in discussione 
integralmente le difese valoriali di Aiace e lo costringe alla ricerca di una nuova, 
estrema soluzione di fronte alla disgrazia» (322). 

55  Il possibile parallelo tra la scena di Eribea nel primo stasimo della tragedia con la 
figura di Ecuba non è rilevato in nessun commento dell’Aiace. Garner 1990, 52 prospetta 
un raffronto tra il compianto di Priamo ed Ecuba per Ettore e i vv. 506 ss., in cui 
Tecmessa ricorda ad Aiace la necessità dei vincoli familiari nei confronti dei genitori. 
Farmer 1998, invece, proponendo di leggere il monologo di Ettore in Il. 22.99-130 come 
modello della Trugrede di Aiace, instaura un parallelo tra i due discorsi di supplica di 
Priamo e di Ecuba al figlio di non affrontare Achille in Il. 21.33-91 e la preghiera di 
Tecmessa all’eroe nel dramma che precede il monologo ingannatore. 

56  Sulla scena del colloquio tra Aiace e Tecmessa, oltre al classico Easterling 1984, 
cf. Cairns 1993, 232-4; Hesk 2003, 52-73 e ulteriore bibliografia citata infra.



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 130
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

Il duplice imperativo αἴδεσαι, ripetuto sia nei confronti di Telamone che 
di Eribea nella stretta successione di due versi (vv. 506-7: αἴδεσαι μὲν 
πατέρα… / αἴδεσαι δὲ μητέρα) dimostra l’enfasi retorica che Tecmessa 
mette in atto nel tentativo di far leva sul rispetto dei legami d’affetto 
familiari: il dato che emerge con forza è quello della vecchiaia, vista 
come stagione ingrata e triste della vita.57 L’età avanzata dei due 
genitori di Aiace è espressa attraverso due espressioni entrambe 
pregnanti: Telamone vive ormai ἐν λυγρῷ / γήρᾳ «nella funesta 
vecchiaia» (vv. 506-7), mentre Eribea è πολλῶν ἐτῶν κληροῦχον (v. 
508), ossia letteralmente ‘possiede il lotto di una vita lunga di molti 
anni’. Se la seconda locuzione si rifà metaforicamente all’istituzione 
della cleruchia,58 la prima iunctura è una ripresa evidente, variata 
nella disposizione invertita dei due termini, del nesso formulare 
omerico γήραϊ λυγρῷ (4× Il.).59 Il tema della vecchiaia, come si è visto, 
è particolarmente insistito anche nel primo stasimo. Si è già rilevata 
la ridondanza dell’apertura della strofe (vv. 624-5: ἦ που παλαιᾷ μὲν 
σύντροφος ἁμέρᾳ, / λευκῷ τε γήρᾳ μάτηρ), ma più significativa in virtù 
della coloritura epicheggiante risulta la iunctura che chiude la stanza 
in Ringkomposition: πολιᾶς ἄμυγμα χαίτας (v. 833).60 L’aggettivo πολιός 
definisce a partire da Omero la canizie, ma è notevole il dato per cui 

57  Il medesimo imperativo αἴδεσ(σ)αι è impiegato nell’Iliade – dove costituisce 
significativamente un hapax in questa forma verbale – proprio da Aiace, durante 
l’episodio dell’ambasceria ad Achille, allorché l’eroe chiede al Pelide di avere rispetto 
per i suoi compagni più cari, che sono venuti a chiedere il suo soccorso perché i Greci 
oramai rischiano il peggio (Il. 9.640). La ripresa sembra intenzionale, con l’intento di 
mettere in luce la trasformazione del carattere dell’eroe: dopo il disonore insopportabile 
subito, Aiace ha assunto un’inflessibilità e una chiusura totale a ogni possibilità di 
dialogo ancora maggiori rispetto all’atteggiamento irremovibile di Achille, che egli 
stesso deplorava nel poema, cf. Hesk 2003, 64: «the double repetition of aidesai may be 
designed to recall the famous embassy scene […] for in that scene Ajax uses the same 
form as Tecmessa. Thus Tecmessa ironically gives advice to an intransigent Ajax when 
the Iliadic Ajax has given similar advice to an intransigent Achilles».

58  κληροῦχος è lemma prosastico, inconsueto in poesia, e qui hapax in Sofocle, cf. 
Stanford 1963, ad loc.; Easterling 1984, 4.

59  La iunctura è attestata solo una volta nell’Odissea, riferita a Laerte, dove compare 
in caso accusativo e spezzata in enjambement tra due versi (Od. 24.249-50). Il nesso, 
oltre che nel presente luogo sofocleo, è testimoniato in tragedia soltanto in Eur. HF 
649-50 τὸ δὲ λυγρὸν φόνιόν τε γῆ- / ρας μισῶ. Sul passo dell’Aiace cf. Easterling 1984, 
4 e Hesk 2003, 64.

60  L’uso di ἄμυγμα è per così dire improprio, dal momento che il sostantivo e il verbo 
ἀμύσσω si riferiscono di norma in contesti di lutto al ‘graffio’ e al ‘graffiarsi’ le guance 
(cf. e.g. Il. 19.284, Eur. Andr. 827), ed è impiegato al posto di σπάραγμα ‘strappo’, con 
cui si designa abitualmente il gesto di strapparsi le chiome (cf. e.g. Aesch. Ch. 24, Eur. 
Andr. 826), cf. Kamerbeek 1963, ad loc.; si noterà come il lemma presenti tuttavia una 
particolare forza espressiva e, da solo, convogli l’idea dei due gesti tipici del cordoglio. 



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 131
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

gli usi dell’attributo in relazione al grigiore delle chiome si abbiano 
nei poemi solo in riferimento a Priamo e a Laerte.61 

Per quanto concerne il sovrano troiano, particolarmente 
significativo è il passo del XXII canto dell’Iliade, in cui Priamo tenta 
invano di trattenere Ettore dallo scontro con Achille (Il. 22.56-78): 

ἀλλ’ εἰσέρχεο τεῖχος ἐμὸν τέκος, ὄφρα σαώσῃς
Τρῶας καὶ Τρῳάς, μὴ δὲ μέγα κῦδος ὀρέξῃς
Πηλεΐδῃ, αὐτὸς δὲ φίλης αἰῶνος ἀμερθῇς.� 58
[...]
ἀλλ’ ὅτε δὴ πολιόν τε κάρη πολιόν τε γένειον
αἰδῶ τ’ αἰσχύνωσι κύνες κταμένοιο γέροντος � 75
τοῦτο δὴ οἴκτιστον πέλεται δειλοῖσι βροτοῖσιν.
Ἦ ῥ’ ὃ γέρων, πολιὰς δ’ ἄρ’ ἀνὰ τρίχας ἕλκετο χερσὶ 
τίλλων ἐκ κεφαλῆς· οὐδ’ Ἕκτορι θυμὸν ἔπειθε.

Figlio mio, torna dentro le mura a combattere per 
salvare i Troiani e le Troiane, non dare grande gloria
al figlio di Peleo, non perdere così la tua vita.� 58
[...]
Ma quando alla testa canuta, alla barba canuta,
alle pudenda di un vecchio caduto i cani recano oltraggio,� 75
questo è lo spettacolo più miserando per gli infelici mortali.
Così disse l’anziano, e rescindeva dal capo le bianche chiome
strappandole con le mani, ma non riuscì a persuadere Ettore.

La desolazione della vecchiaia è qui espressa rispetto al contrasto con 
il vigore della giovinezza. Priamo rammenta a Ettore che, se morirà 
per mano di Achille, Troia parimenti cadrà e il vecchio padre, incapace 
di difendersi, giacerà oltraggiato dai cani: oltre al dato insistito della 
chioma e della barba canute al v. 74 ἀλλ’ ὅτε δὴ πολιόν τε κάρη πολιόν 
τε γένειον, colpisce l’immagine raccapricciante delle pudenda al verso 
successivo. Ma l’aggettivo ricompare di nuovo nell’ultimo gesto 
che il padre tenta disperato nei confronti del figlio, lo strapparsi i 
capelli bianchi (vv. 78-9): πολιὰς δ’ ἄρ’ ἀνὰ τρίχας ἕλκετο χερσὶ / τίλλων 
ἐκ κεφαλῆς. L’attributo ricorre in riferimento alla canizie di Priamo 
ancora una volta durante l’ambasceria presso la tenda di Achille nel 
XXIV canto, ma qui il grigiore delle chiome presenta una connotazione 
affatto differente, e simboleggia il rispetto e la pietà di Achille nei 
confronti del re anziano, nel quale l’eroe ora riconosce il proprio padre 
Peleo (Il. 24.516): οἰκτίρων πολιόν τε κάρη πολιόν τε γένειον «provando 
pietà per il capo canuto per la barba canuta».

61  Cf. LfgrE, s.v. «πολιός» B 3, dove si segnala come l’aggettivo sia «sign of age, mostly 
pathetic» (W. Beck). In H. Hom. Ven. 5.228 l’epiteto è attributo di un altro celebre caso 
di vecchiaia dolente, Titono. 



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 132
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

Nell’ultimo canto dell’Odissea è invece Laerte a spargersi la 
polvere sul capo ‘canuto’, allorché Odisseo, sotto mentite spoglie, 
lascia intendere al vecchio padre che suo figlio è ancora disperso per 
mare e non ne ha più avuto notizia (Od. 24.316-7): ἀμφοτέρῃσι δὲ χερσὶν 
ἑλὼν κόνιν αἰθαλόεσσαν / χεύατο κὰκ κεφαλῆς πολιῆς, ἁδινὰ στεναχίζων 
«con entrambe le mani presa della polvere fuligginosa / la spargeva 
sul capo canuto, gemendo profondamente».62 In Omero l’attributo 
πολιός denota dunque la vecchiaia in scene dove si esprime il dolore 
di un anziano genitore per la sorte di un figlio che si trova in una 
situazione di grave pericolo e la cui stessa vita è a rischio: il dato è 
tanto più enfatizzato nella misura in cui nei poemi si tratta di due 
figure paterne per eccellenza, Priamo e Laerte. 

Per quanto concerne il nesso sofocleo πολιᾶς ἄμυγμα χαίτας con cui 
è rappresentato il gesto di rescindersi le chiome da parte di Eribea, 
particolarmente vicina appare l’espressione con cui è descritto il 
medesimo atto di Priamo nei confronti di Ettore in Il. 22.78 πολιὰς 
δ’ ἄρ’ ἀνὰ τρίχας ἕλκετο χερσί.63 Rispetto al fatto che nello stasimo 
l’aggettivo è riferito alla madre, e non al padre, andrà tuttavia notato 
come nell’antistrofe successiva compaia proprio Telamone, e come la 
disperazione dei due genitori sia ritratta in parallelo nelle due stanze.64 

Il tema della vecchiaia dei genitori ritorna d’altronde anche negli 
altri due unici passi in cui Aiace nomina la madre nel dramma. Il 
primo si ha nel discorso che l’eroe rivolge al piccolo Eurisace, nel 
primo episodio (vv. 567-70): 

κείνῳ τ’ ἐμὴν ἀγγείλατ’ ἐντολήν, ὅπως 
τὸν παῖδα τόνδε πρὸς δόμους ἐμοὺς ἄγων
Τελαμῶνι δείξει μητρί τ’, Ἐριβοίᾳ λέγω,
ὥς σφιν γένηται γηροβοσκὸς εἰσαεί. � 570

A lui fate sapere la mia volontà, in modo
che riporti questo mio figlio alla nostra casa,
che lo mostri a Telamone e a mia madre Eribea,
perché per loro egli sia sempre sostegno della loro vecchiaia.� 570

62  Nel finale del canto l’aggettivo designa nuovamente Laerte, questa volta insieme 
al vecchio Dolio, mettendo in risalto l’età avanzata dei due anziani che ciononostante si 
armano per affrontare i parenti dei pretendenti (Od. 24.498-9: ἐν δ’ ἄρα Λαέρτης Δολίος 
τ’ ἐς τεύχε’ ἔδυνον, / καὶ πολιοί περ ἐόντες, ἀναγκαῖοι πολεμισταί).

63  Il lemma χαίτη impiegato da Sofocle per descrivere la chioma canuta di Ecuba 
si ritrova anch’esso in Omero a proposito dell’atto di strapparsi i capelli in Il. 10.15 
πολλὰς ἐκ κεφαλῆς προθελύμνους ἕλκετο χαίτας: Agamennone, dopo il fallimento 
dell’ambasceria ad Achille, compie il gesto in segno di disperazione.

64  Nel caso di Telamone, se la notizia della condizione di Aiace è parimenti fonte 
di disperazione, non vi è menzione del lutto ma la prospettiva è tutta incentrata 
sulla nobiltà della stirpe degli Eacidi, con cui si enfatizza per contrasto la miseria e 
l’ignominia dell’eroe. 



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 133
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

Aiace chiede ai marinai di comunicare a Teucro le proprie volontà 
riguardo al figlio, una volta che egli sarà morto e non potrà prendersi 
più cura di lui: Teucro dovrà condurre Eurisace a Salamina, perché 
possa assistere Telamone e Eribea negli anni della vecchiaia (v. 
570: ὥς σφιν γένηται γηροβοσκὸς εἰσαεί), un compito che sarà ormai 
impossibile assolvere per Aiace, dopo la decisione del suicidio.65 
L’obbligo nei confronti dei propri genitori è vividamente espresso 
dal composto γηροβοσκός (hapax in Sofocle), che denota il debito da 
parte di un figlio nei confronti di chi lo ha allevato, e il dovere di 
prendersi cura a propria volta dei genitori nella vecchiaia, ed esprime 
qui il sincero affetto di Aiace per Eribea e Telamone. Il motivo è 
già omerico. Si ritrova per esempio nel lamento di Andromaca nel 
XXII canto dell’Iliade: Astianatte non sarà conforto per il padre 
nella vecchiaia, ora che l’eroe è morto (vv. 485-6). Ma è soprattutto 
rappresentato dal cruccio di Achille, consapevole che non potrà 
rivedere mai più Peleo e prendersi cura dell’anziano genitore (cf. Il. 
19.334-7, 24.540-1).66 

Il secondo luogo in cui Aiace ricorda commosso la vecchiaia dei 
genitori occorre negli ultimi momenti di vita dell’eroe, nel monologo 
del suicidio (vv. 845-53):67

σὺ δ’, ὦ τὸν αἰπὺν οὐρανὸν διφρηλατῶν � 845
Ἥλιε, πατρῴαν τὴν ἐμὴν ὅταν χθόνα
ἴδῃς, ἐπισχὼν χρυσόνωτον ἡνίαν
ἄγγειλον ἄτας τὰς ἐμὰς μόρον τ’ ἐμὸν
γέροντι πατρὶ τῇ τε δυστήνῳ τροφῷ.
ἦ που τάλαινα, τήνδ’ ὅταν κλύῃ φάτιν, � 850
ἥσει μέγαν κωκυτὸν ἐν πάσῃ πόλει.
ἀλλ’ οὐδὲν ἔργον ταῦτα θρηνεῖσθαι μάτην·
ἀλλ’ ἀρκτέον τὸ πρᾶγμα σὺν τάχει τινί.

E tu sole, Helios, che guidi il carro alto nel cielo, � 845
quando vedrai la mia terra patria,

65  Il ritorno di Teucro con Eurisace a Salamina e il compianto postumo di Aiace in 
patria era drammatizzato nel terzo dramma della perduta trilogia di Eschilo sul mito 
di Aiace, le Salaminie (TrGF III F 216-220): come ipotizza verosimilmente Jebb 1896, 
xxii‑xxiii il lamento delle donne di Salamina e in particolare di Eribea, che doveva avere 
un ruolo di primo piano nella pièce, possono avere influito sul motivo del dolore e del 
planctus dell’eroina nell’Aiace di Sofocle. 

66  Cf. Richardson 1993, 333 (ad Il. 24.540): «in Greek society to not take care for one’s 
parents in old age has always been regarded as one of the worst fault. Here it is even 
worse for Achilleus, since he is not only unable to look after Peleus, but he is forced to 
waste his life at Troy, giving trouble to Priam and his children». Il motivo è topico anche 
in tragedia, oltre al presente luogo dell’Aiace cf. Eur. Med. 1033, Alc. 663, Ba. 1306 ss.

67  Sulla relazione tra questo passo e l’appello di Tecmessa alla pietà filiale nei 
confronti dei genitori ai vv. 506-9 cf. Blundell 1989, 76-7.



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 134
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

trattieni le briglie dorate ed
annuncia la mia sventura e il mio destino 
al padre anziano e alla madre infelice.
Lei disperata, quando ascolterà questa notizia, � 850
lancerà grida acute di lamento per tutta la città.
Ma non ha senso ora piangere invano,
è il momento di agire e di agire in fretta. 

L’eroe rivolge ad Helios la preghiera delicata e commossa di fermare 
il suo carro presso Salamina e annunciare ai genitori la propria 
sventura e la propria morte. Anche qui il dato della vecchiaia è 
presente nella menzione del «padre anziano» (v. 848: γέροντι πατρί), 
mentre Aiace immagina come Eribea, definita ‘infelice nutrice’ (v. 
848: δυστήνῳ τροφῷ), alla notizia del suicidio, scoppierà in un pianto 
disperato che si diffonderà per tutta la città (v. 851): ἥσει μέγαν 
κωκυτὸν ἐν πάσῃ πόλει. L’eroe, tuttavia, ormai fermo più che mai 
nella propria risoluzione, abbandona i lamenti vani (v. 852: θρηνεῖσθαι 
μάτην) e si affretta a compiere quanto è necessario che accada.68 In 
queste parole del monologo conclusivo di Aiace Sofocle riprende il 
motivo del compianto di Eribea, in forma succinta rispetto al primo 
stasimo dove, come si è visto, esso è descritto in maniera elaborata. 
Colpisce però, anche qui, la ripresa di moduli epici in relazione a 
Ecuba. L’espressione ἥσει μέγαν κωκυτόν corrisponde, attraverso 
precisi richiami verbali, alla reazione della regina troiana alla vista 
del corpo di Ettore trascinato da Achille in Il. 22.407: κώκυσεν δὲ μάλα 
μέγα παῖδ’ ἐσιδοῦσα. E il motivo del diffondersi del lamento per la città, 
come si è visto, parimenti seguiva immediatamente nella medesima 

68  Il passo presenta vari riecheggiamenti del primo stasimo, come ha notato Di 
Benedetto 1983, 48-9: v. 622 ἦ που παλαιᾷ ~ v. 850 ἦ που τάλαινα; vv. 625 ss. ὅταν [...] 
ἀκούσῃ ~ v. 850 ὅταν κλύῃ; e il medesimo verbo ἥσει ai vv. 630 ~ 851, cf. anche Jebb 
1896, ad locc.



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 135
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

scena iliadica (Il. 22.408-9):69 ᾤμωξεν δ’ ἐλεεινὰ πατὴρ φίλος, ἀμφὶ δὲ 
λαοὶ / κωκυτῷ τ’ εἴχοντο καὶ οἰμωγῇ κατὰ ἄστυ.70 

Finora ci si è limitati a un esame dei luoghi iliadici che sembrano 
poter essere considerati per varie ragioni esemplari rispetto alla 
caratterizzazione di Eribea nel dramma, soprattutto in riferimento 
al modello di Ecuba. Ma il tema stesso della ‘trista’ vecchiaia e 
soprattutto del dolore dei genitori anziani per un figlio morto in 
battaglia, lontano dalla patria e quindi per sempre privato della 
possibilità del compianto dei propri cari, rappresenta di per sé un 
motivo di primo piano nell’Iliade. Per non scegliere che un esempio 
tra i più significativi per l’elaborata qualità dell’immagine poetica si 
potrà ricordare il passo di Il. 5.152-8:71

βῆ δὲ μετὰ Ξάνθόν τε Θόωνά τε Φαίνοπος υἷε 
ἄμφω τηλυγέτω· ὃ δὲ τείρετο γήραϊ λυγρῷ, 
υἱὸν δ’ οὐ τέκετ’ ἄλλον ἐπὶ κτεάτεσσι λιπέσθαι. 
ἔνθ’ ὅ γε τοὺς ἐνάριζε, φίλον δ’ ἐξαίνυτο θυμὸν � 155
ἀμφοτέρω, πατέρι δὲ γόον καὶ κήδεα λυγρὰ
λεῖπ’, ἐπεὶ οὐ ζώοντε μάχης ἐκνοστήσαντε
δέξατο· χηρωσταὶ δὲ διὰ κτῆσιν δατέοντο.

E si mosse contro Xanto e Toone, i figli di Fenope,
amatissimi entrambi: Fenope nella dolorosa vechiaia
si consumava, e non generò altri figli cui lasciare i suoi beni.
Diomede li uccise, tolse la cara vita ad entrambi, � 155
E lasciò al padre lamenti e i dolori amari del lutto, 
perché di ritorno dalla battaglia vivi non li
accolse, e i parenti spartirono la sua eredità.

69  La coloritura epica dell’espressione è riconosciuta da Jebb 1896, ad loc., il quale 
però pensa alla scena del XXIV canto in cui Cassandra scoppia in gemiti alla vista 
di Ettore condotto in città da Priamo: «this is Homeric: Sophocles is thinking of the 
lamentation of Hector, begun by Cassandra: Il. 24.703 κώκυσέν τ’ ἄρ’ ἔπειτα γέγωνέ τε 
πᾶν κατὰ ἄστυ»; sarà più opportuno tuttavia riferire il parallelo a Ecuba, sulla scorta dei 
molteplici raffronti individuati, ma i due passi costituiscono senz’altro nel complesso il 
modello del verso sofocleo, cf. anche Kamerbeek 1963, ad loc. e Garner 1990, 53-4. Nel 
monologo di Aiace, inoltre, la stessa figura di Helios quale messaggero è di ascendenza 
omerica, cf. Od. 8.270-1; mentre l’espressione al v. 847 χρυσόνωτον ἡνίαν con cui sono 
definite le briglie dorate del carro del sole è un evidente rielaborazione dell’epiteto 
omerico χρυσήνιος, cf. Jebb 1896, ad loc. e Stanford 1963, ad loc. 

70  Si noti la figura etimologica κώκυσεν / κωκυτῷ, con ripresa tra verbo e sostantivo 
nell’incipit dei versi che lega il pianto di Ecuba a quello della comunità. Il verbo κωκύω 
è usato esclusivamente in relazione al lamento femminile sia in Omero che in tragedia, 
e «refers to the immediate and instinctive expression of grief» (de Jong 2012, 166), cf. 
anche LSJ9, s.v., e Richardson 1993, 150. 

71  Cf. anche Il. 11.328, 814 ss., 17.300, 5.59, 152. Rispetto agli episodi iliadici dei 
compianti per Ettore, appare d’altronde significativo come proprio Priamo, sia nel XXII 
(Il. 22. 422-8) che nel XXIV (Il. 24.255-8) canto – con una simmetria che non sembra 
casuale – lamenta la sorte degli altri suoi figli uccisi da Achille. 



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 136
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

Durante la propria aristia Diomede uccide Xanto e Toone, i due figli 
di Fenope: il poeta dell’Iliade concentra la sua attenzione sul padre, 
oppresso dall’amara vecchiaia (v. 153: ὃ δὲ τείρετο γήραϊ λυγρῷ), il 
quale non vedrà mai più i propri figli ritornare in patria vivi (vv. 157-8: 
ἐπεὶ οὐ ζώοντε μάχης ἐκνοστήσαντε / δέξατο), e a cui Diomede ha lasciato 
in eredità solo le lacrime del pianto e un lutto amaro (v. 156: πατέρι δὲ 
γόον καὶ κήδεα λυγρά).72 Significativa nel passo del cordoglio di Fenope 
è la presenza della iunctura formulare γήραϊ λυγρῷ (v. 153) che, come 
si è visto, è ripresa da Sofocle proprio per designare la vecchiaia di 
Telamone nello stasimo ai vv. 506-7 ἐν λυγρῷ / γήρᾳ. Ma vi è un’altra 
figura che simboleggia in Omero il dolore di un genitore a cui è tolta 
la possibilità di rivedere il figlio, e che parimenti è oppresso dalla 
vecchiaia: Peleo. Achille a più riprese esprime il proprio tormento 
per non poter assolvere agli obblighi filiali nei confronti del padre, 
che, se non è già morto, avrebbe bisogno della sua protezione e che 
viene immaginato dall’eroe ormai sfiduciato, nella sola attesa che 
gli giunga la notizia che suo figlio è morto, cf. e.g. Il. 19.335-7 ἤ που 
τυτθὸν ἔτι ζώοντ’ ἀκάχησθαι / γήραΐ τε στυγερῷ καὶ ἐμὴν ποτιδέγμενον αἰεὶ 
/ λυγρὴν ἀγγελίην, ὅτ’ ἀποφθιμένοιο πύθηται «o se ancora per poco vive, 
è in pena / per l’odiosa vecchiaia mentre sempre attende / la luttuosa 
notizia, di venire a sapere della mia morte».73 

La situazione del genitore colpito da un lutto per un figlio morto 
in guerra, universalizzata nell’Iliade, è la medesima nella quale 
vengono rappresentati Telamone ed Eribea nell’Aiace. Vi è dunque 
una costellazione di motivi di ascendenza epica, corroborati da 
puntuali riprese lessicali,74 che gravitano nella seconda strofe dello 
stasimo, e che si ritrovano anche negli altri passi in cui i genitori 
di Aiace sono menzionati nel dramma; essi vanno dal motivo della 

72  Cf. Mirto 1997, 933: «il dolore del padre è qui il fuoco dell’attenzione: il suo lutto, 
l’angoscia per non poterli riabbracciare di ritorno dalla guerra, la dispersione dei suoi 
beni, divisi tra i parenti, tutto riconducibile all’impresa di Diomede; come sempre non 
si perde di vista quanto sia oneroso per i vinti il costo del valore del vincitore»; e sulla 
figura del genitore in lutto in Omero si veda la fine analisi di Griffin 1980, 122-7.

73  Cf. anche Il. 19.321-5, 24.486-92, 538-42; Od. 11.494-503, e cf. Crotty 1994, 39-40 
e Coray 2009 ad Il. 19.326-37, 148, 152-3.

74  Anche l’aggettivo δύσμορος con cui è definita Eribea al v. 629 dello stasimo, benché 
lemma frequente in tragedia, presenta una risonanza epica particolare, forse voluta 
da parte del poeta. Nel XXII canto dell’Iliade è riferito a Priamo (Il. 22.60), proprio nel 
discorso già menzionato in cui il re di Troia tenta di dissuadere Ettore dallo scontro 
con Achille (e dove compare nuovamente il motivo della vecchiaia): πρὸς δ’ ἐμὲ τὸν 
δύστηνον ἔτι φρονέοντ’ ἐλέησον / δύσμορον, ὅν ῥα πατὴρ Κρονίδης ἐπὶ γήραος οὐδῷ / 
αἴσῃ ἐν ἀργαλέῃ φθίσει κακὰ πόλλ’ ἐπιδόντα (Il. 22.59-61). Ma ancor più significativo 
è che il sinonimo δυσάμμορος – che rappresenta una voce esclusivamente epica mai 
testimoniata in tragedia – sia attestato nello stesso canto nel lamento di Priamo proprio 
in riferimento a Ecuba (Il. 22.428): μήτηρ θ’, ἥ μιν ἔτικτε δυσάμμορος, ἠδ’ ἐγὼ αὐτός. 
L’aggettivo è impiegato anche da Andromaca in riferimento a se stessa e a Ettore come 
genitori sventurati di Astianatte nell’emistichio formulare ὃν τέκομεν σύ τ’ ἐγώ τε 
δυσάμμοροι (Il. 24.485, 727).



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

Lexis Supplementi | Supplements 20 137
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

vecchiaia impotente e dolorosa travolta dal lutto per un figlio, al tema 
della reazione impulsiva del planctus della madre, e più in generale 
del lamento dei familiari e del cordoglio funebre rituale. Per quanto 
concerne in particolare Eribea, anche la scena del colloquio di Aiace 
con Tecmessa, che vede l’eroe assimilato a Ettore, permetterebbe 
di postulare da sola un’equazione simile tra la figura della madre 
di Aiace ed Ecuba. Il complesso di motivi epici che si è delineato 
conferma però la legittimità di questa lettura interpretativa. Il 
parallelo tra le due madri si riverbera d’altronde sulla figura stessa 
di Aiace, e corrobora la relazione intertestuale tra l’eroe e Ettore, 
che Sofocle ha voluto istituire e che rappresenta un filo rosso lungo 
l’arco della tragedia.75

L’equazione stabilitasi, tuttavia, non è da leggere come un semplice 
recupero della figura della madre in lutto, quale appare nell’Ecuba 
dell’Iliade, ma come nel caso del parallelo tra i due sposi troiani 
rispetto alla coppia di Aiace e Tecmessa, le differenze appaiono 
significative e contribuiscono a illuminare aspetti del carattere dei 
singoli personaggi. Se Ecuba, infatti, assiste di persona alla morte del 
figlio e il suo dolore potrà trovare sbocco nel rito funebre, Eribea è 
invece privata del conforto di piangere sul corpo di Aiace, che verrà 
sepolto nella Troade e non farà mai ritorno in patria. Alla madre non 
resta che il trauma della notizia e lo sfogo di un planctus scomposto, 
quale è dipinto vividamente nella seconda strofe del primo stasimo. 
Inoltre, se questo compianto funebre in assenza del corpo dell’eroe 
corrisponde al motivo iliadico del lutto dei genitori in patria, lontani 
dal figlio morto in guerra, nel caso di Aiace ciò avviene a causa di 
una morte autoinflitta attraverso il suicidio e non per mano di un 
nemico sul campo di battaglia. Questa situazione si attaglia al destino 
di Aiace, il cui senso dell’onore personalistico ha stravolto ogni 
possibilità che l’eroe si attenga al rispetto di quei legami familiari 
invocati invano da Tecmessa nel suo appello all’eroe. Inoltre, come ha 
notato Segal, nel dramma Aiace è escluso da ogni forma di lamento 
femminile tradizionale, dal momento che neppure Tecmessa intonerà 
un vero e proprio compianto sull’eroe dopo la morte, ma piuttosto 
un discorso che ha i toni dell’elogio e della riabilitazione del valore 
di Aiace rispetto all’irriconoscenza dei comandanti Achei, sebbene 

75  Sul rapporto tra Ettore e Aiace, soprattutto in riferimento alla relazione 
intertestuale fra l’incontro alle porte Scee tra il principe troiano, Andromaca 
e Astianatte e la ripresa sofoclea nella scena con Tecmessa e Eurisace, cf. almeno 
Perrotta 1935, 144-8; Brown 1965; Bernard-Moulin 1966, 105-11; Di Benedetto 1983, 
72-6; Gould 1983, 166-7; Easterling 1984; Kirkwood 1965; Heath 1987, 181-4; Poe 1987, 
45-9; Reinhardt 1989, 32-4; Garner 1990, 51-4; Cairns 1993, 232-4; Zimmermann 2002; 
Hesk 2003, 57-73; Alaux 2007, 67-70; Schein 2012, 429-31; Taplin 2015a, 78-9; e si veda 
anche Goldhill 1986, 160-1. 



Scavello
2.2 • Aiace: primo stasimo (vv. 596-645)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 138
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 109-138

frammisto nel finale ad accenti di profondo dolore (vv. 961-73).76 Ma 
vi è un’altra differenza fondamentale che intercorre tra il lamento di 
Eribea e il modello del compianto per Ettore. Il threnos della madre 
è di fatto paradossale poiché viene descritto mentre Aiace è ancora 
in vita: nello stasimo, infatti, non è la morte dell’eroe a essere al 
centro del canto ma la sua pazzia. In questo senso allo svuotamento 
di significato dei valori dell’αἰδώς nei confronti dei propri philoi, e alla 
soluzione eccezionale del suicidio, l’unica percorribile per l’eroe, può 
corrispondere solo il planctus irrelato di Eribea,77 un lamento funebre 
su Aiace ancora vivo: la causa è da rintracciare nel destino aberrante 
ed esclusivo del protagonista stravolto dal disonore. 

76  Segal 1993, 65-6: si tratta dell’ultimo discorso di Tecmessa nella tragedia, anche se 
la sua presenza scenica sarà costante e significativa per la quasi totalità della seconda 
parte del dramma.

77  La natura irrituale del planctus parossistico di Eribea, rispetto ai moduli costituiti 
del θρῆνος e del γόος è sottolineata con forza da Mambrini 2010, il quale si rifà agli 
studi antropologici di De Martino sul lamento funebre (322): «il carattere di ‘planctus 
irrelato’ nella reazione di Eribea, naturalmente, assume un senso grazie all’aspetto più 
macroscopico di irritualità che lo contraddistingue: il fatto che la madre di Aiace non sta 
piangendo una morte vera e propria. La pazzia dell’eroe è infatti assimilata alla morte, 
essa è anzi peggiore della morte e proprio per questo il Coro può evocare l’orizzonte 
del planctus». Il motivo del compianto nei confronti di una persona in vita si ritrova già 
nell’Iliade. Nel VI canto Andromaca leva insieme alle ancelle un γόος su Ettore ancora 
vivo mentre l’eroe fa ritorno in battaglia (vv. 500-2: αἳ μὲν ἔτι ζωὸν γόον Ἕκτορα ᾧ ἐνὶ 
οἴκῳ· / οὐ γάρ μιν ἔτ’ ἔφαντο ὑπότροπον ἐκ πολέμοιο / ἵξεσθαι προφυγόντα μένος καὶ χεῖρας 
Ἀχαιῶν): il procedimento poetico del poeta dell’Iliade esprime con forte patetismo la 
paura e il tragico presentimento di Andromaca che lo sposo cadrà in battaglia per mano 
degli Achei, prefigurando gli eventi conclusivi del poema nei canti XXII e XXIV allorché 
l’eroe sarà ucciso da Achille e avranno luogo i lamenti funebri in suo onore, e proiettando 
fin da ora su Ettore un’ombra di morte che lo accompagnerà per tutto il corso dell’Iliade. 
Similmente, nel poema anche Teti, insieme alle Nereidi, intona un compianto sul figlio 
ancora vivo (Il. 18.50-64, 24.83-6): in questo caso il lamento simboleggia il fato di Achille, 
votato dal destino a una breve esistenza, e la decisione dell’eroe di scegliere la vendetta 
a prezzo della stessa vita. D’altronde la morte incombe anche su Achille lungo tutto l’arco 
del poema, e l’eroe ne è consapevole, come Teti, a partire dal I canto (Il. 1.352, 415-
18). Nel caso di Ettore e Achille nell’Iliade il modulo del lamento prematuro conferisce 
pathos e rilievo a un evento che sia Andromaca che Teti si aspettano come prossimo e 
inevitabile. La situazione di Aiace è differente, e il compianto di Eribea mentre l’eroe è 
ancora in vita sottolinea invece una condizione anomala, la follia, e prelude nel contempo 
all’esito della morte, che però è del tutto inaspettata, oltre che eccezionale per il fatto 
che Aiace sceglie di darsela da sé, attraverso il suicidio. Sul motivo del compianto ante 
mortem in Omero, che non è limitato alle due figure di Ettore e Achille, cf. Kelly 2012 e 
Stoevesandt 2008 ad Il. 6.497-502, entrambi con bibliografia ulteriore.



L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

139

Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/005

2.3	 Aiace: secondo stasimo  
(vv. 693-718)
Gioie illusorie e metafore fatali

﻿

 Prospetto degli omerismi del secondo stasimo dell’Aiace

ἔφριξ’ ἔρωτι, περιχαρὴς δ’ ἀνεπτάμαν.� στρ.
ἰὼ ἰὼ Πὰν Πάν,
ὦ Πὰν Πὰν ἁλίπλαγκτε, Κυλ-� 695
λανίας χιονοκτύπου
πετραίας ἀπὸ δειράδος φάνηθ’, ὦ
θεῶν χοροποί’ ἄναξ, ὅπως μοι
Μύσια Κνώσι’ ὀρ-
χήματ’ αὐτοδαῆ ξυνὼν ἰάψῃς.� 700
νῦν γὰρ ἐμοὶ μέλει χορεῦσαι.
Ἰκαρίων δ’ ὑπὲρ †πελαγέων†
μολὼν ἄναξ Ἀπόλλων
ὁ Δάλιος εὔγνωστος
ἐμοὶ ξυνείη διὰ παντὸς εὔφρων.� 705

ἔλυσεν αἰνὸν ἄχος ἀπ’ ὀμμάτων Ἄρης.� ἀντ.
ἰὼ ἰώ, νῦν αὖ,
νῦν, ὦ Ζεῦ, πάρα λευκὸν εὐ-

Sommario  2.3.1 Un ‘brivido’ di gioia: l’illusione del coro e il desiderio sinistro di Aiace 
(v. 693). – 2.3.2 L’illusoria liberazione dal dolore: la ‘nube’ di morte.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/005&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 140
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

άμερον πελάσαι φάος
θοᾶν ὠκυάλων νεῶν, ὅτ’ Αἴας� 710
λαθίπονος πάλιν, θεῶν δ’ αὖ
πάνθυτα θέσμι’ ἐξ-
ήνυσ’ εὐνομίᾳ σέβων μεγίστᾳ.
πάνθ’ ὁ μέγας χρόνος μαραίνει· 
κοὐδὲν ἀναύδητον φατίξαιμ’� 715
ἄν, εὖτέ γ’ ἐξ ἀέλπτων
Αἴας μετανεγνώσθη
θυμῶν τ’ Ἀτρείδαις μεγάλων τε νεικέων.

Legenda:
-voci in grassetto: omerismi a livello lessicale.
-voci in grassetto e sottolineate: omerismi che presentano una risemantizzazione 
o una variazione originale oppure coni sofoclei su modelli omerici.
-voci sottolineate: espressioni o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, tematiche o 
similitudini omerici.

2.3.1	 Un ‘brivido’ di gioia: l’illusione del coro e il desiderio 
sinistro di Aiace (v. 693)

Il secondo stasimo della tragedia principia all’insegna di uno 
‘scuotimento emotivo’ che attraversa i coreuti innalzandoli in un 
vero e proprio volo di giubilo, che dobbiamo immaginare non solo 
metaforico ma concretamente espresso nell’accompagnamento dei 
gesti attraverso la mimesi orchestica (v. 693): ἔφριξ’ ἔρωτι, περιχαρὴς 
δ’ ἀνεπτάμαν «Siamo scossi da un brivido di piacere, ci sembra 
di volare per la gioia». A conferire il tono entusiastico e festante 
dell’incipit non sono però i verbi che descrivono le due azioni (ἔφριξ’… 
ἀνεπτάμαν) ma il sostantivo e l’aggettivo che li accompagnano, 
collocati attraverso il chiasmo significativamente in sequenza e nel 
nucleo centrale del verso: ἔρωτι, περιχαρής.1 Le due voci verbali, anzi, 
presentano una connotazione di fatto problematica, dal momento che, 
come è stato rilevato,2 veicolano abitualmente in Sofocle sensazioni 
di ansia e di paura. Per quanto concerne φρίσσω, in El. 1408 ἤκουσ’ 
ἀνήκουστα δύστανος, ὥστε φρῖξαι, la corifea rabbrividisce all’udire le 

1  A proposito del trimetro lirico incipitario del canto cf. Rodighiero 2012, 20: «alle 
sue estremità stanno i due verbi ‘neutri’, il cui senso è disambiguato solo dalla presenza 
del sostantivo e dell’aggettivo. περιχαρής non ammette, in questo senso, dubbio alcuno, 
e permette di creare una forte distanza tra ciò che il pubblico sente e sa e ciò che il 
coro pensa di sapere, favorendo quindi fin da subito l’impressione che lo stasimo sia 
un chiaro esempio di ironia tragica», il quale rileva inoltre come a livello ritmico la 
serie di brevi solute dopo la cesura pentemimere e la stessa struttura quadrisillabica 
di περιχαρής contribuiscano a «far precipitare il verso in un crescendo accelerato» (21).

2  Cf. Stanford 1963 e Garvie 1998, ad loc.



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

Lexis Supplementi | Supplements 20 141
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

urla di Clitennestra dall’ingresso della reggia in procinto di essere 
colpita a morte da Oreste; in Ant. 997 τί δ’ ἔστιν; ὡς ἐγὼ τὸ σὸν φρίσσω 
στόμα è Creonte ad avvertire un brivido di fronte alle parole di Tiresia 
che si accinge a rivelare il presagio sinistro dei rituali sacrificali 
guastati a causa del cadavere di Polinice; nelle Trachinie, infine, 
è ancora il coro a inorridire allo spettacolo di Eracle condotto in 
scena in preda ai tormenti della νόσος che si è impossessata del suo 
corpo (vv. 1044-5): κλύουσ’ ἔφριξα τάσδε συμφοράς, φίλαι, / ἄνακτος, 
οἵαις οἷος ὢν ἐλαύνεται.3 La connotazione disforica del verbo nei tre 
passi è evidente e l’impiego del nesso ἔφριξ’ ἔρωτι nell’Aiace si pone 
dunque isolato e in contraddizione rispetto all’uso sofocleo di φρίσσω. 
Considerazioni simili valgono anche per ἀναπέτομαι:4 oltre che nel 
presente passo dell’Aiace, il verbo è testimoniato in Sofocle soltanto 
in Ant. 1307-8 αἰαῖ αἰαῖ, / ἀνέπταν φόβῳ, passo nel quale Creonte 
esprime la violenza del terrore che lo sconvolge alla scoperta del 
suicidio della sposa Euridice, dopo quello di Emone.5 

Per quanto riguarda in particolare φρίσσω, anche gli usi epici del 
verbo, di norma non rilevati nei commenti, si prestano ad analoghe 
riflessioni. Se il valore originario del lemma è senz’altro quello del 
‘rizzarsi’ dei peli, da cui quindi la sensazione di formicolio o di brividi, 
gli impieghi sono distinti nell’epos a seconda del referente. Nel caso 
di animali il verbo presenta il significato proprio e indica il rizzarsi 
delle setole, in genere dovuto a una sensazione di minaccia, cf. e.g. 
Il. 13.473 φρίσσει δέ τε νῶτον ὕπερθεν, 19.446 φρίξας εὖ λοφιήν – in 
entrambi i passi a proposito di cinghiali pronti all’assalto – e Hes. 
Op. 512 θῆρες δὲ φρίσσουσ’, dove si tratta in generale di animali che 
rabbrividiscono spauriti all’arrivo di un vento impetuoso. Quando 
riferito a delle persone, il verbo esprime invece metaforicamente 
una sensazione di brivido dovuta ad angoscia o a repulsione. In Il. 
11.382-3 Paride, dopo aver ferito Diomede, si rivolge all’eroe acheo 
dichiarando che i Troiani, i quali «rabbrividiscono» al suo cospetto 
come capre belanti di fronte a un leone, avranno finalmente requie: 

3  Il verbo ricorre in Sofocle anche in un frammento delle Colchidi (TrGF IV F 341.2-3: καὶ 
κάρτα· φρίξας γ’ εὐλόφῳ σφηκώματι / χαλκηλάτοις ὅπλοισι μητρὸς ἐξέδυ), dove si riferisce 
ai guerrieri della Colchide irti di elmi chiomati e di armi nello scontro con Giasone, 
secondo l’uso omerico del lemma in riferimento agli armamenti degli eroi, su cui cf. infra. 

4  Il verbo ἀναπέτομαι è lemma tragico, particolarmente caro a Euripide, attestato tra 
i lirici solo in Anacreonte, e se talora sembra preservare una connotazione più neutra 
rispetto a φρίσσω (cf. Anacr. PMG fr. 378 = fr. 83 Gentili: ἀναπέτομαι δὴ πρὸς Ὄλυμπον 
πτερύγεσσι κούφηις / διὰ τὸν Ἔρωτ’· οὐ γὰρ ἐμοὶ <kl> θέλει συνηβᾶν, Eur. Med. 439-40 
οὐδ’ ἔτ’ αἰδὼς / Ἑλλάδι τᾶι μεγάλαι μένει, αἰθερία δ’ ἀνέπτα), gli usi euripidei sono quasi 
tutti di segno disforico: cf. Hec. 1100, HF 69, Andr. 1219, Ion 796, Or. 1376. 

5  E si confronti anche OT 487 πέτομαι δ’ ἐλπίσιν, passo in cui il coro, nel primo stasimo, 
esprime la propria angoscia rispetto alle accuse di Tiresia nei confronti di Edipo in 
merito all’omicidio di Laio, oltre che TrGF IV F 355 τί δ’, ὦ γεραιέ; τίς σ’ ἀναπτεροῖ 
φόβος; in cui il verbo è associato all’agitazione indotta dal timore. 



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 142
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

οὕτω κεν καὶ Τρῶες ἀνέπνευσαν κακότητος, / οἵ τέ σε πεφρίκασι λέονθ’ ὡς 
μηκάδες αἶγες. In Il. 24.775 Elena, compiangendo Ettore che era il solo 
in Troia a mostrarsi gentile nei suoi confronti, denuncia come tutti, 
troiani e troiane, provino un brivido di ripugnanza a vederla: πάντες 
με πεφρίκασιν.6 Come emerge da entrambi i passi questo secondo 
valore metaforico di φρίσσω, legato alla visione diretta, ‘rabbrividire, 
inorridire al cospetto di qualcuno’ presenta già in Omero una chiara 
connotazione disforica. E a questa accezione andranno in ultima 
analisi ascritti anche gli usi sofoclei già menzionati di Ant. 997 τί 
δ’ ἔστιν; ὡς ἐγὼ τὸ σὸν φρίσσω στόμα e Tr. 1044 κλύουσ’ ἔφριξα τάσδε 
συμφοράς, φίλαι. Se è vero che l’incipit del secondo stasimo dell’Aiace 
ἔφριξ’ ἔρωτι diverge nell’impiego intransitivo del verbo, questo 
significato tradizionale di φρίσσω, che a partire dall’epos esprime 
fremiti di paura e di ripulsa quando riferito a persone, si pone in 
netto contrasto con l’atmosfera esultante del canto. Il fatto che ἔφριξ’ 
sia parola incipitaria dell’intero corale conferisce inoltre al lemma 
un peso particolare e una valenza simbolica che tradisce sin dal 
primissimo attacco dello stasimo il radicale divario tra quanto il 
coro crede di aver compreso – il mutamento di risoluzione di Aiace – 
e le reali intenzioni dell’eroe. E d’altronde lo stesso impiego di ἔρως 
nel passo con valore di ‘gioia’, ‘piacere’, come è stato notato, risulta 
eccezionale. Se Jebb confessa «I do not know any exactly similar use 
of ἔρως», e Garvie commenta che «what the chorus feels is akin to 
sexual excitement»,7 non si potrà non leggere il sostantivo in parallelo 
a una delle ultime frasi che lo stesso Aiace pronuncia nella Trugrede 
rivolgendosi a Tecmessa pochi versi prima di questo avvio fulmineo 
di stasimo (vv. 685-6): ἔσω θεοῖς ἐλθοῦσα διὰ τέλους, γύναι, / εὔχου 

6  Su lamento di Elena per Ettore ci si permette di rinviare a Scavello 2025, 29-36. Il 
significato intransitivo e neutro del rizzarsi dei peli sul corpo per il freddo è attestato 
anche in relazione a delle persone in Hes. Op. 539-40 ἵνα τοι τρίχες ἀτρεμέωσι / μηδ’ 
ὀρθαὶ φρίσσωσιν ἀειρόμεναι κατὰ σῶμα. Con valore metaforico il verbo è impiegato 
inoltre in riferimento al ‘drizzarsi’ delle armi negli schieramenti per cui le falangi 
sono ‘irte’ di lance, di elmi e di scudi (cf. Il. 4.282 κυάνεαι, σάκεσίν τε καὶ ἔγχεσι 
πεφρικυῖαι, 7.62 ἀσπίσι καὶ κορύθεσσι καὶ ἔγχεσι πεφρικυῖαι, 13.339 ἔφριξεν δὲ μάχη 
φθισίμβροτος ἐγχείῃσι); e anche in relazione al drizzarsi delle spighe e delle messi nei 
campi (cf. Il. 23.599 ὅτε φρίσσουσιν ἄρουραι: su questi passi si vedano Kirk 1990, 240-1; 
Brügger 2009, 262, e in generale sul verbo cf. LfgrE, s.v. «φρίσσω», in particolare B 4 in 
riferimento a persone: «vor jem.em Schauder empfinden» (V. Langholf). Sullo spettro di 
emozioni convogliate dal verbo φρίσσω e dal sostantivo φρίκη in poesia cf. Cairns 2013b.

7  Cf. Jebb 1896, ad loc. e Garvie 1998, ad loc.; il passo sofocleo riceve significativamente 
una entrata a sé nel LSJ9, s.v. «3. passionate joy, S. Aj. 693 (lyr.)», ed è possibile che 
l’attacco dello stasimo fosse in parte una ripresa di Aesch. TrGF III F 387 ἔφριξ’· ἐρῶ δὲ 
τοῦδε μυστικοῦ τέλους (rispetto al tràdito ἔρως δέ di L, Radt adotta ἐρῶ δὲ di Dindorf, 
mentre Sommerstein 2008, nella più recente ed. Loeb, preferisce ἔρωτι di Brunck, 
con rinvio all’incipit del secondo stasimo dell’Aiace), cf. anche Stanford 1963, ad loc. e 
Rodighiero 2012, 20: il verbo φρίσσω, infatti, può connotare anche stati di turbamento 
emozionale dovuto a iniziazione mistica, cf. e.g. Plat. Phaedr. 251a e cf. anche Seaford 
1994, 284-5.



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

Lexis Supplementi | Supplements 20 143
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

τελεῖσθαι τοὐμὸν ὧν ἐρᾷ κέαρ. L’eroe chiede a Tecmessa di rivolgere 
una preghiera agli dèi affinché – afferma – si compia perfettamente 
«quanto il mio cuore brama»: τοὐμὸν ὧν ἐρᾷ κέαρ. Anche in questo 
passo l’impiego di ἐράω è anomalo, poiché non afferisce alla sfera 
amorosa o sessuale, ma presenta un valore enfatico per indicare un 
desiderio totalizzante, sottolineando dunque l’irremovibilità della 
decisione del suicidio.8 È difficile sottrarsi alla sensazione che in 
questo stretto torno di versi, tra le ultime parole pronunciate da Aiace 
nella Trugrede e le prime cantate dal coro, Sofocle stia volutamente 
accostando due espressioni di pari tensione e densità espressiva – ἐρᾷ 
κέαρ/ἔφριξ’ ἔρωτι – che tradiscono di nuovo l’illusione del coro, poiché 
il vero desiderio di Aiace è, in realtà, una brama di morte.9 Sono 
dunque molteplici gli indizi lessicali, anche in virtù di riecheggiamenti 
interni allo stesso testo drammatico, che rendono l’incipit del 
canto ἔφριξ’ ἔρωτι, περιχαρὴς δ’ ἀνεπτάμαν, pur così esuberante ed 
estatico all’apparenza, ambiguamente sinistro.10 Tra questi andrà 
annoverato a buon diritto anche l’impiego di φρίσσω che, in rapporto 
a persone, presenta sempre in Omero una valenza negativa, modello 
degli altri usi sofoclei del lemma e con essi contraltare antitetico e 
ironico rispetto all’attacco del secondo stasimo dell’Aiace. È dunque 
probabile che nel fremito di gioia che coglie i coreuti e li libra nella 
danza gli spettatori, ben sensibili alle connotazioni tradizionali del 
lessico epico-omerico, dovessero avvertire sovrapposto il brivido di 
sgomento che percorre in sottofondo su un piano intertestuale l’inizio 
del canto.11 

2.3.2	 L’illusoria liberazione dal dolore: la ‘nube’ di morte 

La seconda antistrofe, dopo le invocazioni ben auguranti a Pan e 
Apollo, e prima di una nuova Anrede a Zeus, si apre con un’immagine 
di liberazione: Ares ha finalmente affrancato dal dolore il coro dei 

8  Cf. Fraenkel 20092, 53: «τοὐμὸν ὧν ἐρᾷ κέαρ. Gli spettatori comprendono che ἐρᾷ 
θανάτου. Dalla ῥῆσις che finisce al 683 si capisce che intende morire».

9  Cf. Garvie 1998, ad loc. Sull’espressione della Trugrede si veda il commento di 
Stanford 1963, ad loc.: «the phrase is ominous since death is the τέλος πάντων, and 
τέλος θανάτου is a frequent phrase in early Greek», con rinvio a Aesch. Ag. 973-4; cf. 
anche Soph. Tr. 79, 825.

10  L’aggettivo περιχαρής in virtù del preverbio è anch’esso enfatico e occorre qui 
significativamente quale hapax sia in Sofocle che in generale nella produzione tragica 
pervenuta. 

11  Si dovrà inoltre rilevare come la frenesia dei movimenti di danza che doveva 
caratterizzare la performance del coro, si contrapponga, sotto un altro punto di vista, 
alla posizione statica che Aiace ha mantenuto per tutta la prima parte del dramma, 
giacendo al suolo tra le mandrie uccise. 



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 144
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

compagni d’arme dell’eroe (v. 706): ἔλυσεν αἰνὸν ἄχος ἀπ’ ὀμμάτων 
Ἄρης «Ares ha sollevato dagli occhi il velo di un tremendo dolore».

Non è però certo che ἀπ’ ὀμμάτων indichi gli occhi dei coreuti, 
e l’espressione potrebbe di fatto riferirsi anche allo stesso Aiace: 
sembra che l’ambiguità sia voluta, dal momento che l’aggettivo 
possessivo, che solo sarebbe discriminante, non viene specificato da 
Sofocle.12 Certo sembra più naturale pensare che qui l’affermazione 
del coro sia autoreferenziale, come d’altronde la prospettiva è stata 
per tutta la prima strofe del canto. Militano in questo senso, con 
Garvie 1998, ad loc., due forti paralleli con la parodo. Il timore dei 
coreuti, come si è visto, era lì espresso attraverso la similitudine dello 
sguardo spaurito della colomba (vv. 139-40: καὶ πεφόβημαι / πτηνῆς 
ὡς ὄμμα πελείας), e, soprattutto, il canto d’entrata del coro terminava 
nel segno dello scoramento in cui erano piombati i marinai salaminii 
dopo le accuse contro Aiace, definito proprio attraverso il termine 
ἄχος (v. 200: ἐμοὶ δ’ ἄχος ἕστακεν): la parabola dall’afflizione iniziale 
allo scioglimento definitivo e insperato dalle angosce, ora che Aiace è 
rinsavito, sarebbe dunque segnalato dalle due riprese a distanza del 
lemma nei corali. E però si potrà obbiettare che gli ἄχεα sono anche 
propri di Aiace, sempre nella parodo, disonorato da quelle che il coro 
ritiene ancora a quell’altezza delle calunnie di Odisseo (v. 153): τοῖς 
σοῖς ἄχεσιν καθυβρίζων. E, inoltre, il riferimento esplicito alla vista 
dell’eroe trova anch’esso validi paralleli, in particolare nel prologo 
quando Atena afferma di aver gettato sugli occhi di Aiace «false 
visioni» (vv. 51-2: δυσφόρους ἐπ’ ὄμμασι / γνώμας βαλοῦσα) e rassicura 
Odisseo che l’eroe non potrà scorgerlo poiché la dea distoglierà il suo 
sguardo dirigendolo altrove (vv. 69-70: ἐγὼ γὰρ ὀμμάτων ἀποστρόφους 
/ αὐγὰς ἀπείρξω σὴν πρόσοψιν εἰσιδεῖν); ed è lo stesso Aiace, tornato 
in sé, ad associare la follia con lo straniamento della mente e lo 
stravolgimento del suo sguardo nel primo episodio (vv. 447-8: κεἰ μὴ 
τόδ’ ὄμμα καὶ φρένες διάστροφοι / γνώμης ἀπῇξαν τῆς ἐμῆς).13 È dunque 
anche possibile che Ares personifichi, secondo l’interpretazione 
che era avanzata già dagli scoli, la stessa follia che, dopo essersi 
impossessata dell’eroe e averlo condotto ai propositi esiziali del 

12  Cf. Stanford 1963, ad loc.: «Sophocles leaves it undetermined whether the distress 
is that of Ajax alone or of all his φίλοι, or of both (which is likeliest)». Per un riferimento 
dell’espressione al coro propendono e.g. Campbell; Jebb; Schneidewin, Nauck, 
Radermarcher; Masqueray; Garvie; Finglass; a una connessione con Aiace pensano 
invece Lobeck e Kamerbeek. 

13  In netta antitesi, e con ironia, va letta la metafora che nella parodo il coro canta a 
proposito dell’‘occhio di avvoltoio’ (vv. 167-71), su cui si rinvia al § 2.1.3.



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

Lexis Supplementi | Supplements 20 145
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

suicidio, lo ha finalmente abbandonato.14 D’altronde la menzione 
diretta di Ares come artefice dello scioglimento dal male non può non 
rievocare anche il costante connubio tra Aiace e la dimensione bellica 
che lo caratterizza, che ha trovato espressione, come si è visto, nel 
primo stasimo, in cui l’eroe è stato descritto come θουρίῳ / κρατοῦντ’ 
ἐν Ἄρει (vv. 612-13). Ares potrebbe quindi qui addirittura essere 
figura dello stesso Aiace, che ha finalmente liberato dalle angosce 
i coreuti: in ogni caso, l’intera espressione risulta indubbiamente 
ambigua. Quello che è certo, invece, è che per caratterizzare questo 
sentimento di grave afflizione che finora incombeva (o sui coreuti, o 
sullo stesso protagonista, o forse, e meglio, su entrambi) qui Sofocle 
si serve di una iunctura tratta di peso dall’epos omerico: αἰνὸν ἄχος. 
La ripresa epica è rilevata dalla maggior parte dei commentatori, ma 
come mero recupero lessicale, senza che ne vengano approfondite le 
possibili valenze contestuali e intertestuali che, come si cercherà di 
mostrare, sono decisive per la comprensione dell’espressione rispetto 
alla situazione drammatica.

Il nesso αἰνὸν ἄχος è formulare in Omero (9× Il., 1× Od.) e si trova 
spesso incastonato a sua volta in strutture formulari più ampie: il 
verso ἀλλὰ τόδ’ αἰνὸν ἄχος κραδίην καὶ θυμὸν ἱκάνει (3× Il., 1× Od.) 
e l’emistichio Ἕκτορα δ’ αἰνὸν ἄχος πύκασε φρένας (3× Il.). In queste 
sequenze formulari, e con netta predominanza anche nelle sue altre 
occorrenze, la iunctura è collocata in corrispondenza della cesura 
pentemimere. Queste sono le attestazioni nei poemi: Agamennone, 
preoccupato alla vista di Menelao ferito da Pandaro, dichiara il 
«tremendo dolore» che lo attanaglierebbe se il fratello dovesse morire 
in Il. 4.169-70 ἀλλά μοι αἰνὸν ἄχος σέθεν ἔσσεται ὦ Μενέλαε / αἴ κε θάνῃς 
καὶ πότμον ἀναπλήσῃς βιότοιο; Ettore è colto da un «grave strazio» 
quando per due volte uno dei suoi aurighi, Eniopeo e Archeptolemo, 
è colpito a morte in Il. 8.124, 316 Ἕκτορα δ’ αἰνὸν ἄχος πύκασε φρένας 
ἡνιόχοιο; Poseidone accondiscende malvolentieri all’ingiunzione di 
Zeus di abbandonare la battaglia, e confessa a Iride, che gli ha recato 
l’ordine del Cronide, il proprio «acuto dolore» di cedere al fratello 
in Il. 15.208 ἀλλὰ τόδ’ αἰνὸν ἄχος κραδίην καὶ θυμὸν ἱκάνει; Achille per 
due volte nell’arco di pochi versi ribadisce a Patroclo come il gesto di 
Agamennone di sottrargli Briseide, e con lei il suo onore, gli provochi 
un «tremendo dolore» nell’animo in Il. 16.52-5: ἀλλὰ τόδ’ αἰνὸν ἄχος 
κραδίην καὶ θυμὸν ἱκάνει, / ὁππότε δὴ τὸν ὁμοῖον ἀνὴρ ἐθέλῃσιν ἀμέρσαι / 
καὶ γέρας ἂψ ἀφελέσθαι, ὅ τε κράτεϊ προβεβήκῃ· / αἰνὸν ἄχος τό μοί ἐστιν, 

14  Cf. schol. 706d [p. 165 Christodoulou] Ἄρης: ἡ λύσσα, ἡ μανία, l’interpretazione 
è accolta anche da Lobeck 1866, ad loc.: «significatur quidem hoc nomine perturbatio 
animi summa […] hanc mentis oculorum caliginem Mars, qui obfuderat, discussit 
rursus»; cf. anche Kamerbeek 1963, ad loc.: «Ares, the personification of warlike fury 
[…] is represented here as the daimon of Ajax’ madness», il quale, come detto, sulle orme 
dello stesso Lobeck, interpreta infatti l’espressione come riferita agli occhi di Aiace. 



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 146
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

ἐπεὶ πάθον ἄλγεα θυμῷ; Glauco ascolta l’appello di Sarpedone morente, 
che lo invita a proteggere il suo corpo e le armi dall’assalto dei Greci, 
ma è ferito al braccio e impotente, per cui è preda di una «grave 
afflizione» per non poter intervenire in Il. 16.508-9 Γλαύκῳ δ’ αἰνὸν 
ἄχος γένετο φθογγῆς ἀΐοντι· / ὠρίνθη δέ οἱ ἦτορ ὅ τ’ οὐ δύνατο προσαμῦναι; 
Ettore distratto dalla smania di impossessarsi dei cavalli di Achille 
e abbandonata la mischia intorno al corpo di Patroclo, è colto da un 
«grave sconforto» quando Apollo, sotto le sembianze di Mente, lo 
informa che Euforbo è caduto per mano di Menelao in Il. 17.83 Ἕκτορα 
δ’ αἰνὸν ἄχος πύκασε φρένας ἀμφὶ μελαίνας; Achille prega i compagni 
di non invitarlo a mangiare perché il dolore per la morte di Patroclo 
è ancora troppo acuto in Il. 19.306-7 μή με πρὶν σίτοιο κελεύετε μηδὲ 
ποτῆτος / ἄσασθαι φίλον ἦτορ, ἐπεί μ’ ἄχος αἰνὸν ἱκάνει;15 infine, Penelope 
è afflitta dall’assillo dei pretendenti, che non si limitano a chiederla 
in moglie ma sperperano i beni del palazzo in Od. 18.274 ἀλλὰ τόδ’ 
αἰνὸν ἄχος κραδίην καὶ θυμὸν ἱκάνει.

Come si può rilevare dal mero elenco delle occorrenze, la iunctura 
denota sempre un dolore particolarmente grave, che colpisce nel 
profondo chi lo subisce: nell’animo o nel cuore.16 Esso può essere 
connesso con la morte, avvenuta o potenziale, di una persona cara 
(Patroclo e Achille, Euforbo e Ettore, Menelao e Agamennone, gli 
aurighi di Ettore), derivare dall’offesa nei confronti della propria τιμή 
(Briseide e Achille, Poseidone e Zeus), oppure indicare in generale 
una situazione di profondo abbattimento dovuta a errore o impotenza 
(Glauco e Sarpedone, Penelope e pretendenti). Si noterà, inoltre, come 
il nesso sia sempre riferito a un eroe (o a un’eroina) di primo piano nei 
poemi, di fatto agli stessi protagonisti (Ettore, Achille, Agamennone, 
Penelope), o a personaggi che svolgono una funzione primaria 
all’interno del singolo episodio in questione (Poseidone, Glauco). 
Infine, il nesso appare con più frequenza in relazione ad Achille e 
a Ettore, in rapporto a quest’ultimo anche in virtù dell’emistichio 
formulare Ἕκτορα δ’ αἰνὸν ἄχος πύκασε φρένας (3× Il.). 

Nella poesia postomerica la iunctura tende a essere rara. Mai 
testimoniata in Esiodo, occorre due volte, ma in forma modificata, 
nel corpus innico: in H. Hom. Cer. 2.90 τὴν δ’ ἄχος αἰνότερον καὶ 

15  È questo l’unico passo in cui la coppia aggettivo-sostantivo è invertita e collocata in 
una differente sede del verso, dopo la cesura eftemimere. In Il. 22.43 ἦ κέ μοι αἰνὸν ἀπὸ 
πραπίδων ἄχος ἔλθοι (Priamo esprime il dolore per i propri figli uccisi e fatti schiavi da 
Achille), e Od. 16.87, ἐμοὶ δ’ ἄχος ἔσσεται αἰνόν (Telemaco si addolorerebbe moltissimo se, 
condotto lo straniero a Itaca, i pretendenti dovessero offenderlo), il nesso appare spezzato. 
Sulle modalità di separazione di sintagmi formulari si veda Hainsworth 1968, 90-109.

16  Di norma al momento di acuta afflizione segue poi una reazione, che spesso si attua 
in gesti aggressivi, cf. Coray 2009, 134 (ad Il. 19.307): «Das gr. Wort áchos bez. einen 
plötzlich eintretenden seelischen Schmerz, auf den Wut und Aggression folgen, z.B. in 
der folgenden typischen Sytuation: Tod eines Kampfgefährten – áchos- Racheakt»; e si 
veda anche Kelly 2007, 160.



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

Lexis Supplementi | Supplements 20 147
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

κύντερον ἵκετο θυμόν il nesso ricorre lievemente variato attraverso 
il comparativo, ed esprime insieme il dolore e la collera di Demetra 
alla rivelazione di Helios che il rapitore della figlia è Ade, il quale 
ha però agito con la complicità di Zeus; in H. Hom. Ven. 5.198-9 τῷ 
δὲ καὶ Αἰνείας ὄνομ’ ἔσσεται οὕνεκά μ’ αἰνὸν / ἔσχεν ἄχος ἕνεκα βροτοῦ 
ἀνέρος ἔμπεσον εὐνῇ, la iunctura, spezzata e in enjambement, indica 
con gioco etimologico e ironia l’origine del nome di Enea (Αἰνείας), 
nato dal «grave» (αἰνόν: si noti la posizione enfatica in fine di verso) 
dolore di Afrodite per essere giaciuta con un uomo mortale.17 

Assente nella lirica, e attestato poi soltanto nell’epos ellenistico 
e tardo antico,18 nei tragici il nesso αἰνὸν ἄχος trova testimonianza 
esclusiva e isolata in questo luogo dell’Aiace sofocleo. Come si è detto 
la formula è ripresa in toto, pur se trapiantata dal contesto esametrico 
all’interno di un trimetro giambico lirico. Vi sono tuttavia due vistose 
differenze nella ripresa sofoclea. L’ἄχος non colpisce nell’animo, o nel 
cuore, come accade in Omero, ma viene allontanato dagli occhi;19 e, 
soprattutto, nello stasimo dell’Aiace si tratta di una liberazione dal 
dolore, non di una pena che affligge: un caso, questo, che non si dà 
mai negli impieghi epico-omerici. 

Ma proprio questi due dati, di un dolore che è radicato 
profondamente all’interno dell’animo e dal quale non c’è speranza 
di affrancamento, emergono con forte effetto di ironia tragica nello 
stasimo. Aiace, infatti, non si è affatto ‘liberato’ dal proposito del 
suicidio, e i coreuti, che sperano ed esultano per qualcosa che è 
impossibile, sono destinati a ripiombare nello sconforto più cupo non 
appena la parentesi illusoria di giubilo del canto avrà termine. Rispetto 
agli usi omerici del nesso αἰνὸν ἄχος, inoltre, non potrà non colpire 
come i due motivi della morte di una persona cara e dell’oltraggio nei 
confronti della τιμή corrispondano precisamente alla situazione in cui 
finora si sono trovati nel dramma rispettivamente il coro e l’eroe, il 
primo profondamente angosciato per la volontà del proprio signore di 
togliersi la vita, il secondo doppiamente e indelebilmente macchiato 
nel suo onore, a causa della mancata assegnazione delle armi e 
dell’insensato eccidio del bestiame: in entrambi i casi è davvero un 
αἰνὸν ἄχος, un dolore tremendo, quello che grava sui coreuti e l’eroe. 
Sembra dunque che Sofocle abbia intenzionalmente recuperato 
un nesso epico-omerico, e le valenze cui esso tradizionalmente è 

17  Cf. Faulkner 2008, 258, nota ad loc.

18  Nelle Argonautiche di Apollonio Rodio (4.866) la iunctura è riferita al dolore di 
Peleo per non aver più rivisto Teti, mentre nei Posthomerica di Quinto Smirneo (1.114) 
è impiegata a proposito dell’afflizione di Andromaca per la morte di Ettore (hapax in 
entrambi i poeti). 

19  Il dato è stato notato da Finglass 2011, ad loc.: «αἰνὸν ἄχος regularly affects the 
κραδίη, θύμος or φρένες; Sophocles reworks the epic expression by applying it to the 
ὄμματα».



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 148
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

associato, con l’intento preciso di far emergere l’errore del coro, e 
con un impatto di acuta ironia tragica, evidentemente percepibile da 
parte del pubblico.

È stato inoltre da più parti notato come l’idea di dissolvere il dolore 
distogliendolo dagli occhi rievochi anche altre locuzioni omeriche in 
cui agisce l’immagine metaforica della ‘nuvola’ che vela lo sguardo.20 
La metafora può essere sia quella della ‘nube di dolore’ che della 
‘nuvola di morte’, o in generale indicare la coltre di nebbia che ostacola 
la vista nella battaglia. In quest’ultimo caso si tratta generalmente 
dell’intervento di una divinità che libera la vista dall’offuscamento. 

Per quanto concerne la nube che vela lo sguardo sul campo di 
battaglia e viene dissolta da una divinità, si possono ricordare in 
particolari passi iliadici riportati di seguito.21 Il. 5.127-8 ἀχλὺν δ’ αὖ 
τοι ἀπ’ ὀφθαλμῶν ἕλον ἣ πρὶν ἐπῆεν, / ὄφρ’ εὖ γιγνώσκῃς ἠμὲν θεὸν ἠδὲ 
καὶ ἄνδρα: Atena distoglie la nebbia dagli occhi di Diomede affinché 
possa distinguere gli dèi dagli uomini; Il. 15.668-70 τοῖσι δ’ ἀπ’ 
ὀφθαλμῶν νέφος ἀχλύος ὦσεν Ἀθήνη / θεσπέσιον·μάλα δέ σφι φόως γένετ’ 
ἀμφοτέρωθεν / ἠμὲν πρὸς νηῶν καὶ ὁμοιΐου πολέμοιο: Atena libera gli 
occhi dei Greci dalla nebbia e la luce torna nuovamente a illuminare 
le navi e la battaglia; Il. 17.645-7 Ζεῦ πάτερ ἀλλὰ σὺ ῥῦσαι ὑπ’ ἠέρος 
υἷας Ἀχαιῶν, / ποίησον δ’ αἴθρην, δὸς δ’ ὀφθαλμοῖσιν ἰδέσθαι· / ἐν δὲ φάει 
καὶ ὄλεσσον, ἐπεί νύ τοι εὔαδεν οὕτως: Aiace, che combatte in difesa 
del corpo di Patroclo, prega Zeus di liberare gli Achei dalla nebbia 
ridonando loro la vista affinché, se devono morire, possano farlo 
gloriosamente combattendo alla luce del giorno. 

Per quanto concerne la metafora della ‘nube di dolore’, si potrà 
citare invece e.g. il verso formulare ὥς φάτο, τὸν δ’ ἄχεος νεφέλη 
ἐκάλυψε μέλαινα, con cui è indicato il cruccio di Ettore, rimproverato 
da Apollo per aver abbandonato la lotta per il corpo di Patroclo (Il. 
17.591); il terribile dolore di Achille all’annuncio della morte Patroclo 
(Il. 18.22); e la grave pena di Laerte alla falsa notizia che il figlio 
ancora vaga per mare (Od. 24.315). Infine, la metafora appare anche 
come ‘nube di morte’, e.g. nel verso formulare θανάτου δὲ (θανάτοιο) 
μέλαν νέφος ἀμφεκάλυψεν (Il. 16.350: Idomeneo uccide Erimante; 

20  Cf. Jebb 1896, ad loc.: «Ares, the god of bloodshed and violent death, is said to have 
‘cleared away’ the cloud of dread troubles which darkened their eyes»; Kamerbeek 1963, 
ad loc. «λύειν ἄχος has the underlying idea of a veil», entrambi con rinvio ad Il. 17.83 
Ἕκτορα δ’ αἰνὸν ἄχος πύκασε φρένας; cf. anche Garvie 1998, ad loc. e Finglass 2011, ad 
loc. L’emistichio formulare citato come parallelo dai commentatori si presta infatti bene 
a un raffronto in virtù del valore metaforico di πύκασε φρένας ‘cinse, avvolse la mente’.

21  Il motivo della ‘nebbia sugli occhi’, come noto, è topico e indica non solo liberazione 
dalla vista, ma anche ottundimento (cf. e.g. Il. 17.268 ss., 20.321), cf. in generale Fenik 
1968, 22, 52-4; Kakridis 1971, 89-103, e si vedano anche Kirk 1990, 69; Edwards 1991, 
89, 98; Janko 1994, 301. Rispetto al passo del secondo stasimo Stanford 1978, 194 fa 
notare anche l’assonanza tra ἄχος e ἀχλύς.



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

Lexis Supplementi | Supplements 20 149
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

Od. 4.180: Menelao si riferisce in generale al momento della morte 
sua e di Odisseo).22

La coltre di nebbia indica dunque sia l’annebbiamento della 
vista nella foga della battaglia, sia, con maggiore pregnanza 
metaforica, il velarsi dello sguardo a causa di un dolore improvviso 
e particolarmente acuto; e l’immagine può anche, infine e nel 
caso più estremo, simboleggiare la stessa morte. Si cercherà di 
dimostrare come questi differenti valori influiscano nell’immaginario 
dell’antistrofe dello stasimo.

Rispetto ai luoghi citati con il primo significato, nei quali una 
divinità interviene per dissolvere la nebbia dagli occhi degli eroi 
durante lo scontro, si noterà un parallelo con il passo dello stasimo 
dell’Aiace, in cui è parimenti un dio, Ares, che ‘ha sciolto’ il dolore 
dagli occhi: ἔλυσεν… ἀπ’ ὀμμάτων Ἄρης. E la liberazione dall’αἰνὸν ἄχος 
è premessa dell’invocazione del coro immediatamente successiva 
a Zeus affinché la ‘luce chiara’ e di un ‘giorno finalmente sereno’23 
possa di nuovo splendere sulle navi dell’accampamento acheo ora che 
Aiace ha obliato le sue pene (vv. 707-11):

ἰὼ ἰώ, νῦν αὖ,
νῦν, ὦ Ζεῦ, πάρα λευκὸν εὐ-
άμερον πελάσαι φάος
θοᾶν ὠκυάλων νεῶν, ὅτ’ Αἴας� 710
λαθίπονος πάλιν. 

Ah Ah, ora di nuovo,
finalmente, o Zeus, chiara la luce

22  Cf. anche Il. 20.417-8: νεφέλη δέ μιν ἀμφεκάλυψε / κυανέη. Polidoro, ucciso da 
Achille, è avvolto da una ‘nube scura’ (qui senza la specificazione ‘di morte’, ma con 
l’occorrenza dello stesso verbo ἀμφικαλύπτω). Per quanto concerne il riferimento 
alla morte, assai frequente nei poemi è l’emistichio formulare τὸν δὲ σκότος ὄσσε 
κάλυψεν (su cui cf. infra), dove l’oscurità cala sugli occhi dell’eroe caduto, sigillandone 
la dipartita; su queste formule convenzionali che segnalano la morte di un eroe nei 
poemi cf. la voce «Battle Scenes» (M. Mueller) in Finkelberg 2011, 1: 127, dove vengono 
definite «poetic death certificates». 

23  Ad εὐάμερον (v. 708) fa riscontro nella medesima antistrofe la εὐνομίᾳ di Aiace (v. 
713), ma già nella strofe Apollo era invitato a palesarsi εὔγνωστος (v. 704) attraverso 
un’epifania, e a mostrarsi εὔφρων (v. 705) nei confronti del coro, per cui emerge 
nello stasimo un’«insistenza sull’uso del prefisso ευ-, bilanciato con due ricorrenze 
per stanza» (Rodighiero 2012, 56) dalla forte connotazione positiva e propizia. La 
simbologia del passaggio dalle tenebre alla luce del giorno compariva già nella Trugrede 
a proposito del cedere della notte al sopraggiungere del giorno (vv. 672-3: ἐξίσταται δὲ 
νυκτὸς αἰανὴς κύκλος / τῇ λευκοπώλῳ φέγγος ἡμέρᾳ φλέγειν), dove pure figurava il verbo 
λύω, riferito al sonno che ‘libera’ gli uomini dalla propria presa (v. 676) Il monologo 
ingannatore è d’altronde costruito attraverso un continuo immaginario del transitare 
dal ‘negativo’ al ‘positivo’ (cf. Winnington-Ingram 1980, 50-1): questa prospettiva viene 
recepita e fatta propria dal coro nello stasimo, che in questo senso dimostra di essere 
stato pienamente illuso dalle parole ambigue di Aiace. 



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 150
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

di un giorno sereno può splendere sulle
navi veloci, ora che Aiace ha� 710
dimenticato le sue pene.

Il passaggio dall’oscurità alla luce è il medesimo che si ritrova in due 
dei passi già menzionati riguardanti il dissolvimento della coltre di 
nebbia sul campo di battaglia. In Il. 15.669-70, dopo che Atena libera 
gli occhi dei Greci dalla nebbia, torna a brillare la luce, oltre che nella 
mischia, proprio sulle navi achee: μάλα δέ σφι φόως γένετ’ ἀμφοτέρωθεν 
/ ἠμὲν πρὸς νηῶν καὶ ὁμοιΐου πολέμοιο. L’episodio è inserito nel contesto 
della battaglia alle navi, in un momento di grave difficoltà e di rotta 
dei Greci; dopo il ritorno della luce sul campo gli Achei si accorgono 
di quanto Ettore e i Troiani si siano avvicinati alle navi dove infuria 
ora la battaglia, e il primo eroe a incitare i compagni a difendere 
l’accampamento e le navi è Aiace nei versi immediatamente seguenti 
(Il. 15.674 ss.): 

Οὐδ’ ἄρ’ ἔτ’ Αἴαντι μεγαλήτορι ἥνδανε θυμῷ 
ἑστάμεν ἔνθά περ ἄλλοι ἀφέστασαν υἷες Ἀχαιῶν� 675
[…]
ὣς Αἴας ἐπὶ πολλὰ θοάων ἴκρια νηῶν� 685
φοίτα μακρὰ βιβάς, φωνὴ δέ οἱ αἰθέρ’ ἵκανεν,
αἰεὶ δὲ σμερδνὸν βοόων Δαναοῖσι κέλευε
νηυσί τε καὶ κλισίῃσιν ἀμυνέμεν.

Ma ad Aiace dal cuore magnanimo non piacque nell’animo
di rimanere così dove gli altri figli degli Achei restavano inerti�675
[…]
Così Aiace sulle tolde delle navi veloci andava� 685
avanti e indietro, a grandi passi, e la sua voce arrivava al 
� [cielo,
e gridando terribilmente esortava senza sosta i Danai
a difendere le navi e le tende. 

Rispetto alla scena del secondo stasimo colpiscono gli elementi 
analoghi della luce che si distende sul campo, e la centralità 
accordata alle navi achee: il fatto che il luogo omerico sia uno 
degli episodi del poema incentrati sulla figura di Aiace, la battaglia 
presso le navi, potrebbe forse avere influito nella composizione della 
scena nello stasimo sofocleo. Ma in riferimento specifico ad Aiace e 
all’invocazione del coro a Zeus di illuminare finalmente con una luce 
ben augurante le navi si dovrà leggere in parallelo anche il passo 
iliadico della preghiera dell’eroe al Cronide, anch’essa tra i passi già 
citati (Il. 17.645-50):



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

Lexis Supplementi | Supplements 20 151
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

Ζεῦ πάτερ ἀλλὰ σὺ ῥῦσαι ὑπ’ ἠέρος υἷας Ἀχαιῶν,� 645
ποίησον δ’ αἴθρην, δὸς δ’ ὀφθαλμοῖσιν ἰδέσθαι·
ἐν δὲ φάει καὶ ὄλεσσον, ἐπεί νύ τοι εὔαδεν οὕτως.
 Ὣς φάτο, τὸν δὲ πατὴρ ὀλοφύρατο δάκρυ χέοντα· 
αὐτίκα δ’ ἠέρα μὲν σκέδασεν καὶ ἀπῶσεν ὀμίχλην,
ἠέλιος δ’ ἐπέλαμψε, μάχη δ’ ἐπὶ πᾶσα φαάνθη.� 650

Zeus padre tu libera dalla nebbia i figli degli Achei,
fa’ tornare la luce, concedi che possiamo vedere con gli occhi,
e poi nella luce uccidici pure, se questa è la tua volontà.
Così disse, e il padre provò pietà di lui che piangeva,
subito dissolse la nebbia e disperse la caligine,
il sole brillò di nuovo, e la battaglia intera apparve manifesta.

Zeus acconsente alla supplica di Aiace, disperde la nebbia dagli 
Achei, e il sole torna a splendere, illuminando la battaglia: anche in 
questo caso, e con maggiori probabilità, è possibile che l’episodio 
iliadico, che vede l’eroe in primo piano, possa aver costituito un 
modello per Sofocle, suggerendogli l’immagine di buon auspicio della 
luce del giorno, come metafora di salvezza. Questo passo iliadico 
della preghiera di Aiace a Zeus – nella quale la luce è associata 
alla gloria ma anche alla morte (v. 647: ἐν δὲ φάει καὶ ὄλεσσον) – è 
infatti probabilmente una delle scene che Sofocle ebbe presente 
nella composizione dell’Aiace, e viene richiamata dai commentatori 
quale possibile modello anche a proposito della celebre e disperata 
invocazione ossimorica alle tenebre nel kommós tra l’eroe e Tecmessa 
(vv. 394-7): 

ἰώ 
σκότος, ἐμὸν φάος,
ἔρεβος ὦ φαεννότατον ὡς ἐμοί,� 395
ἕλεσθ’ ἕλεσθέ μ’ οἰκήτορα,ἕλεσθέ μ’· 

Ahi tenebra, mia luce 
o erebo splendente che risplendi come il sole per me,� 395
prendetemi prendetemi con voi, abitante 
delle vostre dimore, prendetemi.

Proprio questo passo memorabile, una delle vette dell’intera tragedia 
per la bellezza delle immagini poetiche, chiarisce che l’associazione 
con la luce del giorno ha una connotazione del tutto negativa per 



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 152
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

Aiace nel dramma, e dimostra che l’immaginario diurno e solare che 
il coro evoca nel canto è completamente fuori posto.24

Si può inoltre rinvenire nel dettato sofocleo dello stasimo una spia 
palese della Stimmung epico-omerica che caratterizza l’invocazione 
del coro nell’antistrofe secondo quanto si è finora argomentato: l’uso 
insistito di due epiteti epici in riferimento alle navi al v. 710 θοᾶν 
ὠκυάλων νεῶν. Sia θοός che ὠκύαλος (hapax) rappresentano infatti 
notoriamente due attributi caratterizzanti delle navi nei poemi: cf. e.g. 
l’emistichio formulare θοὰς ἐπὶ νῆας Ἀχαιῶν (10× Il.), il nesso formulare 
νηυσὶ θοῇσι (8× Il., 3× Od.), e la iunctura formulare ὠκύαλος νηῦς 
(2× Od.). La maggior parte dei commentatori ha rilevato l’epicismo 
nell’espressione del corale con valore meramente esornativo. Tuttavia 
il duplice e ridondante binomio di aggettivi omerici, rappresenta 
solo apparentemente una tautologia ornamentale,25 e se considerato 
all’interno della scena finora esaminata nella sua interezza appare 
inserito in un contesto di riprese ben più ampio e significativo di 
quello che può di primo acchito sembrare un semplice recupero di 
una tessera lessicale nobilitante; esso costituisce, invece, un segnale 
a livello lessicale che indica e avvalora una lettura intertestuale 
dell’intero incipit dell’antistrofe. 

Si è visto come i due episodi di Atena che dissolve la nebbia dalla 
vista degli Achei e della preghiera di Aiace a Zeus di fare luce sul 
campo di battaglia possano avere costituito un modello a proposito 
dell’invocazione del coro a Zeus. Ma andrà parimenti e su un piano 

24  Come scrive Maria Grazia Ciani (1999, 21) «l’uso riavvicinato dei due termini – 
skotos, phaos – non può non rievocare il celebre passo omerico in cui lo stesso Aiace 
invoca la luce del sole perché illumini il campo di battaglia coperto di nebbia e di 
polvere e lo salvi da una morte ingloriosa nell’oscurità [...] A nessuno degli spettatori 
dell’Aiace poteva sfuggire il netto contrasto evidenziato dalla precisa allusione»; cf. 
anche Stanford 1963, ad loc; Stanford 1978, 195; Garvie 1998, ad loc.; Finglass 2011, ad 
loc.; e Hesk 2003, 58-9. La luce come simbolo di vita e di salvezza è d’altronde anch’essa 
metafora canonica a partire dall’epica omerica, cf. e.g. l’emistichio formulare τι φόως 
Δαναοῖσι γένηαι/-νωμαι (Il. 8.282, 9.797, 16.39), e Achille che si dispera per non aver 
salvato Patroclo e i compagni in Il. 18.102 οὐδέ τι Πατρόκλῳ γενόμην φάος οὐδ’ ἑτάροισι. 
Sul tema e per ulteriori passi paralleli cf. Ciani 1974, 7-9 e Bremer 1976, 37-40. È forse 
anche possibile che l’elaborata espressione sofoclea (vv. 707-8) λευκὸν εὐ- / άμερον… 
φάος trovi un modello nel nesso formulare λαμπρὸν φάος ἠελίοιο (3× Il., 2× Hes). Come 
si è già avuto modo di notare all’occorrenza, vi sono diversi passi nel dramma in cui 
Sofocle riprende lessemi epico-omerici che sono attestati all’interno di scene dell’Iliade 
in cui Aiace svolge un ruolo di primo piano, cf. e.g. πληγὴ Διός (Ai. 137 ~ Il. 14.414), βοῦς 
ἀγελαίας (Ai. 175 ~ Il. 23.846), λιγυρᾷ μάστιγι (Ai. 242 ~ Il. 11.532), e cf. Winnington-
Ingram 1980, 16, nota 15; 35, nota 74; Garner 1990, 54-64.

25  La dittologia epitetica sinonimica in riferimento alle navi è d’altronde anch’essa 
già omerica, come rilevato dai commentatori (cf. Od. 7.34 νηυσὶ θοῇσιν τοί γε πεποιθότες 
ὠκείῃσι), e ricorre ancora in Sofocle in Phil. 516 ἐπ’ εὐστόλου ταχείας νεώς, cf. Schein 
2013, ad loc.



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

Lexis Supplementi | Supplements 20 153
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

differente notato come la metafora della coltre di nebbia26 presenti 
un valore eminentemente disforico, nella misura in cui esprime un 
dolore particolarmente grave che offusca la mente, o nel caso più 
estremo in cui indica la morte stessa. Anche in questo caso i versi 
formulari omerici citati ὥς φάτο, τὸν δ’ ἄχεος νεφέλη ἐκάλυψε μέλαινα e 
θανάτου δὲ (θανάτοιο) μέλαν νέφος ἀμφεκάλυψεν si pongono in contrasto 
con l’espressione sofoclea, come già si è visto a proposito del nesso 
αἰνὸν ἄχος: la metafora della ‘nube di dolore’ e ‘di morte’, infatti, è 
regolarmente associata con il verbo (ἀμφι)καλύπτω,27 rappresenta cioè 
sempre una nuvola che vela lo sguardo, in netta opposizione rispetto 
all’espressione sofoclea in cui occorre l’antonimo λύω. Rispetto 
in particolare alla menzione precisa degli occhi nello stasimo, si 
dovranno inoltre ricordare altre espressioni omeriche frequenti per 
indicare lo svenimento e la morte dove parimenti ricorre il verbo 
(ἀμφι)καλύπτω: la metafora dell’oscurità che cala sugli occhi dell’eroe 
nell’emistichio formulare τὸν δὲ σκότος ὄσσε κάλυψεν (11× Il.);28 e 
l’immagine della notte oscura che vela la vista nel verso formulare 
τὸν (τὴν) δὲ κατ’ ὀφθαλμῶν ἐρεβεννὴ νὺξ ἐκάλυψεν (Il. 5.659, 13.580, 
22.466) e nell’emistichio formulare ἀμφὶ δὲ ὄσσε κελαινὴ νὺξ ἐκάλυψε 
(Il. 5.310, 11.356, variato in Il. 14.438-9 τὼ δέ οἱ ὄσσε / νὺξ ἐκάλυψε 
μέλαινα).

26  È significativo che la metafora omerica della ‘nube’, nelle sue diverse declinazioni, 
occorra altrove nella poesia sofoclea. Nel terzo stasimo delle Trachinie, dietro 
l’immagine della φονίᾳ νεφέλᾳ (v. 831) ‘nuvola (o forse rete) di sangue’ che avvolge 
il corpo di Eracle a causa della tunica di Nesso intrisa del veleno dell’Idra, oltre alla 
vivida descrizione del tormento fisico, si può scorgere un’allusione al destino dell’eroe 
in virtù della metafora omerica della ‘nube di morte’, cf. la trattazione specifica del 
passo infra al § 3.4.2. In Ant. 528 νεφέλη δ’ ὀφρύων ὕπερ una ‘nuvola’, non ulteriormente 
specificata, vela gli occhi di Ismene la quale entra in scena piangendo, allarmata per 
la grave situazione in cui si trova Antigone dopo aver violato il decreto di Creonte: 
anche in questo passo – peraltro connotato da più di una risonanza epicheggiante, cf. 
al precedente v. 527 l’espressione δάκρυ’ εἰβομένη – agisce la metafora omerica della 
‘nube di dolore’ inserita in un contesto particolarmente patetico in cui l’immagine 
tradizionale di ascendenza epica si armonizza con la descrizione del volto in lacrime 
dell’eroina, cf. il comm. ad loc. di Müller 1967 e Griffith 1999; sulla metafora della nube 
di dolore in tragedia cf. anche Aesch. Sept. 228-9 e Eur. Hipp. 172. 

27  Il verbo, sia semplice che composto, è significativamente associato con la morte 
nei poemi anche in altre espressioni, cf. e.g. Il. 5.68 θάνατος δέ μιν ἀμφεκάλυψε, Il. 
11.356 ἀμφὶ δὲ ὄσσε κελαινὴ νὺξ ἐκάλυψε, Il. 5.553 τὼ δ’ αὖθι τέλος θανάτοιο κάλυψεν.

28  L’emistichio è lievemente variato solo una volta in Il. 16.325 κατὰ δὲ σκότος 
ὄσσε κάλυψεν, mentre σκότος, senza la menzione degli occhi, indica la morte anche 
nell’emistichio formulare στυγερὸς δ’ ἄρα μιν σκότος εἷλεν (3× Il.). Con l’esclusione 
di Od. 19.389, σκότος in Omero è attestato unicamente nei due emistichi con tale 
valore metaforico di ‘tenebra di morte’. Il lemma è d’altronde connesso in generale 
con l’oscurità del regno oltremondano di Ade (cf. e.g. Pind. fr. 130 S.-M.; Aesch. Pers. 
223; Soph. OC 1701), ed è significativo che l’unica occorrenza di σκότος nell’Aiace sia 
proprio nell’invocazione disperata dell’eroe alle tenebre dell’erebo discussa supra (vv. 
394-5: σκότος, ἐμὸν φάος, / ἔρεβος ὦ φαεννότατον, ὡς ἐμοί).



Scavello
2.3 • Aiace: secondo stasimo (vv. 693-718)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 154
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 139-154

Nella descrizione della ‘coltre di dolore’ che viene sollevata dagli 
occhi da Ares, Sofocle sembra dunque aver tenuto presente una 
costellazione di locuzioni tradizionali e convenzionali nell’epos, tutte 
di segno negativo, con le quali sono indicati la morte, il dolore, e la 
perdita dei sensi, attraverso le metafore della nebbia, della tenebra 
e della notte che di norma velano lo sguardo. Questa congerie di 
immagini si associa al nesso formulare αἰνὸν ἄχος e ne intensifica 
l’effetto. 

L’intero verso ἔλυσεν αἰνὸν ἄχος ἀπ’ ὀμμάτων Ἄρης con cui si 
apre l’antistrofe del corale presenta dunque una contraddittorietà 
intrinseca: i coreuti, nel momento stesso in cui asseriscono che 
è finalmente avvenuta la ‘liberazione’ insperata dal dolore che 
affliggeva essi e l’eroe, utilizzano una tessera formulare epica e 
un’immagine evocativa di una serie di metafore di ascendenza 
omerica che normalmente esprimono proprio lo stesso genere di 
tormento da cui nello stasimo si predica l’affrancamento. Rispetto 
in particolare ad Aiace, l’αἰνὸν ἄχος e lo sguardo velato sembrano 
paradossalmente, in ultima analisi, alludere alla morte stessa 
dell’eroe. Il verso appare pertanto permeato da una intensa ironia 
tragica, e non a caso si ritrova in responsione con l’incipit ἔφριξ’ 
ἔρωτι, περιχαρὴς δ’ ἀνεπτάμαν, dove il brivido e il librarsi in volo del 
coro presentano parimenti un carattere ambiguo, dal momento 
che, come si è visto, esprimono abitualmente in Sofocle sensazioni 
di ansia e di paura, mai di gioia: sia il volo festoso di danza che il 
dissolversi della coltre di angosce tradiscono infatti l’illusorietà della 
prospettiva del coro. L’ironia è espressa nell’antistrofe con maggiore 
efficacia grazie al recupero di un nesso formulare epico-omerico che 
non si ritrova altrove in tragedia, scelto probabilmente da Sofocle 
proprio in virtù delle connotazioni che è in grado di veicolare, ben 
riconoscibili dal pubblico. In conclusione, si dovrà osservare come il 
poeta sfrutti anche il riuso di materiale lessicale omerico rispetto agli 
intenti artistici e drammaturgici del singolo corale, in questo caso 
conferendo alle riprese, per contrasto, una valenza ironica in armonia 
con l’ironia tragica che rappresenta il contrassegno concettuale 
dei cosiddetti stasimi sofoclei ‘iporchematici’, nei quali il massimo 
dell’euforia prelude alla catastrofe imminente.29 

29  Gli altri corali tradizionalmente considerati ‘iporchematici’ sono il terzo stasimo 
dell’Edipo Re (vv. 1086-109), il secondo stasimo delle Trachinie (vv. 633-62) e il 
quinto stasimo dell’Antigone (vv. 1115-54). È molto probabile che questi canti fossero 
caratterizzati da movimenti di danza frenetici corrispondenti allo stato emozionale 
di euforia del coro e da esplicita autoreferenzialità da parte dei coreuti alla propria 
performance orchestica: per una panoramica storica sulla critica a riguardo di questi 
corali cf. Rodighiero 2012, 56-60, 156-62 e in generale l’ampia analisi di Maganuco 
2020, parte II.



Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/006

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

155

2.4	 Aiace: terzo stasimo  
(vv. 1185-222)
Meditazioni omeriche  
sulla guerra

﻿

 Prospetto degli omerismi del terzo stasimo dell’Aiace

τίς ἄρα νέατος, ἐς πότε λή-� στρ. α 
ξει πολυπλάγκτων ἐτέων ἀριθμός,� 1186
τὰν ἄπαυστον αἰὲν ἐμοὶ δορυσσοή-
των μόχθων ἄταν ἐπάγων
ἂν τὰν εὐρώδη Τροΐαν,� 1190
δύστανον ὄνειδος Ἑλλάνων;

ὄφελε πρότερον αἰθέρα δῦ-� ἀντ. α
ναι μέγαν ἢ τὸν πολύκοινον Ἅιδαν
κεῖνος ἁνήρ, ὃς στυγερῶν ἔδειξεν ὅ-� 1195
πλων Ἕλλασιν κοινὸν Ἄρη.
ὦ πόνοι πρόγονοι πόνων·
κεῖνος γὰρ ἔπερσεν ἀνθρώπους.

ἐκεῖνος οὐ στεφάνων οὔ-� στρ. β
τε βαθειᾶν κυλίκων νεῖ-� 1200
μεν ἐμοὶ τέρψιν ὁμιλεῖν,

Sommario  2.4.1 Premessa. – 2.4.2 La guerra ‘maledetta’: una riflessione sul conflitto 
da Omero a Sofocle. – 2.4.3 Ares e Ade ‘comuni’: guerra e morte retaggio degli uomini. 
– 2.4.4 La maledizione delle armi inventate dall’uomo. – 2.4.5 La fatica ‘anti-umana’ e 
l’‘onta’ della guerra. – 2.4.6 La ‘vanità’ della guerra e il rimpianto per ‘i veri beni’ della 
vita. – 2.4.7 Troia e Atene: guerra e pace. – 2.4.8 Conclusione: il vero ponos umano.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/006&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 156
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

οὔτε γλυκὺν αὐλῶν ὄτοβον δυσ-
μόρῳ, οὔτ’ ἐννυχίαν τέρψιν ἰαύειν·
ἐρώτων δ’ ἐρώτων ἀπέπαυσεν, ὤμοι.� 1205
κεῖμαι δ’ ἀμέριμνος οὕτως, 
ἀεὶ πυκιναῖς δρόσοις�
τεγγόμενος κόμας,
λυγρᾶς μνήματα Τροίας.� 1210

καὶ πρὶν μὲν ἐννυχίου δεί-� ἀντ. β
ματος ἦν μοι προβολὰ καὶ
βελέων θούριος Αἴας·
νῦν δ’ οὗτος ἀνεῖται στυγερῷ δαί-
μονι. τίς μοι, τίς ἔτ’ οὖν τέρψις ἐπέσται;� 1215
γενοίμαν ἵν’ ὑλᾶεν ἔπεστι πόντῳ 
πρόβλημ’ ἁλίκλυστον, ἄκραν 
ὑπὸ πλάκα Σουνίου,� 1220
τὰς ἱερὰς ὅπως
προσείποιμεν Ἀθάνας.

Legenda:
-voci in grassetto: omerismi a livello lessicale.
-voci in grassetto e sottolineate: omerismi che presentano una risemantizzazione 
o una variazione originale oppure coni sofoclei su modelli omerici.
-voci sottolineate: espressioni o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, tematiche o 
similitudini omerici.

2.4.1	 Premessa 

Come è stato scritto, l’Aiace di Sofocle «does not at all conform to the 
stereotype of a Greek Tragedy. It is not set at a royal palace, but in a 
theater of war».1 Tuttavia, malgrado Oliver Taplin colga qui un aspetto 
peculiare della drammaturgia di questo dramma ‘epico’ sofocleo, a 
leggere i moltissimi saggi, studi e commenti dedicati all’opera,2 non 
è la guerra il tema privilegiato nelle riflessioni della critica. E se 
questo setting scenico particolare è uno degli elementi che collega 
immediatamente l’Aiace all’epos troiano e in particolare all’Iliade – ci 

1  Taplin 2015a, 77. 

2  Alcuni recentissimi, cf. Demont 2022; Bocksberger 2021, su cui cf. Scavello 2022a; 
Sidoti 2023.



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

Lexis Supplementi | Supplements 20 157
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

si trova nel medesimo accampamento acheo di iliadica memoria3 – la 
guerra, proprio appunto come nel poema di Omero, costituisce lo 
scenario, la premessa e la causa stessa delle vicende. Ma anche 
nell’Aiace vi è una meditazione sulla tragedia bellica, che emerge in 
particolare nel finale del dramma, nell’esodo e soprattutto nel terzo 
stasimo: una riflessione che nei temi, nelle sequenze narrative e nel 
lessico poetico sembra porsi in dialogo con quella omerica, come si 
cercherà di argomentare nelle pagine che seguono. 

Il terzo stasimo, rispetto agli altri corali della tragedia, è forse 
quello che ha ricevuto meno attenzione da parte della critica,4 anche 
per essere apparso estraneo al contesto degli eventi. Addirittura 
c’è chi è arrivato a liquidarlo quasi come un ‘a parte’ del coro che 
esprimerebbe in maniera piuttosto banale il desiderio dell’uomo 
comune per la pace e la liberazione dalla guerra: 

the Chorus sings a song which does not rise above the ordinary 
human level. It does not touch upon the subject of the strife, but 
merely reflects the desire of the common man for peace, return 
home, and the deliverance from the miseries of war. 

Questo giudizio di Kamerbeek5 è tuttavia riduttivo e non rende 
giustizia al peso concettuale e al valore artistico di questo «touching 
and emotional poem».6 Lo stasimo sembra apparentemente esulare 

3  Della cospicua letteratura sul rapporto tra l’Aiace e l’epica ci si limita a ricordare qui 
gli studi più significativi degli ultimi anni: Murnaghan 2014; Gregory 2017; Carver 2018; 
Encinas Reguero 2018; Nova 2018; Scavello 2018b; Gregory 2019 cap. 5; Murnaghan 
2020; Scavello 2023; Hall 2024, 79-81 e vari contributi in Most, Ozbek 2015; Stuttard 
2019, tra cui spicca per finezza interpretativa quello di Roisman 2019 su Tecmessa. Sul 
campo acheo nella Troade drammatizzato sulla scena tragica cf. Lebeau 1998. 

4  Un’eccezione è rappresentata da Hutchinson 2001, 439-54. Sul corale, oltre ai 
numerosi commenti, si vedano anche De Falco 1928, 68-72; Perrotta 1935, 181-3; Pohlenz 
1954, 1: 182-3; Kirkwood 1958, 199; Kitto 1961, 160; Lesky 1972, 187; Untersteiner 19742, 
84-5; Burton 1980, 36-9; Segal 1981, 145-6; Gardiner 1987, 71-2; Blundell 1989, 69, 74; 
Golder 1990, 30-1; Rehm, 2002, 136-7; Hesk 2003, 119-20; Sabiani 2009, 217-18; Kyriakou 
2011, 224-7, Kitzinger 2012, 393-4; Reitze 2017, 233-47: sintomatico è il fatto che esso 
sia ignorato o rapidamente chiosato nei due commenti continui ‘per scene’ al dramma: 
rispettivamente Poe 1987; Heath 1987, 201: lo stesso avviene nel recente Hof 2022. 

5  Un’opinione che aveva già dei precedenti – se per Tycho von Wilamowitz-Moellendorf 
trattasi di un «indifferentes Chorlied» (Wilamowitz 1917, 67), Medea Norsa nel 1920 
scriveva che lo stasimo «non è punto adatto alla situazione» sospettandone addirittura 
l’autenticità (Norsa 1920, 362), e si veda anche l’autorevole Schmid-Stählin, 1934, 1, 
2, 339 oltre a Ronnet 1969, 145-6 – e che perdura, cf. Scott 1996, 92, il quale vede nel 
corale un desiderio di evasione del coro («escapist song») addirittura contrapposto 
alla fissità di Tecmessa e Eurisace chini sul corpo di Aiace in scena («these who are 
inescapably involved and committed in this scene»). Talora il canto è stato chiosato come 
un intermezzo nostalgico, dal tono quasi euripideo: e.g. «nostalgic ode» (Winnington-
Ingram 1980, 65), «lamento euripideo» (Kott 2005, 84).

6  Hutchinson 2001, 440.



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 158
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

rispetto agli eventi che hanno avuto luogo nel quarto episodio: la 
scoperta del corpo di Aiace suicida da parte di Tecmessa; il successivo 
kommos tra l’eroina e il coro; l’arrivo di Teucro e il suo lamento sul 
fratello morto; l’agone tra Teucro e Menelao; infine, il nuovo ingresso 
di Tecmessa e Eurisace supplici presso il corpo di Aiace, mentre 
Teucro si dirige fuori scena a scavare una fossa per seppellire l’eroe 
e invita il coro a proteggere la sposa e soprattutto il bimbo. Non vi 
è effettivamente alcun accenno nel canto al violento dibattito sulla 
sepoltura di Aiace o alla situazione critica del cadavere e dei suoi 
familiari minacciati dagli Atridi sui quali il coro deve vegliare, né 
un compianto sulla fine tragica dell’eroe. I coreuti riflettono invece 
sul significato della guerra in una prospettiva che da personale si 
fa universale, ed esprimono il rimpianto per i piaceri della vita e la 
gioia di un’esistenza serena in patria. Occorre tuttavia provare a 
comprendere meglio il significato di questa riflessione, che va posto 
in relazione con la parabola tragica di Aiace e con alcune tematiche 
chiave del dramma, e inserita nel contesto dell’epos troiano e iliadico 
che rappresenta l’intertesto poetico e il referente culturale della 
tragedia.

Lo stasimo inizia dunque quando la scena, dopo l’aspro diverbio 
tra Teucro e Menelao e prima dello scontro frontale tra Teucro e 
Agamennone, vede un momento di calma raccolta, attraverso il 
tableau silenzioso e mesto delle tre figure familiari.7 Anche in virtù di 
questa pausa tra le sequenze concitate dei due agoni, il coro esprime 
nel canto una meditazione – già rilevata dagli scoli: ὁ χορὸς πάλιν 
καθ’ ἑαυτὸν γενόμενος ἐν ἀναλογισμῷ γίνεται (schol. ad v. 1185a, p. 233 
Christodoulou) – che solo a prima vista trascende l’hic et nunc degli 
eventi in scena, mentre indaga le ragioni ultime di quanto accaduto.

7  Tecmessa e Eurisace rimangono in scena silenziosi e stretti al corpo di Aiace fino alla 
fine del dramma, cf. Taplin 1978, 108: «for all the rest of the play the boy sits there and 
Tecmessa kneels or stands beside him. Sophocles carefully arranges the scene before 
Teucer leaves (1184), so that it may form a background to the choral song at 1185ff.». 
La scena di supplica contribuisce a rifocalizzare l’azione e l’attenzione del pubblico sul 
protagonista dopo la disputa tra Teucro e Menelao, cfr. Hesk 2003, 118; sul significato 
del corpo di Aiace come indizio del suo futuro culto eroico si vedano Burian 1972, 
Henrichs 1993, e cfr. anche Easterling 1988, 91-8. 



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

Lexis Supplementi | Supplements 20 159
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

2.4.2	 La guerra ‘maledetta’: una riflessione sul conflitto  
da Omero a Sofocle

È stato scritto che «non vi è raffigurazione della miseria umana più 
pura, amara e straziante di quella dell’Iliade».8 Con la sua consueta e 
tagliente lucidità, Simone Weil coglie qui una dimensione essenziale 
del poema omerico, laddove la ‘miseria’ dell’uomo è rappresentata in 
primis dalla violenza – la force – e dalla guerra, realtà che appaiono 
tristemente inevitabili in Omero. È sulla scorta di questo scenario che 
va letto e interpretato anche il terzo stasimo dell’Aiace. Una buona 
introduzione a quanto verrà approfondito nei prossimi paragrafi con 
elementi, si spera, originali è costituita dalla sintesi del corale di una 
raffinata, forse anch’ella come questo canto sofocleo troppo negletta, 
lettrice, traduttrice e interprete di Sofocle, che coglie nel segno più 
di altri il significato del terzo stasimo dell’Aiace:9

Ma il più vasto respiro di poesia si sprigiona dall’ultimo Coro: quasi 
una torbida ventata che per l’ultima volta ci riporti l’atmosfera 
morbosa, ma accesa di lirismo, dell’Aiace più vero. L’assenza 
dell’eroe pesa sul cielo della Troade invasa dagli Achei e svuota 
d’ogni contenuto la loro fatica di guerra, la loro attesa di pace e di 
patria. Non più trasfigurato dalla collaborazione affettuosa con il 
proprio duce militare, questo «cupo delirio di lance» – la guerra – 
apparirà agli uomini della nave telamonia solo come la creazione 
assurda e crudele d’uno spirito malato, tutto teso a recidere le 
radici della gioia e del riposo umano. Afflosciatasi per sempre l’‘ala 
rapace’ del forte, la notte vigile del campo acheo diverrà soltanto la 
tenebra ossessiva dell’incubo. Il più lungo incubo della vita umana. 
Di ieri, di sempre: la guerra.

2.4.3	 Ares e Ade ‘comuni’: guerra e morte retaggio  
degli uomini

L’intera prima coppia strofica vede un’ampia riflessione sul significato 
della guerra, che dalla prospettiva parziale dei coreuti, e delle loro 
sofferenze nel singolo conflitto contro Troia (v. 1190: ἂν τὰν εὐρώδη 

8  Weil 2014, 32: non è un caso che la più fervida lettura antibellicista dell’Iliade 
rimanga probabilmente la sua (ed. or. Weil 1940-41). È impossibile dare conto in una 
nota dell’immensa bibliografia sulla guerra in Omero, per una breve e lucida panoramica 
cf. Edwards 1987, 154-8 con letteratura; sugli aspetti storico-culturali cf. almeno Payen 
2009, 29-45 e Van Wees 2011; su quelli ideologici, Griffin 1980, 81-102; Macleod 1982, 
1-8; Schein 1984, 67-88; Di Benedetto 1994, 319-28; Bouvier 2016. Sul tema correlato 
della violenza nel poema si vedano Mauduit 2006, 33-108 e Andò 2013, 17-30.

9  Lombardo Radice 19975, 548.



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 160
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

Τροΐαν), si fa meditazione universale sulla sorte degli uomini (v. 1198: 
κεῖνος γὰρ ἔπερσεν ἀνθρώπους). Il primo tema enunciato dal coro è quello 
dell’incessante tormento dei soldati, impegnati quotidianamente 
nella battaglia (vv. 1187-8: τὰν ἄπαυστον αἰὲν ἐμοὶ δορυσσοή- / των 
μόχθων ἄταν); a questo segue, in apposizione, la constatazione che 
il perdurare del conflitto a Troia rappresenta una vergogna per gli 
Achei (v. 1191): δύστανον ὄνειδος Ἑλλάνων. 

In apertura della prima antistrofe, e collocata pertanto al 
centro delle prime due stanze, si situa invece la maledizione contro 
l’inventore della guerra: ὃς στυγερῶν ἔδειξεν ὅ- / πλων Ἕλλασιν 
κοινὸν Ἄρη «colui che rivelò ai Greci la guerra comune di odiose 
armi» (vv. 1195‑6). Entrambe le strofe sono costellate da una serie 
di motivi che definiscono il conflitto armato come un’esperienza 
di angoscia, dolore e distruzione, secondo una visione di segno 
totalmente negativo, che trova forse il suo culmine – anche sul piano 
espressivo – nel verso nominale, interiettivo e allitterante ὦ πόνοι 
πρόγονοι πόνων (v. 1197). 

Per indicare la guerra Sofocle si serve della potente metafora κοινὸν 
Ἄρη «Ares comune» (v. 1196), accompagnata dal genitivo esplicativo 
στυγερῶν ὅπλων. Come è stato notato da alcuni commentatori,10 il 
parallelo più vicino all’espressione sofoclea è costituito da Il. 18.309: 
ξυνὸς Ἐνυάλιος, καί τε κτανέοντα κατέκτα. Sono le ultime parole di 
Ettore in risposta a Polidamante, il quale ha consigliato al cugino di 
riportare i Troiani dentro le mura dopo la minaccia troppo rischiosa 
del rientro in battaglia di Achille. Ettore tuttavia si oppone con 
fermezza e, ora che è riuscito a spingere la battaglia fino alle navi 
achee, si dice pronto ad affrontare anche Achille, e ad affidarsi al 
giudizio delle armi, poiché appunto «Enialio è uguale per tutti, e 
uccide anche chi sta per uccidere».

L’espressione ξυνὸς Ἐνυάλιος è un hapax in Omero e l’aggettivo 
ξυνός, che normalmente vale ‘comune (a tutti, a molti)’,11 nella 
massima che conclude il discorso di Ettore indica più propriamente 
l’‘imparzialità’ del dio della guerra, nella misura in cui nella battaglia 
la sorte dello scontro è sempre in bilico fino all’ultimo.12 Se il nesso 
rappresenta un unicum in Omero, il concetto della guerra come 

10  Cf. i comm. ad loc di Untersteiner 1934; Stanford 1963; Kamerbeek 1963; Garvie 
1998. 

11  Cf. Il. 13.193, 16.262

12  Il verso, dal sapore sentenzioso, diventerà proverbiale come dimostra, oltre al 
passo dello stasimo sofocleo, anche la ripresa di Archil. fr. 110 W.2 ἐτήτυμον γὰρ ξυνὸς 
ἀνθρώποις Ἄρης, e la citazione da parte di Arist. Rh. 1395a 15, cf. Edwards 1991, 182. 
Sul comportamento ‘sconsiderato’ di Ettore cf. almeno Redfield 1994, cap. 4, ma si 
veda contra la recente e persuasiva interpretazione di Battezzato 2019, cap. 2, con 
approfondita discussione della critica, che legge nell’eroe troiano un personaggio 
tragicamente vittima degli eventi. 



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

Lexis Supplementi | Supplements 20 161
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

‘retaggio comune’ per gli uomini, emerge in un’altra iunctura, questa 
volta formulare, nei poemi: la formula ὁμοιΐου πτολέμοιο (6× Il., 2× 
Od.), in cui l’epiteto ὁμοίϊος definisce la guerra come evento comune 
per tutti.13 L’aggettivo è attestato anche in riferimento alla contesa 
(Il. 4.444), alla vecchiaia (Il. 4.315, H. Hom. Ven. 5.244) e alla morte 
(Od. 3.236): in tutti i casi si tratta di esperienze negative che sono 
appannaggio universale degli uomini, in particolare per quanto 
concerne la vecchiaia e la morte. 

La prosopopea sofoclea κοινὸν Ἄρη appare dunque in primis 
echeggiare l’hapax iliadico ξυνὸς Ἐνυάλιος – Enialio, in qualità di 
dio della guerra, come noto è nell’Iliade sovrapponibile ad Ares14 – 
mentre si ha una variazione sinonimica dell’attributo, dall’omerico 
ξυνός a κοινός, frequente nella lirica e nei tragici, ma non attestato 
in Omero.15 L’espressione nel corale dell’Aiace, tuttavia, non indica 
solo l’imparziale ‘equità’ del dio della guerra, ma si rifà da un lato 
all’uso omerico frequente di Ares quale ipostasi della battaglia e 
della foga guerriera, e dall’altro alla formula ὁμοιΐου πτολέμοιο, dove 
la guerra è vista come esperienza tristemente necessaria per gli 
uomini nella concezione dell’Iliade.16 In questo senso vi è anche una 
corrispondenza tra il nesso epicheggiante κοινὸν Ἄρη e la iunctura 
di poco precedente πολύκοινον Ἅιδαν (v. 1193), con cui è indicato il 
regno dei morti nel quale il coro si augura fosse scomparso il πρῶτος 
εὑρετής della guerra. L’Ade è definito ‘a molti comune’, una «sombre 
litote»17 per indicare il destino della morte in realtà comune a tutti 

13  L’etimologia dell’epiteto è discussa, ma sembra da ricondurre in ultima analisi ad 
ὁμοῖος (cf. Hes. Op. 182 dove viene impiegato come sinonimo di quest’ultimo). L’attributo 
potrebbe anche avere valore causativo: ‘che rende uguali (tutti gli uomini), livellante’, 
cf. Stanford 1948 ad Od. 18.264: «the same to all, impartial: war, death, old age are 
no respecters of persons», e Leaf 1900 ad Il. 9.440 il quale suggerisce di glossare 
«levelling»; sui problemi connessi all’origine, al significato e alla prosodia del lemma 
si veda la dettagliata analisi di Russo 2007, 223-4 (ad Od. 18.264), e la messa a punto 
di Catenacci 1996 con bibliografia; cf. anche Hainsworth 1993, 121. M. West nella 
sua edizione teubneriana ripristina nel testo la forma del genitivo originaria: ὁμοιΐοο 
πτολέμοιο. Dopo Omero il nesso non si ritrova attestato altrove in poesia. 

14  Cf. e.g. Il. 13.519, 20.69, in cui il lemma designa Ares, e Il. 17.211, dove figura 
come epiteto dello stesso dio; significativo è che nella stessa parodo dell’Aiace Ares sia 
chiamato dal coro Ἐνυάλιος (v. 179), su cui vedi il § 2.1.7.

15  L’aggettivo κοινός in generale non è mai attestato nell’epos arcaico con l’esclusione 
del sintagma avverbiale ἐκ κοινοῦ in Hes. Op. 723, su cui cf. la nota ad loc. di West 1978a.

16  Cf. l’efficace parafrasi dell’espressione κοινὸν Ἄρη di Stanford 1963, 207 ad loc.: 
«war whose sufferings all must share». Sul concetto omerico di ‘equità’, per cui l’imperio 
della violenza e della forza, simboleggiato da Ares, si abbatte su ogni uomo, eliminando 
la distinzione tra amici e nemici, vincitori e vinti, si vedano ancora le riflessioni di 
Weil 2014.

17  Hutchinson 2001, 444 ad loc. 



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 162
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

gli uomini.18 In entrambi i casi si noti la simmetria nell’ordo verborum 
epiteto-nome del dio, l’uso dell’ipostasi (Ares/guerra; Ade/morte), 
e come l’accento batta sull’aggettivo κοινός attraverso il quale si 
esprime il concetto che guerra e morte sono eventi inevitabili della 
condizione umana.

Inoltre, nell’elaborata espressione ὄφελε πρότερον αἰθέρα δῦ- / ναι 
μέγαν ἢ τὸν πολύκοινον Ἅιδαν (vv. 1192-3) in cui il coro auspica lo 
‘sprofondare’ dello scellerato inventore della guerra negli abissi 
dell’etere o nell’Ade, non sembra casuale la scelta sofoclea dell’infinito 
δῦναι in riferimento al regno dei morti. L’associazione del verbo δύω 
con la discesa nell’oltretomba per denotare la morte, in particolare 
attraverso l’indicazione precisa dell’immergersi «nella casa di Ade», 
si ritrova infatti di frequente in Omero. Particolarmente interessante 
è l’emistichio formulare δῦναι δόμον Ἄϊδος εἴσω, attestato due volte 
nell’Iliade, in cui il verbo occorre all’infinito ed esprime un desiderio 
proprio come nello stasimo. Uno dei due passi merita di essere 
esaminato più nel dettaglio (Il. 3. 320-3).19 

Troiani e Achei, schierati ad assistere all’imminente duello tra 
Paride e Menelao che dovrebbe risolvere le sorti della guerra, 
pregano Zeus di far ‘sprofondare nell’Ade’ chi dei due contendenti 
(v. 321: ὁππότερος) ha causato il conflitto (v. 321: τάδε ἔργα… ἔθηκε), 
in modo che si ristabilisca tra i due popoli un rapporto di amicizia, 
sanzionato da nuovi giuramenti: τὸν δὸς ἀποφθίμενον δῦναι δόμον Ἄϊδος 
εἴσω (v. 322). Nella preghiera, in particolare nell’imperativo seguito 
dal predicativo τὸν δὸς ἀποφθίμενον, trapela l’insofferenza dei guerrieri 
costretti a una battaglia della quale ci si augura al più presto la 
fine. Inoltre, in entrambi i passi si tratta di soldati che appartengono 
alla massa anonima dell’esercito e che esprimono con risolutezza 
l’avversione per la dura campagna militare che li opprime. Rispetto 
al corale dell’Aiace, nel passo iliadico la guerra e le sofferenze che 
questa comporta non sono direttamente menzionate: esse sono però 
potentemente alluse attraverso l’auspicio di pace espresso nell’ultimo 
verso, in particolare dal sostantivo φιλότητα e dall’avverbio αὖ (v. 323). 
Inoltre, in entrambi i brani vi è una contrapposizione significativa tra 
la comunità innocente dell’esercito e il singolo colpevole che viene 
isolato: nello stasimo il nefasto πρῶτος εὑρετής, nel poema Paride 

18  Il concetto è topico in riferimento ad Ade e occorre spesso attraverso aggettivi 
composti pregnanti, cf. e.g. Soph. El. 137-8 ἐξ Ἀίδα / παγκοίνου (in lyricis); Ant. 810-11 ὁ 
παγ- / κοίτας Ἅιδας (in lyricis); Aesch. Sept. 860 πάνδοκον (in lyricis, detto del Tartaro). 

19  Nell’altro (Il. 7.131) Nestore immagina la disapprovazione che coglierebbe Peleo 
alla vista dei Greci messi in rotta da Ettore, e che spingerebbe l’anziano re dei Mirmidoni 
a supplicare gli dèi di discendere nell’Ade per non assistere a un simile spettacolo. Il 
nesso ricorre anche in H. Hom. Ven. 5.154 e con variazione in Il. 11.263.



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

Lexis Supplementi | Supplements 20 163
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

che ha innescato con il rapimento di Elena il conflitto.20 D’altronde, 
proprio l’inizio del terzo canto dell’Iliade è uno di quei momenti del 
poema in cui emerge con chiarezza la posizione di Greci e Troiani 
nei confronti della guerra, quando i soldati di entrambi gli eserciti 
accolgono all’unisono con gioia il finale del discorso di Menelao, 
che invita Priamo a stipulare i patti prima che abbia inizio il duello 
destinato a mettere fine alla «guerra penosa» (Il. 3.111-12): ὣς ἔφαθ’, οἳ 
δ’ ἐχάρησαν Ἀχαιοί τε Τρῶές τε / ἐλπόμενοι παύσασθαι ὀϊζυροῦ πολέμοιο.21

È dunque forse possibile che questo passo iliadico abbia potuto in 
parte influire nella formulazione dell’espressione sofoclea δῦναι… τὸν 
πολύκοινον Ἅιδαν. Essa, in ogni caso, si rifà a un uso di una locuzione 
tradizionale nell’epica in cui il verbo δύω è associato con la morte. È 
tuttavia interessante notare come il poeta tragico operi un sottile ma 
significativo slittamento semantico, secondo una costante che, come 
si vedrà, perdura in tutto il canto nel riuso originale di materiale 
omerico. Se infatti nell’epos la formulazione indica di norma la morte 
di un guerriero in battaglia, nel corale viene applicata all’inventore 
stesso della tecnica militare, quasi a voler ritorcere contro la sua 
stessa figura simbolica la potenza distruttiva della guerra, generatrice 
di morte. In questo senso entrambe le espressioni epicheggianti, 
allitteranti e ritmicamente affini κοινὸν Ἄρη e πολύκοινον Ἅιδαν 
acquistano una pregnanza particolare denunciando l’irrimediabile 
associazione tra la guerra e la morte di chiunque la combatta. Di più, 
la ripresa con deliberato jeu de mots dei due attributi sembra indicare 
amaramente nel preverbio πολύ- come sia proprio la morte a essere 
tristemente l’esito più comune per chiunque si trovi a combattere. 
Infine, un colorito omerizzante è presente anche nell’uso dell’aoristo 
senza aumento ὄφελε al v. 1192, che introduce l’intero periodo. 

L’attributo κοινόν e il fatto che Sofocle scelga di definire la 
guerra attraverso Ares – l’icona orrorifica della smania omicida 
nell’immaginario poetico greco – rinviano tuttavia anche ad alcuni 
dilemmi centrali nella tragedia di Aiace: il problema della violenza 
reciproca degli uomini gli uni contro gli altri22 e il paradosso per cui 
l’amico può trasformarsi in nemico e viceversa. Il dramma mette infatti 
in scena le possibilità estreme dell’aggressività umana, l’Aiace pazzo 

20  L’artefice della guerra è da identificarsi evidentemente con Paride, cf. Kirk 1985, 
310, 312 e Krieter-Spiro 2009, 116-17 con bibliografia. Ma è significativo che non si 
faccia direttamente il nome del responsabile ma la formulazione presenti un carattere 
generale (cf. anche Mirto 1997, 899): anche questo è un dato che avvicina il brano allo 
stasimo sofocleo.

21  E si ricorderà almeno la simile reazione di giubilo che si impadronisce degli Achei 
non appena Agamennone, nel discorso della prova, invita l’esercito a imbarcarsi sulle 
navi per abbandonare Troia (Il. 2.142 ss.). Sul valore ideologico della pace nel terzo 
canto dell’Iliade cf. Bouvier 2016. 

22  Appropriatamente chiosa il significato dell’attributo nello stasimo Bellermann 
19136, 100: «gegenseitig, der Krieg der Menschen untereinander».



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 164
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

e selvaggio che supera persino la violenza cieca dell’Achille iliadico, 
attraverso le immagini della caccia e della follia che esprimono nel 
«prologo intenso e spietato»23 della tragedia la disumanità bestiale 
degli impulsi più incontrollati.24 Mentre la seconda parte della 
pièce ne rappresenta le conseguenze sulla comunità: il pericolo di 
ritorsione sui familiari dell’eroe da parte dell’armata, e il conflitto 
civile che scaturisce al suo interno tra Teucro e gli Atridi.25 

2.4.4	 La maledizione delle armi inventate dall’uomo

Ma non sono solo le due prosopopee di Ares e Ade ‘comuni’ a 
presentare una Stimmung epicheggiante nel corso della maledizione 
formulata dal coro. Significativi rispetto a possibili modelli epico-
omerici sono, infatti, anche il genitivo στυγερῶν ὅπλων, con cui è 
qualificata la guerra, e, più in generale, gli ultimi due versi conclusivi 
dell’antistrofe ὦ πόνοι πρόγονοι πόνων· / κεῖνος γὰρ ἔπερσεν ἀνθρώπους 
(vv. 1197-8). 

Le armi sono definite dal coro «odiose», un epiteto, στυγερός, che 
non occorre mai in riferimento agli armamenti nell’epos, ma che 
denota la battaglia nei nessi formulari στυγεροῦ πολέμοιο (3× Il.)26 e 
στυγερῷ κρινώμεθ’ Ἄρηϊ (2× Il.): in quest’ultimo caso si noti come il 
concetto sia espresso dall’ipostasi Ares/guerra, come avviene anche 
nello stasimo. Ma l’aggettivo nell’epica caratterizza anche la tenebra 
della morte nell’emistichio formulare στυγερὸς δ’ ἄρα μιν σκότος εἷλε 
(3× Il.), e occorre inoltre come epiteto di Ade (Il. 8.368) e di πένθος (Il. 
22.483, Od. 10.376): è dunque strettamente connesso con il tema della 
guerra, e più in generale con la morte e con il lutto. L’accostamento 
sofocleo dell’attributo alle armi, che non trova paralleli nella 
produzione poetica greca, conferisce dunque agli armamenti una 
connotazione spiccatamente negativa.27 Di più, focalizza un tema 
centrale della tragedia quello dell’odio e del risentimento: i due 
sentimenti che si sono impossessati di Aiace dopo l’insopportabile 
tradimento dell’onore e della lealtà da parte dei comandanti Achei e 

23  Ciani 1999, 17.

24  Non a caso C.F. Russo ricorda che l’ultimo Fraenkel dei noti seminari sofoclei in 
Italia aveva immaginato queste due «schegge titolanti» per ulteriori Blockseminare che 
non ebbero mai luogo: «‘Aiace disumano’ ovvero ‘l’eroe della trasgressione’» (Fraenkel 
20092, xi). Sulla caratterizzazione di Aiace come ‘iper-omerica’ si veda la letteratura 
già citata a p. 100, nota 134. 

25  Cf. Susanetti 2011, 42.

26  La iunctura occorre una volta invertita in Il. 19.230 πολέμοιο περὶ στυγεροῖο. 

27  Si rammenterà incidentalmente che forse Sofocle doveva avere una particolare 
familiarità con l’oggetto-arma se la notizia che il padre fosse un fabbricante di armi 
riportata dalla Vita, TrGF IV T1, 3 è fededegna. 



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

Lexis Supplementi | Supplements 20 165
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

che sono ricambiati vicendevolmente sia dagli Atridi che da Teucro 
in una spirale di rancore che non trova una riconciliazione nel 
dramma, ma solo la risoluzione mediatrice di Odisseo che, per quanto 
rappresenti indubitabilmente con Wolfgang Schadewaldt «eine der 
frühesten Dokumentaionen des Humanen», rimane assai ardua e 
soprattutto precaria.28

Ma ancora più significativa è la precisazione e l’insistenza del 
genitivo nel focalizzare l’immagine delle armi. Su un piano generale 
essa simboleggia le pericolose potenzialità inventive dell’ingegno 
umano, in particolare della tecnica, che vengono qui recisamente 
condannate se strumento di violenza e di morte. Inoltre, essendo 
le armi frutto di un’invenzione tutta umana (v. 1195 κεῖνος ἁνήρ… 
ἔδειξεν), pongono il delicato problema morale della responsabilità 
rispetto ai rischi del progresso tecnologico.29 

Nel contesto del mito di Aiace, sono però anche le armi di Ettore e di 
Achille a essere inevitabilmente richiamate all’immaginazione dello 
spettatore durante il corale, che hanno entrambe un ruolo simbolico 
primario nella tragedia, e costituiscono uno dei molteplici nodi sottili 
con cui lo stasimo è in realtà intimamente collegato con il resto del 
dramma. Basterà ricordare brevemente come sin dai primissimi versi 
la spada ‘insanguinata’ di Aiace rappresenti l’emblema della foga 
omicida (l’attentato sventato alle autorità dell’esercito), e come l’arma 
– la «più aborrita» (v. 658 ἔγχος… ἔχθιστον βελῶν) e dono di Ettore «il 
nemico più odioso» per Aiace nel monologo finale dell’eroe (vv. 817-18 
δῶρον μὲν ἀνδρὸς… ἐμοὶ μάλιστα μισηθέντος) – costituisca lo strumento 
sacrificale del suicidio.30 Tale valenza di morte, tristemente reciproca, 
è d’altronde sanzionata da Teucro nel compianto sul cadavere del 
fratellastro: i due doni fatali, la spada di Ettore e la cintura di Aiace, 
non possono che essere opera delle divinità della vendetta e della 
morte, l’una «forgiata dall’Erinni» (v. 1034 Ἐρινὺς τοῦτ’ ἐχάλκευσε 
ξίφος), l’altra fattura dello stesso Ade «demiurgo esiziale» (v. 1035 
κἀκεῖνον Ἅιδης, δημιουργὸς ἄγριος).

Similmente, fin dal prologo la divina armatura di Achille negata 
ad Aiace rappresenta la causa del suo rancore e della sua ritorsione 
cruenta. Ed è proprio la celeberrima contesa per le armi (v. 936 

28  Schadewaldt 1968, 417. Sul ruolo e sul significato morale fondamentali di Odisseo 
nel dramma cf. almeno Kott 2005, 84-8; Cairns 2006, 115-21; Lawrence 2013, 114-16; 
Levett 2019; Scavello 2022b, 43 con ulteriore bibliografia pregressa.

29  Come ha ben visto Segal 1981, 132-3: «in the last ode of the play human 
inventiveness appears as a curse. The chorus turn the praise of the culture hero or 
inventor, familiar from Aeschylus’ Prometheus or the first stasimon of the Antigone, into 
an execration of the man who invented weapons of war […] here technology is seen as 
primarily destructive»; cf. anche Demont 2022, 234-5.

30  Sulla densa simbologia della spada nel dramma cf. almeno Starobinski 1974, 1-71, 
e i recenti saggi di Mueller 2016, 15-41; Wyles 2019.



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 166
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

ὅπλων… ἀγών) a essere amaramente definita dal coro «il grande 
principio dei mali» (vv. 933-34 μέγας ἄρ’ ἦν ἐκεῖνος ἄρχων χρόνος / 
πημάτων) di fronte al ritrovamento del corpo di Aiace suicida, preda 
della sua stessa «passione distruttiva» (v. 932 οὐλίῳ σὺν πάθει). 
Ma già «distruttive» e funeste prima di tutti aveva cantato quelle 
armi Omero nell’Odissea, nel celeberrimo episodio della Nekyia, 
quando è proprio Odisseo, che le ha vinte, a riconoscere la nefasta 
disgrazia di quella vittoria ingiusta causa dell’odio eterno e infero, 
«pure da morto…», di Aiace (Od. 11.554-55): τευχέων / οὐλομένων. 
Quest’ultima espressione, anch’essa al genitivo, più di tutte sembra 
essere rievocata, benché apparentemente celata dalla variazione 
sinonimica, nella formulazione del coro στυγερῶν ὅπλων. In essa 
sono così racchiuse tutte le valenze simboliche che le armi hanno 
nella storia di Aiace – scontro, inimicizia, tradimento della fiducia 
reciproca, violenza, assassinio, autodistruzione e morte – e che 
nello stasimo assurgono a qualifica delle potenzialità più deleterie 
dell’intelletto umano: gli strumenti stessi della guerra.

2.4.5	 La fatica ‘anti-umana’ e l’‘onta’ della guerra

La Stimmung epicheggiante prosegue nel finale della prima antistrofe, 
nei versi immediatamente successivi all’imprecazione contro lo 
scopritore funesto dell’arte militare ὦ πόνοι πρόγονοι πόνων· / κεῖνος 
γὰρ ἔπερσεν ἀνθρώπους (vv. 1197-8). L’esclamazione ὦ πόνοι πρόγονοι 
πόνων è fortemente espressiva e stilisticamente elaborata, ed esprime 
la tensione dei coreuti in cui alla violenza della protesta si mischia 
l’amarezza per una situazione che appare senza via d’uscita: si noti 
la triplice anafora allitterante del π, il ripercuotersi cupo della serie 
assonante degli ο, chiusa ad anello dai due ω, nonché il poliptoto 
πόνοι / πόνων e la rima interna πόνοι ~ πρόγονοι. Il verso riprende 
inoltre in Ringkomposition il motivo concreto dei travagli della vita 
militare su cui si era aperta la prima strofe: (vv. 1187-8: δορυσσοή- 
/ των μόχθων ἄταν), ma lo eleva a riflessione generale. L’intensità 
dell’interiezione è accentuata dalla personificazione delle angosce, 
che divengono «progenitrici» (πρόγονοι) di nuove angosce, quasi che 
la violenza della guerra e il dolore che essa comporta, una volta sorti, 
non possano che replicarsi inevitabilmente di conflitto in conflitto 
senza sosta.31 Ma πόνος non è parola scelta a caso dal poeta, poiché 
nell’epos, e particolarmente nell’Iliade, rappresenta il lemma che 

31  Cf. Schneidewin, Nauck, Radermacher 1913, ad loc.: «Die πόνοι des ersten Krieges 
sind die Ahnherren aller folgenden; der Chor stellt sich die ganze Entwicklung lebendig 
wie die einer Geschlechterreihe vor»; e Kamerbeek 1963, 229: «the needs of the first 
war engender the needs of later wars. The conception is genealogical; in like a manner 
a calamity followed by another is seen in its procreative aspect».



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

Lexis Supplementi | Supplements 20 167
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

indica in special modo sia la fatica che le pene della guerra.32 Il dato 
è reso ancora più manifesto dal fatto che spesso il sostantivo da solo 
è impiegato come sinonimo di ‘battaglia, mischia guerriera’.33 

Lo stesso termine πόνος però può su un piano più generale indicare 
anche sentimenti di sofferenza e dolore: e.g. il nesso πόνος (/-ον) 
καὶ κήδε’ di Il. 21.525 e 22.480 si riferisce rispettivamente ai lutti 
dei Troiani e al futuro tragico che attende Astianatte; in Il. 6.355-6 
Elena riconosce l’afflizione (πόνος) nell’animo di Ettore per la guerra 
causata da lei e da Paride; in Od. 7.191-2 si tratta dei patimenti di 
Odisseo (ἄνευθε πόνου).34 La tendenza all’estensione semantica del 
lemma dal piano più circoscritto del cimento della guerra al livello di 
un dolore più generale, di norma connesso proprio con la dimensione 
bellica, è già presente dunque in Omero. Ed è proprio questa duplice 
valenza che permette a Sofocle nell’interiezione ὦ πόνοι πρόγονοι 
πόνων di esprimere nello stesso tempo il cruccio dei coreuti per la 
situazione della campagna troiana, ma, su un piano più universale, di 
esternare un lamento e una protesta sulla condizione umana afflitta 
dalla piaga della guerra. Si noti, in conclusione, come la valenza 
genealogica dell’espressione denoti la ‘fatica’ bellica come l’attività 
umana destinata a un deleterio cortocircuito, quello della catena 
della violenza e della vendetta: si vedrà come il finale del dramma 
sembri suggerire un’altra tipologia di πόνος, del tutto antitetica, come 
l’‘azione’ propriamente umana. 

L’esecrazione della guerra è infine sancita dalla chiusa sentenziosa 
e risoluta della prima antistrofe κεῖνος γὰρ ἔπερσεν ἀνθρώπους (v. 1198): 
l’inventore del conflitto bellico, infatti, con la sua scoperta deleteria ha 
«annientato» gli uomini. Se nel plurale ἀνθρώπους trova compimento 
la parabola meditativa dall’ottica particolare del coro iniziata nella 
prima strofe,35 l’uso di πέρθω ‘distruggere, annientare’ in riferimento 
a delle persone appare fortemente espressivo. Il verbo, infatti, che 
costituisce un lemma eminentemente epico, è il termine che a partire 

32  Cf. LSJ9, s.v. «πόνος»: «work, esp. hard work, toil, in Hom. mostly of the toil of war», 
e LfgrE, s.v. «πόνος» B I 2: «Mühsal usw. des Kampfes > Kampf» (H.W. Nordheider). 
Aristarco arrivava a negare al termine ogni significato diverso da ‘fatica di battaglia’, 
cf. schol. ad Il. 1.467a [I, p. 130, 52-3 Erbse], e schol. ad Il. 21.249c [V, p. 180, 40-1 Erbse], 
ma una tale interpretazione appare troppo forzata e riduttiva, cf. infra e Graziosi, 
Haubold 2010, 97. 

33  Si possono citare il verso formulare ὥς εἰπὼν ὃ μὲν αὖτις ἔβη θεὸς ἂμ πόνον ἀνδρῶν 
(3× Il.), le iuncturae πόνος ἄλλος (Il. 5.517), πολὺν πόνον (Il. 6.525) e Τρώων πόνος (Il. 
22.11), nelle quali il termine denota metonimicamente lo scontro armato, oltre a tutta una 
serie di locuzioni che indicano il rifiatare o il cessare dalla battaglia quali l’emistichio 
formulare ὀλίγη δέ τ’ ἀνάπνευσις πολέμοιο (3× Il.) e cf. anche Il.15.235; 19.227: in generale 
si vedano Janko 1994, 251; Hainsworth 1993, 272; Richardson 1993, 65.

34  Cf. anche Od. 13.423.

35  Budelmann 2000, 243 nota giustamente come tale universalizzazione renda anche 
gli spettatori partecipi di quanto espresso dal coro.



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 168
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

dall’epos designa, come noto, la distruzione e il saccheggio di città 
durante la guerra: in Omero πέρθω è impiegato esclusivamente in 
questa accezione (17× Il., 4× Od.).36 Naturalmente è Troia la città cui il 
verbo si riferisce con maggiore frequenza nei poemi: tre delle quattro 
attestazioni odissiache e nove delle diciassette iliadiche riguardano 
infatti la cittadella di Pergamo.37 Ipotizzare nel verso sofocleo 
κεῖνος γὰρ ἔπερσεν ἀνθρώπους un riferimento ai Troiani e a Troia (pur 
menzionata nella prima strofe, v. 1189: ἂν τὰν εὐρώδη Τροΐαν), appare 
però fuori campo rispetto alla progressione concettuale della prima 
coppia strofica. Sofocle si serve invece di un verbo tradizionalmente 
connesso alla dimensione bellica e alla distruzione che la guerra 
comporta, ma dotato di un incremento di significato nella misura 
in cui l’oggetto della rovina non è una città, come di norma, ma 
sono gli stessi uomini, e su un piano universale, in quanto genere 
umano, come sembra aver ben colto nella sua efficace traduzione del 
passo Giuseppe Vangelisti: «cominciò lo sterminio degli uomini».38 Il 
poeta recupera cioè un lemma epico-omerico perfettamente consono 
al contesto del corale, ma lo impiega in maniera innovativa con un 
referente inconsueto. L’infrazione semantica sembra voler indicare 
come la vera devastazione provocata dalla guerra più ancora che 
la distruzione di una città sia l’annientamento di ciò che dovrebbe 
costituire il senso di umanità, che degenera in uno stadio ferino 
di barbarie: la guerra è pertanto vista dal coro come una fatica 
‘antiumana’ sia nel significato letterale (le morti che provoca) sia sul 
piano metaforico (l’annientamento dei valori autenticamente umani).

A questo proposito è illuminante leggere in parallelo al v. 1198 
κεῖνος γὰρ ἔπερσεν ἀνθρώπους, che chiude l’antistrofe, il corrispettivo v. 
1191 in responsione δύστανον ὄνειδος Ἑλλάνων, che conclude la strofe: 
«sciagurata vergogna dei Greci». L’espressione funge da apposizione 
degli interminabili anni di assedio a Troia e delle conseguenti 

36  Cf. LSJ9, s.v. «πέρθω»: «waste, ravage, sack, in Hom. only of towns», cf. anche 
LfgrE, s.v. «πέρθω» B 1 (J.N. O’Sullivan). Per quanto concerne l’epos arcaico il verbo è 
attestato anche tre volte in Esiodo, sempre con il medesimo significato in relazione a 
città (frr. 35.3; 43a.62 M.-W., [Hes.], Sc. 240). L’uso del lemma in riferimento a persone, 
alquanto raro, si ritrova in Pindaro, dove non a caso esprime sempre in modo enfatico un 
annientamento totale, cf. Ol. 10.32, riferito all’esercito di Eracle annientato dai Molioni; 
Pyth. 9.81, detto del gesto di Iolao che recide con la spada la testa di Euristeo; Nem. 3.37, 
riferito a Eracle che abbatte Laomedonte, dove è evidente un rinvio all’espugnazione di 
Troia, secondo il valore base del lemma. In Sofocle tale impiego del verbo ricorre anche 
in OT 1456, passo in cui Edipo, nella sua ultima rhesis, ragionando sull’esposizione 
sul Citerone, afferma che ora nessun male potrà «distruggerlo», poiché egli è sì 
sopravvissuto, ma solo per sperimentare nella sua vita un male maggiore della stessa 
morte: l’interpretazione del passo è però controversa.

37  L’associazione del lemma alla distruzione di città è d’altronde comprovata 
dall’epiteto πτολίπορθος (10× Il., 6× Od., Hes. Th. 936). Untersteiner 1934, 212 nota il 
valore ingressivo dell’aoristo: «fu la causa della rovina dell’umanità».

38  Vangelisti 1990, 49.



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

Lexis Supplementi | Supplements 20 169
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

ed estenuanti pene che questi comportano. La definizione della 
campagna troiana come δύστανον ὄνειδος è però molto enfatica, e 
sembra travalicare il significato denotativo – una critica ai Greci per 
il protrarsi del conflitto senza vittoria da così tanti anni – e contenere 
invece di nuovo una denuncia contro la stessa guerra, che costituisce 
in sé la vera vergogna.39 Non a caso anche in questo verso si ha 
un riuso lessicale abnorme: l’aggettivo poetico tipicamente epico e 
tragico δύστηνος ‘miserando, sventurato’, che di norma (e sempre 
in Omero) è impiegato in riferimento a persone, viene associato in 
maniera eccezionale a un sostantivo astratto, l’‘onta’ della guerra 
troiana, con simmetria antitetica rispetto al nesso ἔπερσεν ἀνθρώπους: 
se quest’ultimo esprime la distruzione dell’uomo e dell’umano, il 
binomio δύστανον ὄνειδος sembra specularmente indicare come la 
guerra sia ciò che spersonalizza chi la compie tramutando le persone in 
oggetti, in qualcosa di ‘oscenamente miserabile’.40 Le due espressioni 
poste in responsione musicale e a suggello delle prime due stanze del 
canto contengono dunque una dizione semanticamente connotata, e 
la straniante trasgressione lessicale che innerva entrambe operata 
da Sofocle con evidente consapevolezza grazie al riuso connotato 
di formule e lemmi epico-omerici ben familiari al pubblico sembra 
rispecchiare il potenziale devastatore e disumano insito in ogni 
conflitto. Infine, vi è un’ulteriore spia nel testo a favore di questa 
interpretazione, laddove l’annoso perdurare dell’assedio troiano non 
è detto semplicemente causare ‘i travagli’ dei coreuti, ma la «follia dei 
travagli»: μόχθων ἄταν (v. 1189). L’impiego di un vocabolo così denso 
e polisemico a partire dall’epos quale ἄτη, suggerisce non troppo 
velatamente che la guerra è vista nello stasimo al tempo stesso come 
un folle ‘obnubilamento’, un ‘errore’, una ‘follia’, una ‘colpa’ e una 
‘sciagura’.

39  Così interpreta anche Hutchinson 2001, 444, il quale non rileva però l’intertesto 
epico: «the most obvious reason might be the Greeks’ lack of success so far (Wunder); 
but that in itself does not seem particularly creditable to Ajax or consonant with the 
play. At least part of the thought, even if obliquely, will be the irrational folly of war, 
especially evident in a war so large and long». 

40  L’uso di δύστηνος non in riferimento a persone è raro anche nella poesia 
postomerica, cf. e.g. Pind. Pyth. 4.268; Aesch. Ag. 1655; Soph. El. 511. Anche ὄνειδος è 
lemma già omerico, dove presenta la gamma di significati ‘insulto, biasimo, vergogna’; 
il sostantivo non è mai accompagnato da un attributo nell’epos, ma di norma è retto 
da un verbum dicendi: anche rispetto a tale usus la iunctura δύστανον ὄνειδος dello 
stasimo rappresenta uno scarto.



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 170
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

2.4.6	 La ‘vanità’ della guerra e il rimpianto per ‘i veri beni’ 
della vita 

Anche i temi della seconda strofe – l’insofferenza e la privazione 
delle gioie della vita che la guerra comporta – trovano rispondenza 
in svariate riflessioni in Omero, in particolare nell’Iliade. A questo 
proposito si possono considerare due passi in cui emerge il motivo 
della ‘sazietà’ dalla battaglia. Nel diciannovesimo canto dell’Iliade, 
dopo la rappacificazione tra Agamennone e Achille, il Pelide vorrebbe 
che gli Achei scendessero in campo immediatamente, anche a digiuno, 
per vendicare la morte di Patroclo (Il. 19.215-27). Odisseo tuttavia 
interviene, ricordando ad Achille come lo sforzo della battaglia 
richieda necessariamente molte energie, per cui gli Achei non possono 
«portare nel ventre il lutto» per Patroclo (v. 225: γαστέρι δ’ οὔ πως ἔστι 
νέκυν πενθῆσαι Ἀχαιούς). L’eroe formula poi – attraverso uno scatto 
dell’argomentazione simile a quella dello stasimo dalla situazione 
particolare dei funerali di Patroclo a una riflessione più generale 
– una domanda amara chiedendosi quando si avrà finalmente un 
respiro dal travaglio della guerra, nella quale ogni giorno in molti e 
di continuo perdono la vita (vv. 226-7): λίην γὰρ πολλοὶ καὶ ἐπήτριμοι 
ἤματα πάντα / πίπτουσιν· πότε κέν τις ἀναπνεύσειε πόνοιο. Si noti come il 
tormento della battaglia sia indicato proprio dal termine πόνος (v. 227), 
che rappresenta con κόρος (v. 221) il nucleo concettuale del discorso 
di Odisseo: la guerra è vista come una sequela penosa di morti che 
si susseguono ‘una dopo l’altra’ (ἐπήτριμοι), ‘senza sosta’ (ἤματα 
πάντα), e questo provoca una sazietà e una stanchezza che indicano 
l’insofferenza e la repulsione nei confronti di una situazione alla 
quale gli eroi sono costretti dalla sorte e dagli dèi.41 Ed è significativo 
che nel prosieguo del discorso l’eroe ricapitoli la necessità del pasto 
per chi è sopravvissuto alla battaglia, che viene definita ‘odiosa’ 
attraverso l’impiego, lievemente variato, della formula, già incontrata 
e allusa nello stasimo, στυγεροῦ πολέμοιο (v. 230) Non è certamente 
possibile stabilire se Sofocle avesse in mente questo passo iliadico 
nello specifico, ma ciò che importa rilevare è come la prospettiva 
negativa con cui il coro descrive la propria insofferenza per la guerra 
abbia chiari precedenti già in Omero.

A questo proposito un altro episodio dell’Iliade sembra significativo. 
Durante la battaglia alle navi, in un frangente di accanito scontro dei 
Greci di fronte all’assalto troiano, Menelao, dopo aver definito un atto 
di oltraggio vergognoso e pertanto degno di punizione il rapimento 
di Elena in quanto infrazione dei principi dell’ospitalità garantiti 

41  Cf. Edwards 1991, 262: «this magnificent couplet brings in one by one the elements 
of the tragedy of warfare; ‘to excess – many men - close together – day after day - they fall 
dead - shall we ever find rest from the toils and sufferings?’». La guerra è vista nel poema 
come un male inviato dagli dèi sia da Priamo (Il. 3.164-4) che da Achille (Il. 24.547-8).



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

Lexis Supplementi | Supplements 20 171
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

da Zeus xenios, prorompe in un risentito appello nei confronti dello 
stesso Zeus (Il. 13.631-9). Il Cronide è invocato come autorità suprema 
tra gli dèi e gli uomini, e origine ultima di ogni evento; pertanto, 
Menelao si stupisce di come Zeus favorisca i Troiani, chiaramente 
colpevoli di hybris, i quali assediano gli Achei presso le navi e «non 
possono saziarsi della mischia della battaglia comune» (Il. 13.634‑5): 
οὐδὲ δύνανται / φυλόπιδος κορέσασθαι ὁμοιΐου πτολέμοιο. Si noti come la 
guerra sia qui indicata proprio attraverso la formula della battaglia 
‘retaggio comune’ degli uomini, evocata nel corale. A questa protesta 
Menelao fa seguire una riflessione per dimostrare come la foga 
guerriera dei Troiani sia smodata, se non inspiegabile, e pertanto 
assecondata dalla divinità: l’Atride asserisce come di ogni cosa vi sia 
sazietà (Il. 13.636: πάντων μὲν κόρος ἐστί), e a questa affermazione fa 
seguire una vera e propria Priamel in cui sono concentrati una serie 
di momenti di gioia e di piacere della vita (Il. 13.636-7): ὕπνου καὶ 
φιλότητος / μολπῆς τε γλυκερῆς καὶ ἀμύμονος ὀρχηθμοῖο. Il sonno, l’amore, 
il canto, e la danza si contrappongono come attività antitetiche alla 
guerra, eppure – afferma Menelao – gli uomini si saziano anche di 
queste, mentre i Troiani sono assolutamente «insaziabili di battaglia» 
(v. 639: Τρῶες δὲ μάχης ἀκόρητοι ἔασιν). 

La serie dei piaceri menzionati da Menelao apre uno squarcio 
improvviso nella realtà del conflitto bellico, rievocando attività tipiche 
del tempo di pace, qualcosa «di cui si prova desiderio ben maggiore 
che della guerra» (vv. 638-9): τῶν πέρ τις καὶ μᾶλλον ἐέλδεται ἐξ ἔρον 
εἷναι / ἢ πολέμου. Si tratta di quei «veri beni della vita» – in generale 
il mondo degli affetti e della serenità che alberga in quel microcosmo 
di vita alternativa illuminato a tratti nei poemi soprattutto dalle 
similitudini  – che Omero contempla e fa contemplare dai suoi eroi 
con «affetto infinito» in quanto «felicità periture», sempre esposte 
al pericolo della distruzione, che nella sua veste più atroce assume 
l’aspetto della guerra, come scrive come penetrante limpidezza 
Rachel Bespaloff.42

 Dalle parole dell’Atride emerge dunque con forza una visione 
negativa della guerra, come negazione della dimensione spensierata e 
irenica della vita.43 Anche a una prima lettura sorprendono i paralleli 
tra il presente passo iliadico e la prima metà della seconda strofe 
dello stasimo sofocleo (vv. 1999-1205):

42  Bespaloff 2018, 7: «Ettore è il custode delle felicità periture»; (8): «Alla vigilia della 
guerra, Ettore abbraccia con un ultimo sguardo i veri beni della vita, esposti di colpo 
nella loro nudità di bersagli»; (82-3): «Un affetto infinito per le cose periture strazia il 
cuore degli uomini strappati ai loro beni più veri» [corsivi aggiunti].

43  Cf. Mirto 1997, 1171: «tutto il discorso di Menelao si configura così, in modo 
sorprendente e per voce di chi è personalmente coinvolto nella causa scatenante 
del conflitto, come ridimensionamento di una concezione della guerra come valore 
assoluto».



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 172
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

ἐκεῖνος οὐ στεφάνων οὔ-� στρ. β
τε βαθειᾶν κυλίκων νεῖ-� 1200
μεν ἐμοὶ τέρψιν ὁμιλεῖν,
οὔτε γλυκὺν αὐλῶν ὄτοβον δυσ-
μόρῳ, οὔτ’ ἐννυχίαν τέρψιν ἰαύειν·
ἐρώτων δ’ ἐρώτων ἀπέπαυσεν, ὤμοι.� 1205

Quegli non ci consente di godere 
della gioia né delle ghirlande e delle� 1200
coppe ricolme, né del dolce suono dei flauti, 
maledetto,
né di godere le gioie della notte:
ci ha privato di ogni piacere, di ogni amore.� 1205

Se nei versi dell’Aiace vi è maggiore elaborazione stilistica e 
ricercatezza lessicale, i motivi del sonno (v. 1203: ἐννυχίαν τέρψιν 
ἰαύειν), dei piaceri sessuali (v. 1204: ἐρώτων δ’ ἐρώτων), e della 
musica (v. 1202: γλυκὺν αὐλῶν ὄτοβον, in questo caso anche nella 
corrispondenza dell’aggettivazione ‘dolce’ con Il. 13.637 μολπῆς τε 
γλυκερῆς), sono gli stessi che menziona Menelao nell’Iliade; e nel canto 
del coro, così come nelle parole dell’Atride, queste τέρψεις – termine 
cardine dello stasimo44 – vengono presentate come il polo opposto e 
antitetico ai μόχθοι della guerra. 

Sono d’altronde riscontrabili nei versi sofoclei alcuni lemmi 
chiave caratterizzanti questa serie di attività tipiche della vita in 
periodi di pace che si ritrovano già nell’epos. Si è già detto della 
‘dolcezza’ a proposito del suono dei flauti nel corale, che connota 
in Omero il canto e la musica, ma l’aggettivo γλυκύς è notoriamente 
anche epiteto distintivo del sonno nei poemi – si pensi anche solo 
al sintagma formulare γλυκὺς (-ὺν) ὕπνος (-ον) (3× Il., 7× Od.)45 – e 
proprio il godimento del sonno compare nello stasimo nella serie 
dei piaceri perduti dopo la menzione degli auli (v. 1203): ἐννυχίαν 
τέρψιν ἰαύειν. Anche quest’ultima espressione risulta emblematica: 
l’uso del verbo ἰαύω rappresenta un hapax in Sofocle, e il lemma 
costituisce infatti un termine proprio della lexis epica, mai attestato 
nella lirica, e in tragedia testimoniato oltre che nel presente luogo 
sofocleo soltanto in due occorrenze euripidee.46 Il verbo ἰαύω, spesso 
costruito con la menzione diretta dell’oggetto in accusativo, come 

44  Come nota Untersteiner 19742, 84: «in un attimo di arresto viene fatta sentire 
l’infinita gioia di vivere e, a un tratto, improvviso e spontaneo si innalza il canto della 
τέρψις».

45  E al suo sinonimo, nonché variante metrica, γλυκερός, anch’esso epiteto frequente 
del sonno (3× Il., 4× Od.). 

46  Eur. HF 1049; Phoen. 1538.



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

Lexis Supplementi | Supplements 20 173
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

nello stasimo, indica propriamente nell’epos il ‘trascorrere la notte’, 
senza implicare per forza l’atto di dormire.47 Il verbo è però impiegato 
talora con una connotazione sessuale, come nel caso delle notti che 
Era trascorre ‘tra le braccia di Zeus’ in Il. 14.213, o negli episodi 
di Odisseo nella spelonca di Calipso (Od. 5.154), e delle ancelle di 
Itaca (Od. 22.464).48 La iunctura ἐννυχίαν τέρψιν ἰαύειν, proprio grazie 
all’impiego della rara vox epica, consente dunque un’interpretazione 
plurima della «gioia notturna» rimpianta dai coreuti – anche in virtù 
dell’affermazione immediatamente successiva ἐρώτων δ’ ἐρώτων 
ἀπέπαυσεν (v. 1204)49 – e in una singola espressione sono mescolati 
riferimenti al conforto della requie del sonno, ma anche ai piaceri 
notturni del simposio e dell’eros.50 

Infine, l’insistenza sul termine τέρψις, di cui si è detto, non sembra 
casuale dal momento che gli svariati e frequenti usi del verbo τέρπω 
in Omero ben riassumono l’elenco di privazioni cantato dai coreuti: 
il verbo denota infatti uno spettro di piaceri che vanno dal diletto 
della musica (e.g. Il. 9.186), al godimento del vino, oltre che del cibo 
(e.g. Il. 9.705-6, 11.780; all’appagamento dei piaceri sessuali (e.g. Il. 
3.441, 9.337-8); e infine al sollievo del sonno (e.g. Il. 24.3, Od. 4.295).51

Anche rispetto ai «social and civilized enjoyments»52 rimpianti 
nella seconda strofe dello stasimo il coro recupera una serie precisa di 
elementi che già in Omero sono visti come antitetici alla vita militare e 
amaramente rimpianti come quei veri beni della vita esposti al rischio 
della distruzione che la guerra comporta, gioie che infatti il coro 
canta come ‘negate’.53 Infine, anche il motivo della ‘τέρψις perduta’ 
non sembra poter non rinviare54 – e tanto più intensamente data la 
presenza patetica e desolata in scena della sposa con il piccolo bimbo 

47  Cf. e.g. Il. 9.325 e Od. 19.340.

48  Cf. LfgrE, s.v. «ἰαύω» B 1a: «where notion of sleep is present»; 1b: «sleep absent»; 
2: «euphem. in sexual contest» (J.N. O’Sullivan).

49  Nella quale «la ripetizione rappresenta l’acme della privazione» (Untersteiner 
1934, 213).

50  Cf. Stanford 1963, ad loc.: «as elsewhere, Sophocles merges two associated notions 
(‘to sleep’ and ‘to sleep with’) in one closely knit syntactical unit», e Cavallini 1980-82, 
che individua ulteriori paralleli in Saffo e Teognide. 

51  Cf. LfgrE, s.v. «τέρπω», in particolare B 1b, 2a (R. Führer). Rispetto al motivo delle 
τέρψεις cf. anche Hes. Th. 206 τέρψίν τε γλυκερὴν φιλότητά τε μειλιχίην τε, detto delle 
prerogative di Afrodite.

52  Hesk 2003, 119.

53  Emblematica a riguardo è la triplice correlazione negativa (v. 1199 ss.): ἐκεῖνος οὐ 
[...] νεῖμεν ἐμοὶ τέρψιν ὁμιλεῖν, οὔτε γλυκὺν αὐλῶν ὄτοβον [...] οὔτ’ ἐννυχίαν τέρψιν ἰαύειν.

54  Malgrado un pressochè generale silenzio a proposito nei commenti, ma cf. 
Coraluppi 1970, 156: «ritorna in tutto il suo vigore il motivo della τέρψις, il principio, 
l’ideale di vita che Tecmessa aveva cercato di contrapporre all’εὐγένεια di Aiace», e cf. 
anche Coraluppi 1968, 135; Hutchinson 2001, 447.



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 174
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

mentre i coreuti cantano – alla protesta appassionata di Tecmessa 
per le ragioni degli affetti e delle dolcezze condivise (τερπνόν τί), che 
dovrebbero obbligare Aiace alla legge della reciprocità di affetto, 
della charis, vietando il suicidio (vv. 521-2): μνήμην προσεῖναι, τερπνὸν 
εἴ τί που πάθῃ· / χάρις χάριν γάρ ἐστιν ἡ τίκτουσ’ ἀεί. Una protesta che, 
come l’eroina stessa amaramente riconoscerà, resterà ineffettuale di 
fronte alla situazione aporetica dell’eroe, poiché proprio la morte sarà 
l’esito – ancor più tragico e disumano delle morti altrui causate dalle 
armi e dalla guerra in quanto perpetuato contro se stessi – «per me 
straziante… per lui felice (τερπνός)», che Aiace desidererà per sé (vv. 
966-8): ἐμοὶ πικρὸς τέθνηκεν ᾗ κείνοις γλυκύς, / αὑτῷ δὲ τερπνός· ὧν γὰρ 
ἠράσθη τυχεῖν / ἐκτήσαθ’ αὑτῷ, θάνατον ὅνπερ ἤθελεν.55

2.4.7	 Troia e Atene: guerra e pace

La negazione delle gioie umane è suggellata dall’immagine desolata 
dei marinai distesi al suolo ‘trascurati’, sempre esposti alle temperie 
atmosferiche con i capelli roridi di rugiada, perpetuo vestigio della 
vita al fronte troiano: κεῖμαι δ’ ἀμέριμνος οὕτως (v. 1206).

Stanford ipotizza che rispetto all’espressione κεῖμαι δ’ ἀμέριμνος 
οὕτως Sofocle abbia potuto avere in mente la iunctura αὔτως κεῖται 
ἀκηδής di Od. 20.130: Telemaco, premuroso per il trattamento del 
padre nel palazzo, ancora sotto le spoglie di mendicante, domanda a 
Euriclea se l’ospite abbia ricevuto le attenzioni dovute, un pasto e un 
letto, o se invece «giaccia così trascurato». Il precedente omerico è 
senz’altro pertinente, ma si può aggiungere dell’altro. Il nesso κεῖται 
ἀκηδής / (σώματ’) ἀκηδέα κεῖται designa in Omero corpi di eroi morti 
ancora privi del rito funebre (in Il. 24.553 è riferito a Ettore nella 
tenda di Achille, e in Od. 24.187 ai Proci uccisi e distesi nella sala della 
reggia di Odisseo). L’allusione allo stato di prostrazione dei coreuti 
risulta allora ancora più cupa, assimilandone la situazione alla morte. 
L’attributo ἀμέριμνος è d’altronde emblematico e polivalente: da un 
lato sembra indicare la sottrazione di ogni tipo di conforto e di piaceri 
che il coro ha descritto nei versi precedenti (‘senza cure’); dall’altro 
presentare il significato attivo di ‘privo di cura di sé’, esprimendo 
l’abbattimento morale e lo squallore dell’incuria provocati dalla 
guerra; infine, e con un valore ancora più pregnante, può indicare la 
perdita di entusiasmo e l’indifferenza dei coreuti nei confronti della 

55  Malgrado alcune irregolarità linguistiche, con Demont 2022, 217 non sembra 
opportuno espungere questi versi, come voleva Nauck che li riteneva interpolati (e 
da ultimo sostiene Finglass 2011, 414): esprimono troppo bene la capacità unica di 
Tecmessa tra i personaggi del dramma di penetrare le ragioni spirituali profonde di 
Aiace, dopo aver riconosciuto con disincanto di essere stata ingannata dall’eroe, e 
come il rinvio tra i due passi nel segno della τέρψις conferma, cf. Coraluppi 1970, 130. 



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

Lexis Supplementi | Supplements 20 175
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

vita,56 e in questo senso riprendere i concetti espressi in precedenza 
della guerra come distruzione dei valori e delle gioie autentici.

Significativa per il recupero di lessico epicheggiante connotato è 
poi la menzione di Troia, in chiusa della seconda strofe, che va letta 
in parallelo con la rievocazione di Atene che suggella la corrispettiva 
antistrofe e il corale. Dopo un’ultima sconsolata domanda – dove 
ricorre ancora, e per l’ultima volta, il mot-clé τέρψις – τίς μοι, τίς ἔτ’ 
οὖν τέρψις ἐπέσται «quale gioia, quale gioia dunque rimane?» (v. 1215), 
il canto si chiude con l’adynaton dell’immaginato saluto dei coreuti 
ad Atene, immersa in un radioso paesaggio marino e selvoso (vv. 
1216-22): γενοίμαν ἵν’ ὑλᾶεν ἔπεστι πόντῳ / πρόβλημ’ ἁλίκλυστον, ἄκραν 
/ ὑπὸ πλάκα Σουνίου, / τὰς ἱερὰς ὅπως / προσείποιμεν Ἀθάνας «Oh se 
potessi andare dove si trova il promontorio / boscoso che si affaccia 
sul mare, / battuto dalle onde, sotto l’altopiano dell’alto Sunio, / per 
salutare la sacra Atene!».57 Atene è l’ultima parola dello stasimo ed 
è nettamente contrapposta a Troia che compare nel verso conclusivo 
e in responsione della corrispondente strofe (v. 1210): ἱερὰς… 
προσείποιμεν Ἀθάνας ~ λυγρᾶς μνήματα Τροίας.58 

Entrambe le città sono accompagnate da un attributo di chiaro 
stampo epico-omerico. L’epiteto ἱερός riferito ad Atene è tradizionale 
a partire da Omero in relazione a città, soprattutto rispetto a Troia, cf. 
e.g. il frequente nesso formulare clausolare Ἴλιος ἱρή (22× Il., 2× Od.: 
attestato anche in genitivo e accusativo). L’aggettivo è però applicato 
anche ad Atene già in Od. 11.322, ma la ripresa sofoclea sembra 
favorita anche dalla possibile reminiscenza di Od. 3.278 Σούνιον ἱρὸν 
ἀφικόμεθ’, ἄκρον Ἀθηνέων, dove l’epiteto designa proprio il promontorio 
elevato del Sunio, che compare nella descrizione dello stasimo. La 
voce ἱερός è d’altronde attributo tradizionale di Atene anche nella 
lirica e nella commedia59 e appare di primo acchito come un epiteto 
tradizionale dal valore ornamentale. L’aggettivo veicola tuttavia 
anche un significato più pregnante, evidenziando la dimensione 

56  Così suggerisce finemente Campbell 1881, 105: «having lost interest in life»; a 
onor del vero è stata avanzata anche una quarta proposta, che è quella dello scoliasta 
antico, secondo cui l’α- dell’aggettivo avrebbe valore non privativo ma intensivo, per 
cui ‘con molte ansie’.

57  Cf. il suggestivo commento di Untersteiner 1934, 215 «il Coro aspira alla serenità 
in quanto si accende nella sua fantasia l’immagine di un punto della terra Attica che 
è circondato dall’azzurro infinito del mare e del cielo, in una suprema irradiazione di 
bellezza»; e quello geografico di Taplin 2015a, 316: «the first mainland approached by 
anyone sailing to Athens across the Aegean from the east was (and is) the headland of 
Sounion, crowned with the celebrated temple of Poseidon».

58  Rispetto al tràdito λυγράς, che sarebbe riferito alle chiome dei coreuti, λυγρᾶς 
è emendazione di Brunck accolta praticamente all’unanimità dagli editori: come si 
vedrà l’epiteto in riferimento a Troia presenta una pregnanza particolare, che avvalora 
ulteriormente la correzione di Brunck.

59  Cf. Pind. fr. 75.4 S.-M.; Bacch. D. 4.1 M.; Aristoph. Eq. 1037, 1118.



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 176
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

pacifica e positiva che Atene simboleggia in contrapposizione a 
Troia, soprattutto rispetto al corrispondente attributo λυγρός con 
cui il coro designa Ilio: λυγρός è infatti in Omero epiteto tradizionale 
della vecchiaia, della battaglia, delle ferite, della morte, del dolore, 
e del lutto, presenta cioè una connotazione fortemente negativa e 
funesta.60 Inoltre non è mai riferito a una città, e attraverso tale 
impiego inusuale sembra negare proprio il tipico nesso formulare 
Ἴλιος ἱρή, presentando Troia come simbolo della guerra, teatro solo 
di morte e distruzione, in armonia con la meditazione condotta dal 
coro sul conflitto bellico. Le due città di Atene e di Troia grazie agli 
attributi epico-omerici reimpiegati da Sofocle emergono quindi 
nello stasimo come emblemi delle due dimensioni antitetiche della 
guerra e della pace, la prima sofferentemente vissuta ed esperita in 
prima persona, la seconda auspicata e fantasticata come scenario 
apparentemente irraggiungibile.61 

2.4.8	 Conclusione: il vero ponos umano

Si è visto come i motivi della violenza e dell’odio allusi e denunciati nello 
stasimo siano tutt’altro che estranei alla tragedia.62 Inoltre, se pure il 
canto non contiene alcun riferimento ai due agoni che lo incorniciano 
tra Teucro e gli Atridi, non va dimenticata la scena che ne fa da 
sfondo: il «cadavere immenso» di Aiace, «disteso sulla scena come 

60  Cf. e.g. le iuncturae formulari δαῒ λυγρῇ, λυγρὸν ὄλεθρον, κήδεα λυγρά, ἕλκεα λυγρά, 
πένθεϊ λυγρῷ, γήραϊ λυγρῷ. Garvie 1998, ad loc. rileva inoltre come nel termine πρόβλημ’ 
con cui è indicato il promontorio del Sunio, «home is perhaps thought of as a defence to 
replace Ajax»: in contrapposizione sia all’impiego del medesimo lemma al v. 1076 con il 
valore di ‘protezione’, che a προβολά ‘baluardo’ che definisce Aiace nel corale (v. 1112). 

61  Nella prima strofe del corale al v. 1190 Troia è definita εὐρώδη: l’aggettivo è un 
hapax e sembra apparentemente rinviare all’epiteto omerico di Ilio εὐρυάγυια «dalle 
ampie strade», frequente nei poemi (7× Il., 3× Od.). L’attributo rievoca però anche 
l’aggettivo εὐρώεις ‘umido, ammuffito, tetro’, che nell’epos designa preminentemente 
l’oltretomba come ‘dimora di Ade’, cf. il nesso formulare Ἀΐδεω [...] δόμον εὐρώεντα 
(Od. 10.512, 23.322; Hes. Op. 153). Il verso presenta una responsione problematica con 
il corrispondente gliconeo al v. 1197: gli editori si dividono, e c’è chi come Hutchinson 
e Finglass considera il passo guasto e il lemma corrotto. La connotazione ambigua e 
disforica di Ade, veicolata dall’epiteto εὐρώεις rinvierebbe tuttavia bene al v. 1210 in 
cui Troia è definita λυγρᾶς, in armonia con l’immaginario cupo che pervade il canto; 
a ciò andrà aggiunto che nel finale del quarto episodio che precede lo stasimo, la 
tomba di Aiace è definita ἀείμνηστον / τάφον εὐρώεντα (v. 1166-7). Per quanto εὐρώδη 
«remains uncertain (including its sense)» (Willink 2010, 399), ha il pregio di costituire 
un lemma particolarmente denso ed evocativo, e come tale tipicamente sofocleo, specie 
se interpretato con un riferimento funereo all’Ade, cf. Magnani 2007, alla cui dotta 
escussione sia della critica che filologica si rinvia. 

62  Lo ha ben visto anche l’ultimo commentatore del dramma, cf. Demont 2022, 233, 
secondo cui il corale «prend de recul et met l’accent sur un aspect centrale de la pièce, 
la place de la fureur guerrière dans l’humanité».



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

Lexis Supplementi | Supplements 20 177
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

l’emblema della caducità umana»,63 circondato e protetto dai corpi 
dei suoi affetti più intimi, Tecmessa ed Eurisace, cui il coro sembra 
prestare la propria voce. Gli spettatori si trovano così davanti a una 
scena drammaticamente potentissima, che contempera il lamento 
muto e disperato per la morte di uno sposo e di un padre e la protesta 
contro quella che ne è la causa ultima: la guerra degli uomini. Ma 
risiede qui il nucleo concettuale nevralgico del corale: l’esecrazione 
delle armi e della guerra e il fatto che entrambe siano viste come 
un’invenzione e una pratica tutte umane, senza il minimo accenno 
agli dèi. Ciò che stupisce, poi, è, da un lato, la caratterizzazione di 
segno totalmente negativo della guerra senza nessun riferimento al 
concetto della gloria, così fondamentale nel mondo dell’etica eroica; 
e, dall’altro, la tendenza a una meditazione di portata universale e la 
ferma intransigenza con cui è espressa la condanna di ogni conflitto 
bellico.64 Quando si cercano manifestazioni di antibellicismo nel 
teatro antico non è Sofocle il primo autore a venire in mente, ma si 
pensa – e si è scritto e si continua a scrivere moltissimo – soprattutto 
all’Euripide di Troiane, Ecuba e Supplici, o all’Aristofane di Pace e 
Lisistrata. Eppure, la protesta contro la guerra intonata in questo 
stasimo dell’Aiace se meno plateale e commovente di altre, appare 
forse più radicale nella sua risoluta sobrietà. 

Un’ultima riflessione riguarda ancora una meditazione omerica 
della tragedia. Vi è un parallelo strutturale evidente e fondamentale 
tra l’Iliade e l’Aiace: entrambe le opere si chiudono con il rito 
funebre della sepoltura, dove ancora una volta sono uniti i destini 
tragici di Ettore e Aiace, degli sconfitti.65 E c’è una spia, ben nota 
agli studiosi di Sofocle, che non può non essere deliberata, di come 
il tragediografo intendesse alludere al poema epico: la ripresa ad 
litteram del nesso κοίλην κάπετον, che ricorre solo una volta nell’intera 
Iliade, nel ventiquattresimo canto e nella scena culminante delle 
esequie di Ettore, soltanto otto versi prima della fine del poema (Il. 
24.797). Al pari dei due agoni tra Teucro e gli Atridi, anche questa 
piccola potente tessera omerica – ma con tutt’altro significato – 
incornicia il terzo stasimo: pochi versi prima del corale, è proprio 
il coro a sollecitare Teucro a scavare una «fossa profonda» (v. 1165) 
ed erigere un sepolcro che serbi imperitura memoria di Aiace; e 
nel finale dell’esodo sarà infatti l’eroe a invitare gli stessi coreuti, i 
familiari e i philoi di Aiace ad affrettarsi all’opera (v. 1403): si tratta 
in entrambi casi di anapesti che rilevano ritmicamente la formula e 

63  Così Del Corno 2005, 498.

64  Cf. Burton 1980, 36: «there is no hint here of the glories to be won in heroic battles, 
no echo of this aspect of the Homeric world», il quale riconosce nel corale «a reflective 
song whose content gives it a certain quality of timelessness and universality» (37).

65  Cf. Zanker 1992.



Scavello
2.4 • Aiace: terzo stasimo (vv. 1185-222)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 178
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 155-178

segnalano una svolta a mettere in atto l’azione. La iunctura-hapax 
omerica significativamente non ricorre altrove in poesia, per cui il 
recupero appare a maggior ragione intenzionale da parte di Sofocle, 
e avere la pregnanza allusiva di una vera e propria citazione.66 Ed è 
proprio rispetto alla sepoltura di Aiace che ritorna nell’esodo il tema 
del ponein. Odisseo dichiara di volere ‘partecipare’ (συνθάπτειν) e 
‘contribuire’ (ξυμπονεῖν) attivamente alle esequie dell’eroe finalmente 
concesse da Agamennone (vv. 1378-9): καὶ τὸν θανόντα τόνδε συνθάπτειν 
θέλω, / καὶ ξυμπονεῖν. Di più, il discorso conclusivo di Teucro, che è 
l’ultimo della tragedia, termina con un rinnovato e insistito invito 
alla premura (πονῶν) per onorare Aiace con la sepoltura (vv. 1414-
16): ἀλλ̓  ἄγε πᾶς φίλος ὅστις ἀνὴρ / φησὶ παρεῖναι, σούσθω, βάτω, 
/ τῷδ᾽ ἀνδρὶ πονῶν. Forse quest’insistenza finale sull’agentività, 
come ‘fatica/opera condivisa’ – si notino il composto pregnante 
nel primo passo e i ribattuti imperativi nel secondo – e sulla cura 
per una persona morta non è casuale e non indica solo l’exodus 
del corteo funebre dalla scena. L’infinito ξυμπονεῖν e il participio 
πονῶν, infatti, riprendono e sovvertono il tema della vana e disumana 
fatica della guerra condannata nello stasimo e sembrano suggerire 
sommessamente ma inequivocabilmente che la vera ‘fatica umana’67 
è la preoccupazione per i membri della comunità (συν-, πᾶς φίλος), 
ed è quella di seppellire i morti, non di uccidere i vivi. Una comunità 
che è drammaturgicamente simboleggiata nella koinonia degli affetti 
dal gruppo statico e inamovibile di Tecmessa ed Eurisace stretti al 
corpo di Aiace suicida: un legame umano e vitale che, per quanto 
solo in apparenza inerme e impotente, parimenti si contrappone, 
sconfessandolo, al koinon disumano di Ares e Ade, della guerra e 
della morte. 

66  Oltre ai vari commenti, cf. Easterling 1988, 96-7; Garner 1990, 54; Budelmann 
2000, 242-3; Taplin 2015b, 188-9: i dubbi espressi da Finglass 2011, 465 appaiono 
davvero singolari. La formula κοίλην κάπετον è una delle poche nella tragedia a essere 
ripresa ‘identica’ dall’epica (cf. αἴθωνι σιδήρῳ v. 147, βοῦς ἀγελαίας v. 175, μέγα πένθος 
v. 615, αἰνὸν ἄχος v. 706, su cui vd. i capitoli precedenti) ed è l’unica a esserlo per due 
volte: si è visto infatti come nello stasimo Sofocle rielabori costantemente il vocabolario 
omerico in modo originale. 

67  L’esodo della tragedia fa culminare l’Aiace che si era aperto nel segno del divino e 
del suo misterioso e maligno operare, in una scena privata e umanissima di «racchiusa 
intimità», per usare le parole di Vincenzo Di Benedetto (1983, 39), in cui i familiari più 
stretti si apprestano, in silenzio, al rito funebre del morto. In questa scena finale, mesta 
e raccolta, Sofocle, infatti, come scrive Dario Del Corno (2005, 501) «chiude la sorte 
di Aiace nel sogno totale dell’uomo»: così come Omero aveva chiuso il suo poema con 
la tregua pietosa e tutta umana che Achille concede a Priamo ponendo fine – sebbene 
per poco ma con un gesto che grazie alla forza della poesia assume un significato di 
denuncia simbolico e ideale – alla guerra.



Sezione 3
Trachinie

179





Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/007

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

181

3.1	 Trachinie: parodo  
(vv. 94-140)
Forze cosmiche, limiti umani, 
e Eracle ‘Odisseo’ naufrago

﻿

Prospetto degli omerismi della parodo delle Trachinie

ὃν αἰόλα νὺξ ἐναριζομένα � στρ. α
τίκτει κατευνάζει τε φλογιζόμενον, � 95
Ἅλιον Ἅλιον αἰτῶ
τοῦτο, καρῦξαι τὸν Ἀλκμή-
νας, πόθι μοι πόθι μοι
ναίει ποτ’, ὦ λαμπρᾷ στεροπᾷ φλεγέθων;
ἢ ποντίας αὐλῶνας, ἢ � 100
δισσαῖσιν ἀπείροις κλιθείς, 
εἴπ’, ὦ κρατιστεύων κατ’ ὄμμα.

ποθουμένᾳ γὰρ φρενὶ πυνθάνομαι  � ἀντ. α
τὰν ἀμφινεικῆ Δηιάνειραν ἀεί,
οἷά τιν’ ἄθλιον ὄρνιν, � 105
οὔποτ’ εὐνάζειν ἀδάκρυ-
τον βλεφάρων πόθον, ἀλλ’

Sommario  3.1.1 La ‘morte’ della notte stellata: la perpetua forza distruttiva del tempo 
(vv. 94, 132). – 3.1.2 L’ambiguo ‘ardore’ del sole ‘onniveggente’: onniscienza divina e 
miopia umana (vv. 99, 102). – 3.1.3 Eracle naufrago come Odisseo, il mare di sventure, 
lo scampo dalla ‘dimora di Ade’ e la rivoluzione inaspettata dell’Orsa: echi odissiaci (vv. 
112-19, 120-1, 130-1, 134).

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/007&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 182
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

εὔμναστον ἀνδρὸς δεῖμα τρέφουσαν ὁδοῦ
ἐνθυμίοις εὐναῖς ἀναν-
δρώτοισι τρύχεσθαι, κακὰν  � 110
δύστανον ἐλπίζουσαν αἶσαν.

πολλὰ γὰρ ὥστ’ ἀκάμαντος στρ. β 
ἢ νότου ἢ βορέα τις
κύματ’ <ἂν> εὐρέι πόντῳ
βάντ’ ἐπιόντα τ’ ἴδοι, � 115
οὕτω δὲ τὸν Καδμογενῆ
τρέφει, τὸ δ’ αὔξει βιότου 
πολύπονον ὥσπερ πέλαγος
Κρήσιον· ἀλλά τις θεῶν
αἰὲν ἀναμπλάκητον Ἅι- � 120
δα σφε δόμων ἐρύκει.

ὧν ἐπιμεμφομένας ἀ- � ἀντ. β 
δεῖα μέν, ἀντία δ’ οἴσω.
φαμὶ γὰρ οὐκ ἀποτρύειν
ἐλπίδα τὰν ἀγαθὰν � 125
χρῆναί σ’· ἀνάλγητα γὰρ οὐδ’
ὁ πάντα κραίνων βασιλεὺς
ἐπέβαλε θνατοῖς Κρονίδας·
ἀλλ’ ἐπὶ πῆμα καὶ χαρὰ
πᾶσι κυκλοῦσιν, οἷον ἄρ-  � 130
κτου στροφάδες κέλευθοι.

μένει γὰρ οὔτ’ αἰόλα � ἐπ.
νὺξ βροτοῖσιν οὔτε κῆ-
ρες οὔτε πλοῦτος, ἀλλ’ ἄφαρ 
βέβακε, τῷ δ’ ἐπέρχεται �  
χαίρειν τε καὶ στέρεσθαι. � 135
ἃ καὶ σὲ τὰν ἄνασσαν ἐλπίσιν λέγω
τάδ’ αἰὲν ἴσχειν· ἐπεὶ τίς ὧδε
τέκνοισι Ζῆν’ ἄβουλον εἶδεν; � 140

Legenda:
-voci in grassetto: omerismi a livello lessicale.
-voci in grassetto e sottolineate: omerismi che presentano una risemantizzazione 
o una variazione originale oppure coni sofoclei su modelli omerici.
-voci sottolineate: espressioni o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, tematiche o 
similitudini omerici.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 183
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

3.1.1	 La ‘morte’ della notte stellata: la perpetua forza 
distruttiva del tempo (vv. 94, 132) 

La parodo delle Trachinie si apre con la suggestiva immagine di un 
notturno che introduce l’ampia preghiera del coro rivolta a Helios, 
il sole (vv. 94-102):1

ὃν αἰόλα νὺξ ἐναριζομένα � στρ. α
τίκτει κατευνάζει τε φλογιζόμενον, � 95
Ἅλιον Ἅλιον αἰτῶ
τοῦτο, καρῦξαι τὸν Ἀλκμή-
νας, πόθι μοι πόθι μοι
ναίει ποτ’, ὦ λαμπρᾷ στεροπᾷ φλεγέθων;
ἢ ποντίας αὐλῶνας, ἢ � 100
δισσαῖσιν ἀπείροις κλιθείς, 
εἴπ’, ὦ κρατιστεύων κατ’ ὄμμα.

O tu che la notte splendente trapunta di stelle morendo
genera e poi addormenta fiammaggente, � 95
o Sole, Sole io ti invoco 
di annunciare il figlio di Alcmena
dove mai sia, dove mai 
si trovi, o tu che con bagliore lucente ardi,
se stia sugli stretti del mare o� 100
sui due contenti,
rivelalo, o tu che regni sovrano nello sguardo.

Prima dell’oggetto stesso dell’invocazione, Helios, è infatti 
l’immagine della notte che si staglia icasticamente nei versi iniziali 
che le giovani fanciulle di Trachis rivolgono al sole pregandolo di 
rivelare – dal momento che egli è in grado di farlo, grazie alla sua 
precipua prerogativa di divinità onniveggente – dove si trovi Eracle, 
lo sposo tanto atteso da Deianira. 

La notte genera e nello stesso tempo addormenta il sole ‘sfolgorante’ 
secondo una metafora, già eschilea,2 della notte ‘madre’ del giorno; 
del tutto peculiare risulta, però, la caratterizzazione della notte che 

1  L’invocazione a Helios presenta stilemi canonici del genere dell’inno cletico al dio, 
quali Anrede, ripetizione del nome (Ἅλιον Ἅλιον), Relativ-Stil (ὅν, qui il pronome relativo 
insolitamente precede il nome della divinità), richiesta di aiuto (καρῦξαι τὸν Ἀλκμήνας, 
πόθι μοι πόθι μοι ναίει), Partizipialstil (φλεγέθων, κρατιστεύων), cf. Korzeniewski 1998, 
160-1; Burton 1980, 44-5; Rodighiero 2018, 149-55.

2  Cf. Aesch. Ag. 264-5 εὐάγγελος […] / ἕως γένοιτο μητρὸς εὐφρόνης πάρα, Ag. 279 τῆς 
νῦν τεκούσης φῶς τόδ’ εὐφρόνης λέγω, con Medda 2017, ad loc. La figura mitologica 
di Νύξ è madre del giorno anche in Hes. Th. 124-5 Νυκτὸς δ’ αὖτ’ Αἰθήρ τε καὶ Ἡμέρη 
ἐξεγένοντο, / οὓς τέκε κυσαμένη Ἐρέβει φιλότητι μιγεῖσα.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 184
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

viene presentata attraverso due lessemi omerici: l’epiteto αἰόλα e il 
participio ἐναριζομένα.

L’aggettivo αἰόλος è attestato otto volte in Omero. Esso presenta 
due differenti valori a livello semantico, non sempre totalmente 
discernibili tuttavia: ‘scintillante, screziato’, e ‘rapido, mobile, che si 
muove velocemente’. Con il significato di ‘scintillante, screziato’ esso 
ricorre tre volte, sempre come epiteto delle armi. In Il. 5.294-5 indica 
l’armatura di Pandaro (τεύχε’… αἰόλα), mentre nel nesso σάκος αἰόλον 
designa due volte lo scudo gigantesco di Aiace (Il. 7.222, 16.107).

 Con il valore di ‘rapido, mobile’ il lemma è impiegato come epiteto 
di animali:3 Xanto, il cavallo di Achille, è definito in Il. 19.404 πόδας 
αἰόλος ἵππος; gli altri casi riguardano un serpente (Il. 12.208: αἰόλον 
ὄφιν), delle vespe (Il. 12.167: σφῆκες… αἰόλοι), dei vermi (Il. 22.509: 
αἰόλαι εὐλαί), e un tafano (Od. 22.300: αἰόλος οἶστρος). 

L’aggettivo αἰόλος, dopo Omero, è attestato esclusivamente come 
lemma poetico, prevalentemente con il significato di ‘scintillante, 
screziato’. Per quanto concerne l’epos arcaico l’attributo si ritrova 
solo in Hes. Th. 300 (riferito al mostro serpentiforme Echidna) e in 
H. Hom. Merc. 4.33 (epiteto del guscio di tartaruga). A partire dalla 
lirica e dai tragici esso sviluppa anche due valori metaforici, quello 
di ‘vario, mutevole’ (e.g. Aesch. Suppl. 128) e quello di ‘ingannevole, 
falso’ (e.g. Pind. Nem. 8.25; Bacch. Dith. 1.57 M.).

A fronte dello spettro semantico dell’epiteto l’espressione sofoclea 
αἰόλα νύξ può essere interpretata come notte «luminosa, splendente» 
o anche «screziata, trapunta di stelle»,4 ma sarà forse meglio pensare 
alla compresenza dei due valori data la poeticità dell’immagine.

L’originalità della locuzione conferisce all’incipit del corale sofocleo 
una suggestione particolare:5 essa costituisce l’unico caso in poesia 
in cui l’aggettivo viene riferito alla notte e l’idea della luminosità 
notturna sembra dunque rinviare al valore omerico dell’aggettivo 
αἰόλος ‘scintillante, splendente’, adottato in Omero in riferimento alle 
armi. L’associazione implicita fra il bagliore delle armi e quello della 

3  La nozione alla base dei due significati appare quella del guizzare della luce e del 
colore, cf. DELG e GEW, s.v. «αἰόλος», e cf. anche LfgrE, s.v. «αἰόλος» (H.J. Mette).

4  Cf. Jebb 1892, ad loc.: «‘gleaming’ with stars». Questa interpretazione risale già alla 
lessicografia antica, cf. Esych. α 2025 Latte: αἰόλη νύξ· ἤτοι μέλαινα, ἢ ποικίλη διὰ τὰ 
ἄστρα. Σοφοκλῆς Τραχινίαις, e cf. anche schol. ad v. 94 [p. 75 Xenis] αἰόλα νύξ: μέλαινα 
ὡς οἱ νεώτεροι ἢ ποικίλη διὰ τὰ ἄστρα ἡ νύξ; l’errata esegesi ‘nera’ sarà giustificata dal 
fatto che l’aggettivo non occorre altrove nella poesia greca riferito alla notte.

5  Sul valore insolito di questa invocazione al sole nella quale la notte sembra 
avere un ruolo dominante sull’astro diurno cf. Seale 1982, 185 e Longo 1968, ad loc. 
Nell’introduzione al canto Pat Easterling (1982, 84) definisce così la qualità artistica 
del corale: «the thought of the Parodos is quite simple, but the expression transforms 
it into poetry of depht and splendour». 



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 185
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

notte stellata emerge a livello allusivo anche grazie al successivo 
participio ἐναριζομένα.6 

Il verbo ἐναρίζω costituisce un hapax all’interno del corpus sofocleo 
e rappresenta un lemma distintamente omerico (così come i sinonimi 
ἐξεναρίζω e ἐναίρω): esso è attestato soltanto nell’Iliade (13×),7 sempre 
in contesti bellici e con diatesi attiva. Il valore etimologico originario 
del verbo è quello di ‘spogliare delle armi’ il nemico morto sul campo 
di battaglia (e.g. Il. 5.844, 12.195), come dimostra il fatto che il lemma 
è un denominativo da ἔναρα ‘armi depredate, spoglie’; da questo 
significato deriva il valore esteso di ‘uccidere’, prevalentemente in 
battaglia (e.g. Il. 5.155, 17.187). I medesimi significati presenta anche 
il composto ἐξεναρίζω, mentre ἐναίρω si specializza nella valenza 
generica di ‘uccidere’. 

Nella poesia d’età arcaica e classica i verbi ἐναρίζω e ἐξεναρίζω 
sono testimoniati assai raramente: nella lirica si possono citare le 
occorrenze di Pind. Nem. 6.52 (Achille uccide Memnone), Bacch. Ep. 
13.191 M. (Achei uccisi da Ettore: unico passo con diatesi passiva) 
e Ep. 5.146 M. (Meleagro spoglia delle armi Climeno); in tragedia, 
oltre che nel presente passo della parodo delle Trachinie, si tratta 
solo di OC 1733 (Antigone chiede alla sorella di essere uccisa dopo 
che Edipo è morto) e di Aesch. Ag. 1644 (uccisione di Agamennone).8 

Più fortuna conosce invece il lemma ἐναίρω; prima di affrontare 
l’esame del participio ἐναριζομένα (come detto hapax all’interno della 
produzione del poeta), che presenta notevoli peculiarità soprattutto a 

6  L’aggettivo αἰόλος è impiegato da Sofocle nell’uso omerico in rapporto alle armi 
in Ai. 1025 αἰόλου κνώδοντος, dove occorre come epiteto della spada che trafigge il 
corpo senza vita di Aiace, con probabile richiamo oppositivo e ironico rispetto al nesso 
omerico σάκος αἰόλον, che caratterizza lo scudo difensivo dell’eroe nell’Iliade, cf. Garner 
1990, 60. Nelle Trachinie, invece, l’aggettivo ricorre altre due volte, nell’impiego di 
ascendenza omerico-esiodea come attributo di un serpente/mostro (cf. Il. 12.208: serpe; 
Hes. Th. 300: Echidna), a proposito di una metamorfosi dell’Acheloo nel prologo (vv. 
10-11: αἰόλος / δράκων ἑλικτός) e dell’Idra di Lerna nel terzo stasimo (v. 834: αἰόλος 
δράκων): in entrambi i casi il lemma sanziona l’appartenenza delle due figure alla 
dimensione ambigua e temibile delle fiere, che ha grande rilievo nel dramma, cf. 
Rodighiero 2004 ad v. 834. L’Idra è d’altronde figlia di Echidna in Hes. Th. 313.

7  I sinonimi ἐξεναρίζω (quest’ultimo più frequente del verbo semplice nell’Iliade) e 
ἐναίρω sono attestati anche nell’Odissea (rispettivamente 2×); per quanto concerne 
l’epos i tre verbi si ritrovano sporadicamente anche in Esiodo (e.g. Th. 289.316; fr. 193.16 
M.-W.; [Hes.] Sc. 194). 

8  Nel passo dell’Edipo a Colono la gran parte degli editori accoglie la congettura 
di Elmsley ἐπενάριξον rispetto al tràdito ἐνάριξον, dove il valore del preverbio indica 
la morte di Antigone che seguirebbe e ‘si aggiungerebbe a’ quella del padre: la voce 
epica sembra veicolare qui il disperato desiderio autodistruttivo di Antigone. Nel passo 
dell’Agamennone lo status epico del verbo segnala invece per antitesi che Egisto non 
ha ucciso l’Atride – caduto per mano di Clitennestra – in uno scontro diretto che ne 
legittimi il potere, cf. Medda 2017, ad loc. 



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 186
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

livello semantico, sarà opportuno passare in rassegna le attestazioni 
di quest’ultimo verbo che è testimoniato tre volte in Sofocle.9

Il lemma occorre due volte nel Filottete, a distanza di pochi versi, 
in entrambi attestato nella forma participiale ἐναίρων. Si tratta 
del discorso che Filottete rivolge a Neottolemo alla fine del terzo 
episodio della tragedia, subito dopo la sconcertante rivelazione fatta 
dal giovane all’eroe riguardo la necessità che Filottete raggiunga 
l’esercito acheo presso Troia come impongono gli oracoli divini. 
Filottete, che ha ceduto poco prima il suo fatidico arco allo stesso 
Neottolemo, si sente tradito e pretende la restituzione dell’arma; al 
rifiuto opposto dal giovane l’eroe erompe in un discorso in cui ai toni 
veementi dell’ingiuria contro il figlio di Achille si mescolano quelli 
dolenti per la considerazione del proprio triste destino. Filottete 
immagina che Neottolemo voglia mostrare con orgoglio agli Achei 
l’arco di cui si è impossessato e mentre il giovane lo trascina via 
con la forza come se avesse sconfitto e fatto prigioniero un valoroso 
avversario, egli è inconsapevole in realtà – afferma mestamente 
Filottete – di aver soltanto «ucciso un morto, una vana ombra di 
fumo» (v. 946): κοὐκ οἶδ’ ἐναίρων νεκρόν, ἢ καπνοῦ σκιάν. La scelta 
sofoclea di servirsi del verbo epico-omerico ἐναίρω appare qui 
particolarmente motivata se si tiene conto del valore etimologico 
di ‘spogliare delle armi’ insito nel verbo. La sottrazione dell’arco 
da parte di Neottolemo si configura infatti metaforicamente come 
la morte dell’eroe, dal momento che è l’arco stesso a costituire per 
Filottete la garanzia della sua stessa sopravvivenza. Subito dopo, 
infatti, Filottete immagina quale sarà la sua condizione sull’isola, 
ormai privato della sua arma. L’eroe non sarà più in grado di uccidere 
con le frecce (v. 956: τόξοις ἐναίρων τοισίδ’) gli uccelli e le fiere che 
costituiscono il suo unico sostentamento e, consumandosi nella sua 
caverna, finirà per diventare lui stesso il pasto di quelle che un tempo 
erano le sue vittime. In questo secondo passo la ripresa del verbo 
ἐναίρω in riferimento alle frecce dell’arco è significativa proprio 
in rapporto alla precedente espressione ἐναίρων νεκρόν (v. 946) e 
all’importanza vitale dell’arma.

La terza attestazione del lemma si ha nell’Edipo a Colono. Si tratta 
di un passo del secondo episodio: Creonte è giunto presso il demo 
di Colono accompagnato da un gruppo di armati con l’intenzione di 
riportare Edipo e Antigone a Tebe; la presenza sul suolo di Tebe del 
vecchio re, ormai da lungo tempo cacciato in esilio, rappresenta, 
infatti, secondo le profezie oracolari, l’unica garanzia perché 
Eteocle possa avere la meglio nello scontro ormai imminente contro 
l’esercito argivo guidato da Polinice. La scena è estremamente 

9  Il composto ἐξεναρίζω non si ritrova in Sofocle. Per ἐναίρω cf. e.g. Ibyc. PMGF 
S151.2; Pind. Nem. 3.47, 10.15; Aesch. Sept. 811; Eur. Andr. 1182, Suppl. 821.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 187
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

concitata; si tratta del momento in cui gli uomini di Creonte cercano 
di impadronirsi con la forza di Antigone, malgrado l’opposizione del 
coro.10 Nel corso del diverbio, il coro, impotente di fronte al gruppo di 
armati, chiama in soccorso gli abitanti del demo in un appello agitato 
(vv. 841-3): προβᾶθ’ ὧδε, βᾶτε βᾶτ’, ἔντοποι / πόλις ἐναίρεται, πόλις ἐμά, 
σθένει / προβᾶθ’ ὧδέ μοι. Per indicare l’attacco contro il territorio 
di Colono, e quindi la città di Atene, Sofocle utilizza qui il verbo 
ἐναίρω nell’espressione πόλις ἐναίρεται… σθένει «la città è distrutta 
con la forza». Se il contesto non è certo quello delle mischie feroci 
dell’Iliade, la scena è però parimenti bellica. L’esclamazione del coro è 
molto forte, e la distruzione della città indica la violazione dell’istituto 
dell’asilo e la sottrazione dei due supplici.11 Anche in questo caso è 
però forse possibile riconoscere l’emergere del valore originario del 
verbo nella misura in cui, se Edipo e Antigone vengono condotti via, 
la città ‘è spogliata, depredata’, non delle armi, ma di due persone. 
La scelta del lemma esprime infatti, da un lato, il fatto che Creonte 
è uno straniero e con il suo gesto sta dunque compiendo un affronto 
che viene percepito come un atto di guerra nei confronti dell’intera 
comunità di Atene, dall’altro, che Antigone e il vecchio Edipo sono 
stati ormai accolti e fanno parte di quella stessa collettività.

Sofocle si serve dunque del verbo epico-omerico ἐναίρω con un uso 
consapevole del valore etimologico originario insito nel lemma e ciò 
gli consente di esprimere sia nel passo del Filottete che dell’Edipo a 
Colono alcuni temi salienti in rapporto alle due scene dei drammi. 
Per tornare ora all’esame del participio ἐναριζομένα nella parodo delle 
Trachinie, si noterà come esso appaia del tutto peculiare oltre che sul 
piano formale, soprattutto a livello semantico. 

Innanzitutto, il participio non è riferito a un agente umano bensì 
a un elemento naturale, la notte; inoltre, la diatesi è quella medio-
passiva, mai attestata in Omero per il verbo ἐναρίζω; infine, il 
participio non presenta nessuno dei significati accreditati in Omero, 
bensì esprime un valore metaforico originale. Sulla base della duplice 
valenza che il verbo possiede in Omero, ‘spogliare delle armi’ e 
‘uccidere’, il lemma sofocleo nella diatesi medio-passiva si presta 
a una duplice interpretazione: da un lato ‘notte che è uccisa (dal 
giorno), che muore’, dall’altro ‘notte che si spoglia della sua armatura’. 
Nel primo caso prevale il valore passivo e la metafora investe i due 
elementi cosmici della notte e del giorno nell’immagine bellica di 
uno scontro fra le luci e le tenebre in cui la notte è sopraffatta dalla 
luce del giorno incipiente. Così interpretano, per esempio, nelle loro 
traduzioni H. Lloyd-Jones («you whom spangled Night brings forth 

10  Sul carattere fortemente drammatico e dinamico dell’episodio cf. Guidorizzi 2008, 
292-3, 308-9.

11  Cf. Jebb 1892, ad loc. e Kamerbeek 1959, ad loc.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 188
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

as she is slaughtered»), U. Albini, V. Faggi («la notte che sprigiona 
le stelle ti genera morendo») e G. Paduano («tu cui la notte lucente 
dà vita morendo»). 

 Nel secondo caso predomina invece il valore mediale e la metafora 
più implicitamente riguarda l’‘armatura’ della notte. Essa andrà 
intesa come la volta di stelle che adorna il manto della notte. Così 
traducono sia R. Jebb («despoiled of her starry crown»), che P. Mazon, 
il quale, nella sua resa elegante scioglie l’ardua sintassi dell’ampio 
periodo sofocleo che si apre con il pronome relativo in accusativo 
riferito al sole, facendo diventare l’astro stesso soggetto e autore 
della ‘spogliazione’ dell’armatura stellata della notte: «toi qui, en 
naissant de la Nuit, la dépouilles des ses étoiles, tout comme elle 
endort ta flamme à son tour, Soleil Soleil, je t’implore».12 Questa 
seconda esegesi appare suggestiva a livello di immaginario poetico 
in rapporto all’epiteto αἰόλα, focalizzando in particolare l’attenzione 
sulle stelle, che, pur non essendo nominate, sono evocate prima 
dall’aggettivo e poi dal participio. Le due possibili interpretazioni 
sembrano sussistere insieme, senza che una prevalga definitivamente 
sull’altra e l’incipit del canto αἰόλα νὺξ ἐναριζομένα, grazie ai rinvii 
allusivi veicolati dai due lemmi omerici, presenta un quadro notturno 
di una potenza fortemente evocativa e originale. 

Pur nella bellezza dell’immagine poetica, l’idea della spogliazione 
e soprattutto della morte della notte esprime anche tuttavia, su un 
piano metaforico, la potenza distruttiva del tempo, che nel suo ciclo 
naturale genera ed estingue ogni cosa.13 Il concetto del volgere 
continuo della sorte, tema dominante nel canto, è quindi introdotto 
sin dall’incipit ed è evidenziato dal valore intertestuale della ripresa 
omerica, e proprio la medesima iunctura incipitaria αἰόλα νύξ ritorna 
all’inizio dell’epodo, dove il coro sentenzia come nulla permanga per 
gli uomini nel flusso degli eventi (vv. 132-3): μένει γὰρ οὔτ’ αἰόλα / 
νὺξ βροτοῖσιν οὔτε κῆ- / ρες οὔτε πλοῦτος ἀλλ’ ἄφαρ / βέβακε «non resta 
infatti né la notte / stellata per i mortali, né i mali, né la ricchezza 
ma tutto in un attimo dilegua». Anche qui la notte ‘non rimane’, ed è 
destinata a essere sconfitta dal perpetuo ciclo del tempo. 

12  Mazon 1989, ad loc.; cf. anche Burton 1980, 45: «night is despoiled of her glinting 
splendour of stars in the growing light of dawn». John Davidson (2015, 8), in una poesia 
giovanile intitolata First Impressions, pubblicata solo di recente nella raccolta Soundings 
of Hellas, cita l’espressione sofoclea traducendola ‘shimmering night’, chiudendo il 
componimento con quella che sembra un’allusione suggestiva e personale al trascorrere 
inesorabile del tempo, tema chiave del canto sofocleo: «When darkness fell I looked up 
/ at the sky and saw what the ancient / poet had called in his own language / aiola nyx, 
shimmering night. Dacades, centuries, millennia / meant nothing at that moment / of 
my own insignificance».

13  Cf. Segal 1995, 31: «the night which, in its death, ‘gives birth to and puts to rest 
the blazing sun’ (94-96) symbolizes the destructive force of time and nature».



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 189
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

Nel soccombere della notte, infine, si potrà anche individuare 
un riferimento al destino dei due protagonisti: Deianira sarà infatti 
sopraffatta dalla forza superiore del tempo e scoprirà troppo tardi il 
pericolo del dono della tunica intinta con il filtro di Nesso, rendendosi 
artefice della morte di Eracle e, conseguentemente, della propria.14 
In questo senso l’immaginario bellico delle armi veicolato proprio 
dai due lemmi epici αἰόλα e ἐναριζομένα e soprattutto il concetto 
dell’uccisione della notte alluso dal valore metaforico del participio 
omerico acquistano un significato sinistro in rapporto agli sviluppi 
del dramma.15 

3.1.2	 L’ambiguo ‘ardore’ del sole ‘onniveggente’: 
onniscienza divina e miopia umana (vv. 99, 102) 

Nell’invocazione ad Helios, la luce dell’astro è vista in due momenti: 
nel primo (v. 95: κατευνάζει τε φλογιζόμενον), lo splendore esprime 
il contrasto con la notte che «addormenta» il sole, spegnendone 
il fulgore; nel secondo, Helios è definito nel suo radioso bagliore 
diurno attraverso la locuzione ὦ λαμπρᾷ στεροπᾷ φλεγέθων (v. 99).16 Il 
sostantivo στεροπή/ἀστεροπή rappresenta un lemma poetico attestato 

14  Sul motivo del tempo nel dramma cf. Segal 1995, 30-2; Easterling 1982, 2-5, e in 
particolare sul tema della presa di coscienza tardiva si vedano Whitman 1951, 103-21; 
Lawrence 1978; Rutherford 1982, 148-9; Levett 2004, 92-102; Jouanna 2007, 494-8. 
Rispetto all’‘uccisione’ del sole «ardente» da parte della notte, invece, c’è chi ha visto 
un riferimento simbolico alla morte di Eracle sulla pira e ai tormenti dell’eroe causati 
dalla tunica avvelenata il cui effetto si sprigiona al calore delle fiamme del sacrificio a 
Zeus, cf. Segal 1981, 83 e Hoey 1972, 143. Sull’immaginario della luce in generale nel 
dramma si veda Holt 1987. 

15  La notte presenta d’altronde una valenza fortemente negativa nella prima parte 
della tragedia, dal momento che è costantemente associata con l’ansia e la pena di 
Deianira. Già nel prologo il susseguirsi delle notti è fonte di un ripresentarsi sistematico 
dell’angoscia (vv. 29-30: νὺξ γὰρ εἰσάγει / καὶ νὺξ ἀπωθεῖ διαδεδεγμένη πόνον); nel primo 
episodio, pochi versi dopo la conclusione della parodo, la notte è invece vista come il 
momento della giornata che caratterizza i timori della donna sposata, in apprensione 
per il marito e per i figli (vv. 149-50: ἕως τις ἀντὶ παρθένου γυνὴ / κληθῇ, λάβῃ τ’ ἐν νυκτὶ 
φροντίδων μέρος). E nella stessa parodo, la prima antistrofe descrive le notti insonni 
di Deianira, trascorse nel pianto, la quale non riesce ad «addormentare» il desiderio 
di Eracle (vv. 106-7: οὔποτ’ εὐνάζειν ἀδάκρυ- / τον βλεφάρων πόθον), con richiamo 
antifrastico alla notte che ‘addormenta’ il sole nella prima strofe (v. 95: κατευνάζει): «the 
implication, perhaps, is that whereas in the natural order of things day follows night 
and night follows day, Deianeira’s way of life violates the natural rhythm» (Easterling 
1968, 59). Sull’immaginario della notte cf. Holt 1987, 208-9. Lawrence 1978, 278 ha 
visto nella notte che domina l’apertura della parodo, in contrasto con il sole, metafora 
della conoscenza, il simbolo dell’ignoranza nella quale sono immersi i personaggi. Sul 
ruolo antifrastico della notte nella caratterizzazione di Deianira rispetto alla Penelope 
omerica si rinvia a Scavello 2022c, 127-30.

16  Il richiamo tra i due participi φλογιζόμενον (primum dictum sofocleo, con Phil. 1199) 
e φλεγέθων (hapax in Sofocle, su cui cf. infra) intensifica l’immagine dello splendore 
dell’astro, cf. Ciani 1974, 155.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 190
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

a partire da Omero. Esso presenta in Omero una duplice valenza 
semantica: occorre infatti con il valore di ‘lampo, fulmine’ oppure 
con quello metaforico di ‘bagliore, scintillio’. 

Nel primo caso, indica la folgore di Zeus nella iunctura formulare 
στεροπὴ πατρὸς Διός (Il. 10.154, 11.66): in entrambi i passi si tratta di 
una similitudine riferita all’armatura, rispettivamente di Diomede 
e di Ettore, il cui splendore è paragonato a quello del fulmine di 
Zeus. Nel secondo, si riferisce metaforicamente al bagliore provocato 
dal bronzo delle armi e si ritrova sempre attestato nell’emistichio 
formulare χαλκοῦ τε στεροπῆς (Il. 11.83; Od. 4.72, 14.268, 17.437).17 La 
forma protetica ἀστεροπή è attestata nei poemi tre volte e si riferisce 
viceversa sempre al fulmine.18

Dopo Omero, entrambi i vocaboli sono testimoniati, per quanto 
concerne la poesia arcaica e classica, nei due valori omerici di 
‘fulmine (di Zeus)’ e ‘bagliore’. In Esiodo19 e in Pindaro,20 così come 
in Eschilo21 e in Euripide,22 essi si riferiscono sempre alla folgore 
di Zeus. In due casi, invece, il sostantivo indica genericamente un 
lampo: nell’Inno omerico a Demetra il fulgore emanato da Demetra nel 
momento in cui la dea si manifesta con le sue autentiche sembianze 
a Metanira è paragonato a un lampo (vv. 279-80); in Ibico, invece, 
στεροπή si riferisce al lampo che accompagna l’infuriare di Borea, 
cui viene paragonato l’assalto invincibile di Eros (PMGF 286.6-9).23 
Si noterà come nella poesia successiva a Omero brevemente passata 
in rassegna il lemma designi prevalentemente la folgore di Zeus: in 
relazione ai due usi omerici, è stato privilegiato il primo rispetto a 
quello metaforico di ‘bagliore, lampo’ che nei poemi, si ricordi, è 
sempre riferito alle armi di bronzo (χαλκοῦ τε στεροπῆς).

In Sofocle στεροπή, oltre che il passo della parodo delle Trachinie 
oggetto d’esame, è attestato anche in un luogo dell’Edipo Re e in 
uno dell’Aiace. Nella strofe iniziale del primo stasimo dell’Edipo Re 
il sostantivo è utilizzato con il valore tradizionale del lemma e indica 

17  In Il. 19.363 si trova la variante χαλκοῦ ὑπὸ στεροπῆς.

18  Il. 11.184, 12.242, 14.386: nei primi due passi si tratta sempre della folgore di Zeus.

19  Anche in Esiodo la forma στεροπή è maggiormente attestata (Th. 286, 505, 699, 
707) rispetto ad ἀστεροπή (Th. 691, [Hes.], Sc. 322). In alcuni passi esiodei dove occorre 
anche κεραυνός, quest’ultimo termine indica propriamente la folgore di Zeus, mentre 
στεροπή è il lampo che lo accompagna. Solo in Th. 845 il lemma non indica il fulmine 
del Cronide, ma quello di Tifone.

20  Pyth. 4.198, 6.24; Isth. 8.37; Nem. 9.19.

21  Suppl. 34 e PV 1084.

22  In Euripide si tratta dell’hapax ὦ στεροπὰ Διός (Hec. 68).

23  Cf. Wilkinson 2013, 228: «vivid words emphasizing the force of wind, which is so 
strong that it has a sensation of burning, and which is accompanied by the lightening 
[…] The idea of fire and burning is especially appropriate to love».



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 191
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

i fulmini di Zeus (στεροπαῖς): Apollo, armato di essi e del fuoco, si 
scaglia contro l’autore dell’omicidio di Laio che l’oracolo di Delfi ha 
intimato di espellere da Tebe, e il destino di condanna che segue per 
l’omicida, rappresentato dalle «Chere infallibili» sarà ineluttabile 
(OT 469-72).

Nell’Aiace il termine occorre invece con il valore generico di 
‘lampo’ all’interno di una metafora tanto concisa quanto densa, con 
la quale Tecmessa paragona la fine della follia di Aiace al placarsi 
del vento dopo che ha infuriato nella tempesta; quest’ultima viene 
allusa proprio attraverso il riferimento alla luce dei lampi (Ai. 257‑9): 
οὐκέτι λαμπρᾶς γὰρ ἄτερ στεροπᾶς / ᾄξας ὀξὺς νότος ὣς λήγει, / καὶ νῦν 
φρόνιμος νέον ἄλγος ἔχει.24 L’immagine è quella del vento che prima di 
essere cessato soffiava furiosamente in una tempesta nella quale si 
sono susseguiti una serie di lampi luminosi che corrispondono, fuor 
di metafora, alla sequenza di azioni dissennate che Aiace ha compiuto 
in preda alla follia.

Nelle Trachinie, infine, il lemma è attestato nella maestosa 
invocazione iniziale al Sole che si sta esaminando (v. 99): ὦ λαμπρᾷ 
στεροπᾷ φλεγέθων. In questo passo la scelta da parte di Sofocle di 
utilizzare il termine risulta più espressiva e in parte innovativa 
rispetto agli usi passati in rassegna. A livello semantico, infatti, 
esso non presenta il valore consueto di ‘folgore (di Zeus)’ né quello 
di ‘bagliore (delle armi)’, ma non indica neppure genericamente un 
lampo: il sostantivo è invece riferito allo splendore della luce del sole. 

Il fatto che il lemma in Omero si riferisce al baluginare delle 
armi non è privo di valore rispetto al contesto in cui si colloca 
l’invocazione a Helios nella parodo. Si è visto, infatti, come già 
l’espressione incipitaria del canto αἰόλα νὺξ ἐναριζομένα si componga 
di due lemmi omerici entrambi connessi al referente delle armi, e 
come Sofocle ne riproponga un riuso originale rispetto al loro valore 
semantico originario. È dunque possibile che una serie di lessemi 
epico-omerici in cui l’elemento delle ‘armi’ è associato a quello dello 
‘splendore’ abbia influito a livello di memoria poetica, e che anche 
la iunctura λαμπρᾷ στεροπᾷ rappresenti un anello in questa catena di 
riprese con variazione. La caratterizzazione bellica del sole enfatizza 
inoltre lo scontro tra l’astro e la notte che ‘si sconfiggono’ a vicenda, 
simboleggiando l’alternarsi continuo del ciclo naturale. 

Anche l’aggettivo λαμπρός con cui è indicato il bagliore dell’astro 
costituisce un epiteto di ascendenza epico-omerica. Sia in Omero che 

24  Il passo, a causa della concentrazione semantica e delle molteplici costruzioni 
sintattiche possibili, è stato variamente inteso. La soluzione migliore sembra essere 
quella di Jebb 1892 (accolta anche da Lloyd-Jones, Wilson 1990b, 16) che ricollega 
λαμπρᾶς ἄτερ στεροπᾶς a λήγει e ᾄξας a ὀξύς: «(lett.) egli, dopo essersi scatenato 
violento come il vento del sud, senza luce di lampi si placa», cf. Mazzoldi 1999a, 152, ma 
cf. contra Finglass 2011, ad loc., il quale adotta l’emendazione di Paehler ὑπὸ στεροπῆς.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 192
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

in Esiodo, infatti, il lemma, se si escludono tre casi in cui l’aggettivo 
si riferisce allo splendore dell’elmo,25 è attributo fisso della luce 
degli astri e in particolare del sole: si potrà ricordare l’emistichio 
formulare λαμπρὸν φάος ἠελίοιο (3× Il., Hes. Op. 155, fr. 58.12 M.-W.).26 
L’aggettivo λαμπρός dall’epos in poi rimane canonico come epiteto 
riferito alla luce del sole, e viene ripreso in svariate espressioni 
che costituiscono spesso una variazione dell’emistichio formulare 
citato, soprattutto nei tragici. In Aesch. Ag. 658 e in un frammento 
delle Danaidi (TrGF III F 43.1) si ha un’inversione con adattamento 
al trimetro: λαμπρὸν ἡλίου φάος.27 Una trasposizione occorre anche 
in Eur. Med. 752 φῶς τε λαμπρὸν Ἡλίου. In Eur. Suppl. 650 λαμπρὰ 
μὲν ἀκτὶς ἡλίου si ha invece una variazione sinonimica con ‘raggio’ al 
posto di ‘luce’; lo stesso procedimento si ritrova anche in Aesch. Pers. 
504 e Soph. Ant. 416, dove occorre in entrambi i passi il sintagma 
λαμπρὸς ἡλίου κύκλος. Una differente rimodulazione sinonimica si ha 
invece in Eur. El. 17 λαμπρὸν ἡλίου σέλας. 

Se la scelta da parte di Sofocle di servirsi dell’omerico στεροπή 
per designare il bagliore di Helios presenta un valore più espressivo, 
l’impiego dell’epiteto λαμπρός si iscrive dunque in un usus poetico 
tradizionale che trova la sua origine nell’epos. L’appello ὦ λαμπρᾷ 
στεροπᾷ φλεγέθων, senza la menzione diretta del sole (doppiamente 
invocato però poco prima al v. 96: Ἅλιον Ἅλιον αἰτῶ), rappresenta in 
questo senso un’ulteriore variazione per esprimere la luce dell’astro, 
più dissimulata ma non meno originale. 

Un colorito omerico, inoltre, è riconoscibile anche nel participio 
φλεγέθων (hapax in Sofocle). Il verbo φλεγέθω è lemma epico e indica 
l’‘ardere’ in connessione con il fuoco. In Omero si tratta di quattro 
attestazioni: per due volte il verbo è riferito all’incendio di una 
città assediata (Il. 17.738, 18.211); in Il. 21.358 designa il fuoco con 
cui Efesto opprime lo Scamandro; mentre in Il. 23.197 si riferisce 
all’ardere dei prigionieri troiani e di Patroclo sulla pira dell’eroe. 
In Esiodo il verbo occorre solo una volta, riferito al fulmine ardente 
di Tifone che si accinge a scontrarsi con Zeus (Th. 846). Come si 
può notare il lemma esprime la potenza del fuoco prevalentemente 
nella sua forza distruttiva. L’impiego del verbo in relazione al sole in 
Sofocle presenta dunque una valenza particolarmente espressiva, 
indicando la violenza dell’ardore bruciante dell’astro e richiamando 
il contrasto tra i due elementi naturali della notte e del giorno che 
domina l’apertura del canto. 

25  In Il. 13.265 e due volte nel verso formulare ψαῦον δ’ ἱππόκομοι κόρυθες λαμπροῖσι 
φάλοισι (Il. 12.132, 16.216).

26  Il. 1.605, 5.120, 8.485. In Od. 19.234 l’aggettivo è epiteto di una tunica il cui 
splendore è paragonato al sole (λαμπρὸς δ’ ἦν ἠέλιος ὥς). 

27  Cf. Sideras 1971, 141.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 193
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

In conclusione, si noterà come dal punto di vista metrico sia 
significativo che in questo passo della parodo delle Trachinie Sofocle 
adotti la locuzione epicheggiante ὦ λαμπρᾷ στεροπᾷ φλεγέθων (v. 
99) all’interno di cola kat’enoplion-epitriti, dove figura anche un 
hemiepes, un contesto dunque prossimo a quello esametrico.

Il finale della prima strofe vede un’ultima apostrofe ancora a 
Helios che suggella la preghiera al dio celebrando la potenza della 
vista dell’astro (v. 102): ὦ κρατιστεύων κατ’ ὄμμα. Il motivo del sole 
‘onniveggente’ è un topos mitico-poetico tradizionale a partire da 
Omero.28 Nel III canto dell’Iliade avviene la stipula dei patti tra Achei 
e Troiani che decretano l’interruzione della guerra e la decisione 
di affidare la soluzione del conflitto al duello fra Paride e Menelao. 
Priamo e i comandanti greci si incontrano nel mezzo della piana, 
tra i due eserciti, per sancire i patti attraverso un sacrificio. Prima 
di sgozzare le vittime predestinate, Agamennone pronuncia un 
solenne giuramento in cui, dopo Zeus e insieme con gli altri elementi 
primordiali, i fiumi e la terra, oltre che con le divinità ctonie, Helios 
è invocato come testimone dei patti che i due eserciti si stanno 
giurando reciprocamente (Il. 3.280). Il dio viene definito come vigile 
spettatore di tutte le cose attraverso la sua vista e il suo udito (Il. 
3.277: Ἠέλιός θ’ ὃς πάντ’ ἐφορᾷς καὶ πάντ’ ἐπακούεις): l’onniveggenza di 
cui è dotato Helios ne fa, dopo Zeus, il garante supremo della verità 
e della giustizia.

Nel canto VIII dell’Odissea ritorna lo stesso motivo mitico-poetico: 
Demodoco, accingendosi a narrare il celebre episodio degli amori 
adulterini di Ares e Afrodite avvenuti furtivamente nella casa di 
Efesto, racconta come fu proprio Helios l’unico a scorgere i due dei 
sorpresi in un incontro clandestino e a darne pronta notizia a Efesto 
(Od. 8.270-1).

Il topos si ritrova anche nell’Inno omerico a Demetra, dove 
costituisce un interessante parallelo rispetto alla parodo delle 
Trachinie. Demetra rivolge a Helios una preghiera affinché il dio le 
riveli chi ha rapito la figlia Persefone, di cui è alla disperata ricerca 
(vv. 62-74). Helios è qui definito θεῶν σκοπὸν ἠδὲ καὶ ἀνδρῶν (v. 62): 
«sentinella degli dèi e degli uomini». Demetra fa appello alla sua 
capacità di osservare ogni evento grazie ai suoi raggi che illuminano 
tutta la superficie della terra e del mare (v. 70-1: ἀλλὰ σὺ γὰρ δὴ 
πᾶσαν ἐπὶ χθόνα καὶ κατὰ πόντον / αἰθέρος ἐκ δίης καταδέρκεαι ἀκτίνεσσι). 
È in virtù di questa sua prerogativa di divinità onniveggente che il 
dio potrà rivelare con certezza la sorte di Persefone e che la dea si 
aspetta una risposta sicuramente veritiera (v. 72: νημερτέως).

28  Cf. Davies 1991, ad loc. Sul motivo dell’onniveggenza del sole in tragedia cf. Aesch. 
Ag. 632-4, PV 91, Ch. 985-8. 



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 194
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

Pur nella diversità delle situazioni – dialogo diretto tra le due divinità 
nell’Inno omerico e preghiera del coro nel dramma – la richiesta di 
Demetra a Helios è simile a quella delle coreute nella parodo delle 
Trachinie: la dea rivolge una preghiera molto accorata al dio – come 
le ragazze di Trachis – e anche Demetra, pur se affranta, nutre però 
fiducia nell’aiuto di Helios, anzi è consapevole che la risposta del dio 
costituisce la sua unica speranza di poter ricevere informazioni sulla 
figlia scomparsa. Rilevanti sono però anche le differenze tra i due 
brani. Nell’inno, Helios rivela a Demetra che il rapitore della figlia è 
Ade; nella parodo, invece, il Sole non risponde alla preghiera del coro: 
l’onniveggenza del dio, benché celebrata nel corale, non produce un 
effetto concreto e positivo nel dramma. Ciò contribuisce ad aumentare 
la sospensione e l’attesa per Eracle, ma denota anche la dimensione 
ambigua che la luce del sole assumerà nel corso della tragedia. La 
potenza dell’astro (v. 102: κρατιστεύων κατ’ ὄμμα) e il suo ardore 
infuocato (v. 99: ὦ λαμπρᾷ στεροπᾷ φλεγέθων) acquisteranno valenze del 
tutto opposte rispetto a quanto le giovani coreute immaginano nella 
parodo. Sarà infatti proprio un raggio di sole (v. 697: ἀκτῖν’ ἐς ἡλιῶτιν) 
a far precipitare nell’angoscia Deianira quando assiste alla scena del 
fiocco di lana intinto nel filtro di Nesso che si corrode e intuisce il 
destino terribile che sta per annientare Eracle.29

D’altro canto, l’insistenza del coro sulla potenza visiva di Helios 
si pone su un piano più generale in contrasto rispetto alla miopia dei 
personaggi, e alla loro incapacità di prevedere l’esito delle proprie 
azioni. E sarà proprio la vista a costituire per due dei protagonisti lo 
strumento della rivelazione: Deianira assiste sgomenta all’episodio 
del fiocco di lana (vv. 693-706) e poi visualizza nella propria mente, 
attraverso il racconto di Illo, i tormenti strazianti che affliggono 
Eracle a causa della tunica avvelenata (vv. 769-93); lo stesso Illo, 
dopo aver maledetto la madre credendola l’assassina del padre, si 
troverà davanti lo spettacolo di Deianira trafitta a morte (vv. 932-42).30 

29  Rispetto alla connessione del lemma στεροπή con Zeus è significativo che nell’esodo 
lo stesso Eracle in preda a tormenti lancinanti invocherà di essere colpito dalla folgore 
del padre e di essere accolto nella morte da Ade (vv. 1085-8): ὦναξ Ἀΐδη, δέξαι μ’, / ὦ 
Διὸς ἀκτίς, παῖσον. / ἔνσεισον, ὦναξ, ἐγκατάσκηψον βέλος, / πάτερ, κεραυνοῦ. 

30  Sul tema nel dramma dell’assistere – sia direttamente con i propri occhi che con la 
vista della mente – alle sofferenze altrui cf. le analisi di Allen-Hornblower 2016, 127 ss.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 195
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

3.1.3	 Eracle naufrago come Odisseo, il mare di sventure, 
lo scampo dalla ‘dimora di Ade’ e la rivoluzione 
inaspettata dell’Orsa: echi odissiaci  
(vv. 112-19, 120-1, 130-1, 134)

Le Trachinie si aprono in un’atmosfera di attesa e di paura, che 
permea il prologo della tragedia. Eracle è assente ormai da molti 
mesi;31 prima di partire per la sua ultima impresa, la conquista di 
Ecalia, ha lasciato una tavoletta alla sposa Deianira sulla quale è 
riportato un oracolo. Secondo il responso la presa di Ecalia terminerà 
o con la morte dell’eroe, oppure segnerà la fine delle sue fatiche 
e l’inizio di una vita serena. Deianira è quindi profondamente in 
ansia e siccome lo sposo tarda a tornare si aspetta il peggio, che 
Eracle sia forse ormai morto. Lo scenario d’apertura del dramma 
invita immediatamente a riconoscere un parallelo strutturale tra 
la condizione di Eracle e quella di Odisseo. Di entrambi gli eroi si 
attende con preoccupazione il ritorno, e la prospettiva iniziale della 
tragedia, nella quale Deianira e il coro sono nell’incertezza totale 
rispetto al destino di Eracle, è assimilabile al modello dell’Odissea, 
in particolare alla Telemachia.32 Si possono però rintracciare delle 
spie lessicali precise, finora non rilevate dalla critica, che sembrano 
autorizzare a ritenere il modello odissiaco consapevolmente operante 
da parte di Sofocle. 

Il coro nella parodo dà voce in forma lirica alla situazione del 
prologo: l’ignoranza sulla sorte di Eracle e sul luogo in cui si trovi 
(vv. 40-1); l’attesa del ritorno dell’eroe, che si prolunga ormai da molti 
mesi (vv. 44-5); l’angoscia irrequieta di Deianira (vv. 28-9), e i suoi 
presentimenti che possa essere capitata qualche disgrazia (vv. 43, 46). 
Le giovani ragazze di Trachis che compongono il coro si oppongono 
però alla visione pessimistica della regina, e interpretano gli eventi 
in una chiave diversa, che lascia spazio alla speranza, e alla fiducia 
nel ritorno di Eracle sano e salvo. Il fulcro concettuale della parodo 
è infatti quello della consapevolezza dell’alternarsi di gioie e dolori 
che governa la vita umana, assimilato al ritmo cosmico dell’universo. 
Così cantano nella seconda antistrofe: (v. 126-8): ἀνάλγητα γὰρ οὐδ’ 
/ ὁ πάντα κραίνων βασιλεὺς / ἐπέβαλε θνατοῖς Κρονίδας «neppure Zeus 
Cronide, signore di tutte le cose, ha dato in sorte ai mortali una 
vita priva di dolori»; proseguendo con una suggestiva similitudine 
(vv. 129-31) ἀλλ’ ἐπὶ πῆμα καὶ χαρὰ / πᾶσι κυκλοῦσιν / οἷον ἄρ- / κτου 

31  Sul patronimico omerico Κρονίδης che designa Zeus al v. 168 cf. infra § 3.2.2.

32  Cf. Garner 1990, 100-1; Segal 1981, 81-2; Segal 1986, 57-8; Fowler 1999, 161-
5; Rodighiero 2002, 48-9; Rodighiero 2004, 145; Davidson 2003, 517-21; quest’ultimo 
giustamente osserva come «it is naturally in the earlier part of the Trachiniae, where 
interest is centered on Heracles’ absence, Deianeira’s unhappiness and Hyllus’ errand, 
that connections with the Odyssey are most palpable» (521). 



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 196
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

στροφάδες κέλευθοι «gioia (χαρά) e dolore (πῆμα) ruotano in circolo, 
come i percorsi roteanti della costellazione dell’Orsa». L’immagine 
simbolica usata dal coro è quindi quella della ‘ruota’ della fortuna:33 
dalla coscienza dell’alternanza della tyche deriva per le giovani 
coreute il sentimento della fiducia in un cambiamento positivo della 
sorte. Esse invitano Deianira a non torturarsi nell’attesa di Eracle, e 
a confidare che finalmente arrivi il giorno del ritorno dell’eroe e con 
esso la ritrovata serenità. 

Nella seconda strofe viene poi descritta la vita di Eracle oppressa 
dalle sue fatiche mortali. Il coro ha già immaginato l’eroe disperso 
tra gli «stretti del mare» nella prima strofe (v. 100: ποντίας αὐλῶνας),34 
e in questa seconda stanza ritorna con prepotenza l’immaginario 
marino all’interno di una elaborata e prolungata similitudine: 

πολλὰ γὰρ ὥστ’ ἀκάμαντος� στρ. β 
ἢ νότου ἢ βορέα τις
κύματ’ <ἂν> εὐρέι πόντῳ
βάντ’ ἐπιόντα τ’ ἴδοι, � 115
οὕτω δὲ τὸν Καδμογενῆ
τρέφει, τὸ δ’ αὔξει βιότου 
πολύπονον ὥσπερ πέλαγος
Κρήσιον· ἀλλά τις θεῶν
αἰὲν ἀναμπλάκητον Ἅι- � 120
δα σφε δόμων ἐρύκει.

Come spinte da Noto � str. 2
e Borea infaticabili 
molte onde nel vasto mare 
si vedono accavallarsi le une sopra � 115
le altre, così lui, il discendente 
di Cadmo, lo incalza e lo solleva 
la sua vita di molte sofferenze,

33  Il motivo metaforico della ‘ruota’ delle sorti umane è caro a Sofocle ed è presente 
anche in un altro frammento di sede incerta, dove essa viene paragonata in una 
similitudine parimenti suggestiva alle fasi attraverso le quali si volge il corso della 
luna (TrGF IV F 871, si tratta di un discorso di Menelao): ἀλλ’ οὑμὸς ἀεὶ πότμος ἐν πυκνῷ 
θεοῦ / τρόχῳ κυκλεῖται καὶ μεταλλάσσει φύσιν, / ὥσπερ σελήνης ὄψις κτλ, «il mio destino 
sempre si volge nella corsa rapida del dio, e cambia la sua natura come il volto della 
luna...», cf. Rodighiero 2000, 164, nota 39. Nel frammento (v. 2), come nella parodo (v. 
130), per definire il ciclo degli eventi occorre il medesimo verbo κυκλέω. 

34  Il significato dei vv. 100-1 ἢ ποντίας αὐλῶνας, ἢ / δισσαῖσιν ἀπείροις κλιθείς è 
controverso e ha dato adito a un cospicuo dibattito critico: secondo Lloyd-Jones le due 
immagini indicherebbero rispettivamente l’oriente e l’occidente (gli stetti del Mar Nero, 
il Ponto – leggendo Ποντίας αὐλῶνας – contrapposti alle colonne d’Ercole), mentre altri 
interpreta il mare (ποντίας αὐλῶνας) contrapposto alla terraferma (δισσαῖσιν ἀπείροις 
κλιθείς); per una disamina delle differenti esegesi possibili, e dei diversi tentativi di 
intervento testuale cf. Lloyd-Jones, Wilson 1990b; Davidson 1999.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 197
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

come il mare di Creta. 
Ma un dio, sempre, lo trattiene dalle � 120
dimore di Ade, salvo e indenne. 

L’esistenza di Eracle è contrassegnata da una sequela continua di 
ponoi (vv. 117-18: βιότου / πολύπονον), assimilabile al mare di Creta 
dove si succedono in sequenza le ondate. L’immagine dell’incalzarsi 
dei flutti sulla distesa marina nel suo perpetuo ondeggiare risale 
giocoforza già a Omero. Come rilevato da più parti, due passi 
dell’Iliade risultano particolarmente significativi rispetto alla 
descrizione sofoclea.35 In Il. 2.394-7, il boato degli Argivi che segue 
all’arringa di Agamennone in vista della battaglia, è paragonato al 
fragore delle onde che si infrangono su una scogliera sotto la spinta 
di Noto e di molteplici venti che soffiano in direzioni contrarie. In 
Il. 13.795-801, invece, l’immensa fiumana dei Troiani che segue i 
propri condottieri pronta ad affrontare lo scontro è equiparata ai 
venti impetuosi di una tempesta che si mescolano alle acque del mare 
causando un ribollire incalzante delle onde.

Entrambe le similitudini presentano l’immagine dell’accavallarsi 
dei flutti causato dalla spinta dei venti, come in Sofocle. Rispetto al 
primo paragone iliadico, il soffio incessante di Noto o Borea nella 
descrizione delle Trachinie (vv. 112-13: ἀκάμαντος / ἢ νότου ἢ βορέα) 
trova un preciso parallelo sia nella menzione di Noto (Il. 2.395), che 
nella descrizione della scogliera che non viene mai abbandonata 
dall’abbattersi delle onde sospinte dai venti (Il. 2.396-7: τὸν δ’ οὔ 
ποτε κύματα λείπει / παντοίων ἀνέμων).36 Per quanto riguarda in 
particolare l’immagine di Noto e Borea, che soffiano in direzioni 
opposte, Richard Jebb ipotizza che Sofocle avesse in mente proprio 
questa prima similitudine iliadica, in cui è descritto il contrapporsi 
di «venti diversi che si levano da una parte e dall’altra» (Il. 2.397: 
παντοίων ἀνέμων, ὅτ’ ἂν ἔνθ’ ἢ ἔνθα γένωνται).37

Per quanto concerne la seconda similitudine, invece, anch’essa 
presenta dei paralleli lessicali con i versi della parodo. Le ondate 
sono designate in Omero attraverso il nesso πολλὰ κύματα, spezzato 
in enjambement (Il. 13.797-8): la medesima iunctura occorre nel 
corale, separata da un ampio iperbato (vv. 112-14: πολλά… κύματ’). 
L’associazione dell’aggettivo con le onde si ritrova anche in Od. 8.232 

35  Cf. Jebb 1892, 21; Longo 1968, 70; Ferrari 1983, 38; Rodighiero 2004, 156-7.

36  Quest’ultima espressione risulta rilevante anche a livello grammaticale. Il genitivo 
παντοίων ἀνέμων è infatti genitivo soggettivo con funzione d’origine e dipende da 
κύματα in Omero: le onde sono «dei venti», nel senso che sono da essi sollevate. Allo 
stesso modo deve essere interpretato il genitivo sofocleo ai vv. 112-13 ἀκάμαντος ἢ νότου 
ἢ βορέα in dipendenza da κύματ’, anche sulla base di questo uso omerico, cf. il comm. 
ad loc. di Schneidewin, Nauck 1896 e Jebb 1892. 

37  Jebb 1892, 21 ad v. 112.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 198
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

κύμασιν ἐν πολλοῖσ’, qui impiegata da Odisseo a proposito del proprio 
logorante peregrinare per mare. Inoltre, l’espressione βάντ’ ἐπιόντα 
del canto e in particolare l’utilizzo del preverbio ἐπι- per indicare 
l’incalzarsi dei flutti, richiamano la locuzione omerica πρὸ μέν τ’ 
ἄλλ’, αὐτὰρ ἐπ’ ἄλλα (Il. 23.799). Si noterà, infine, come i versi 112-
15 della parodo occupati dalla similitudine siano costituiti da un 
periodo di kat’enoplion-epitriti, nel quale i primi tre cola sono formati 
da un hemiepes femminile e il quarto da un hemiepes maschile: la 
prolungata sequenza dattilica ricorda la cadenza esametrica dell’epica 
ed esprime anche a livello ritmico il susseguirsi delle ondate. 

Se l’intera immagine naturalistica dei venti e delle onde del 
mare rinvia ad analoghi paragoni dell’Iliade, nei versi della strofe 
si possono però anche rintracciare riusi precisi di fraseologia 
dell’Odissea. Il caso più eclatante è il nesso al v. 114 εὐρέι πόντῳ 
che costituisce un chiaro omerismo, la ripresa dell’identica clausola 
odissiaca attestata sei volte nel poema. Rilevante è anche il dato 
metrico: nel colon sofocleo κύματ’ <ἂν> εὐρέι πόντῳ, costituito da un 
hemiepes femminile, la iunctura consta di un adonio ed è inserita 
in posizione clausolare, la medesima scansione e collocazione che 
riveste nell’epos dopo la dieresi bucolica. Il nesso appare a prima 
vista ornamentale, e così è interpretato dai commentatori che lo 
segnalano,38 come riuso di una tessera epica tradizionale nella 
descrizione dei marosi, metafora dei travagli di Eracle. Bisogna però 
considerare alcuni fattori contestuali, che permettono di cogliere 
delle relazioni più sottili con il modello omerico da un punto di vista 
intertestuale. Innanzitutto, la formula è odissiaca; inoltre, delle sei 
attestazioni nel poema cinque sono in relazione diretta con Odisseo.39 
Nel XII canto il nesso è impiegato due volte all’interno di un discorso 
diretto dello stesso protagonista durante gli apologoi, in due passi in 
cui racconta le proprie peregrinazioni per mare (Od. 12.293, 401: si 
tratta dell’episodio dell’isola di Helios). 

Negli altri tre luoghi, invece, la clausola riguarda esplicitamente 
Odisseo in qualità di naufrago. In Od. 1.197 Atena rivela a Telemaco 
che il padre è vivo, ma vaga ramingo sul mare: ἀλλ’ ἔτι που ζωὸς 
κατερύκεται εὐρέϊ πόντῳ «ancora vivo, da qualche parte, è trattenuto 
sul vasto mare». Nel quarto canto Proteo, interrogato da Menelao 
sulla sorte degli Achei di ritorno da Troia, riferisce che due eroi sono 

38  Longo 1968, ad loc.; Easterling 1982, ad loc. si limitano rispettivamente a segnalare 
«clausola odissiaca» e «the phrase is Homeric»; Jebb 1892, ad loc. e Davies 1991 ad 
loc. rimarcano la costruzione poetica del dativo locativo, senza dire nulla sulla ripresa 
omerica, ignorata anche da Campbell 1881 e Rodighiero 2004, oltre che nella trattazione 
del passo in Ferrari 1983, 37-40. 

39  Il nesso è attestato, sempre in clausola, anche in Hes. Op. 507 e in H. Hom. Ap. 
3.318; in Od. 24.118 e Il. 6.291 si ritrova la clausola εὐρέα πόντον. In Il. 9.72 il medesimo 
nesso in accusativo occorre in corpo di verso. 



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 199
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

morti mentre «uno solo ancora vivo, da qualche parte, è trattenuto 
sul vasto mare» (Od. 4.498: εἷς δ’ ἔτι που ζωὸς κατερύκεται εὐρέϊ πόντῳ); 
di quest’ultimo non viene però detto di più, con effetto di suspense, 
mentre il vecchio del mare narra poi le vicende e la morte di Aiace 
Oileo e di Agamennone. Al termine del racconto di Proteo, Menelao 
chiede espressamente chi sia il terzo eroe ancora disperso (Od. 
4.551‑2): σὺ δὲ τρίτον ἄνδρ’ ὀνόμαζε, / ὅς τις ἔτι ζωὸς κατερύκεται εὐρέϊ 
πόντῳ «tu dimmi il nome del terzo, che vivo, ancora è trattenuto 
da qualche parte sul vasto mare». Come si vede, nei tre passi la 
clausola compare in un emistichio formulare ζωὸς κατερύκεται εὐρέϊ 
πόντῳ. La formula, inoltre, indica sempre da parte di chi la pronuncia 
(Atena e Proteo) che Odisseo è ancora vivo, come segnala con forza il 
predicativo ζωός, in risposta all’ansia sulla sorte dell’eroe (Telemaco 
e Menelao). Infine, tutti e tre i luoghi occorrono nella sezione iniziale 
del poema, la Telemachia.

Si può quindi constatare come il nesso εὐρέι πόντῳ ripreso da Sofocle 
non sia ‘neutro’, ma connoti nell’Odissea eminentemente Odisseo nella 
dimensione di naufrago errabondo sul «vasto mare».40 Ciò consente 
di avvalorare l’analogia tra la sorte dell’eroe e quella di Eracle nella 
sequenza iniziale delle Trachinie. Il parallelo intertestuale, però, 
indica anche che Eracle, come Odisseo, è ancora vivo, e in questo 
modo conferma la prospettiva ottimistica abbracciata dal coro nella 
parodo. 

Nei versi della seconda strofe del canto si possono individuare 
d’altronde anche altre eco espressamente odissiache che corroborano 
il raffronto tra i due eroi, in particolare le espressioni πολλά… κύματ’ 
«molte onde» (vv. 112-14) e βιότου / πολύπονον «vita di molte sofferenze» 
(vv. 117-18). Il composto πολύπονος, incastonato al centro della stanza, 
attraverso il primo membro πολυ-, definisce la vita di Eracle come 
una ‘sequela di fatiche’, e nello stesso tempo ribadisce l’assimilazione 
dei tormenti dell’eroe all’incessante fluttuare delle onde del mare 
con le quali si apre la stanza, richiamando i πολλά… κύματ’ d’inizio 
strofe. Il rinvio a Odisseo, l’eroe per eccellenza «molto errante» per 
mare e «dai molti patimenti», sembra implicito, a cominciare da un 
luogo privilegiato, il proemio del poema (Od. 1.1-4): Ἄνδρα… ὃς μάλα 
πολλὰ / πλάγχθη […] / πολλὰ δ’ ὅ γ’ ἐν πόντῳ πάθεν ἄλγεα ὃν κατὰ θυμόν 
«L’uomo… che molto / errò… / e per mare molti dolori soffrì in cuor 
suo». I πολλά… κύματ’, metafora dei travagli di Eracle, rievocano i 
πολλά… ἄλγεα di Odisseo, il quale li sperimenta ἐν πόντῳ «in mare». 
E si è visto come in Od. 8.232 l’espressione κύμασιν ἐν πολλοῖσ’ sia 
usata proprio dall’eroe per descrivere i concreti flutti marini, teatro 
del suo vagabondare per mare. Mentre il composto πολύπονος (non 

40  L’incertezza del peregrinare dell’eroe sui flutti è inoltre evidenziata, sia nelle 
parole di Atena che di Proteo, dall’avverbio indefinito που «da qualche parte».



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 200
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

omerico, attestato a partire da Pindaro e Eschilo e frequente in 
tragedia) è d’altronde facile memoria di epiteti fortemente connotati 
nell’Odissea quali πολύτλας, πολυτλήμων, πολύτροπος, quest’ultimo 
anch’esso impiegato emblematicamente a partire dal proemio del 
poema.41

Rispetto all’emistichio odissiaco ζωὸς κατερύκεται εὐρέϊ πόντῳ, 
inoltre, si può forse individuare anche un ulteriore richiamo. Proprio 
al termine della similitudine del ‘mare di sventure’, il coro chiude 
la stanza con un’affermazione di segno positivo, ricordando come 
finora Eracle sia stato costantemente protetto dalla morte, poiché 
un dio lo storna sempre dalla casa di Ade (vv. 119-21): ἀλλά τις 
θεῶν / αἰὲν ἀναμπλάκητον Ἅι- / δα σφε δόμων ἐρύκει «ma un dio, sempre, 
lo trattiene dalle dimore di Ade, salvo e indenne». Al composto 
κατερύκεται del verso odissiaco corrisponde nella parodo il verbo 
semplice ἐρύκει: Odisseo è trattenuto sul mare, quindi è in costante 
pericolo ma ancora in vita, mentre un dio trattiene – cioè salva – 
Eracle dal discendere nell’Ade. Se Sofocle aveva in mente l’emistichio 
dell’Odissea, sembra averlo sfruttato anche nell’uso del verbo ἐρύκω.42 
In questo senso risulta pregnante anche la designazione della morte 
attraverso la metafora delle ‘case di Ade’: Ἅιδα… δόμων. L’espressione 
rinvia a una serie di locuzioni omeriche in cui la morte è indicata 
come il ‘discendere, giungere, trovarsi nella dimora di Ade’. Si potrà 
ricordare l’emistichio formulare δῦναι (ἔδυν) δόμον Ἄϊδος εἴσω (3× Il., 
H. Hom. Ven. 5.153), e le frequenti formule con cui l’oltretomba è 
designato come ‘casa/case di Ade’, quali δόμον Ἄϊδος (10× Hom.), e εἰν 
Ἀΐδαο δόμοισιν (9× Hom.). In particolare rispetto a Odisseo, sull’eroe 
lontano da innumerevoli anni da Itaca grava più volte nell’Odissea 
il dubbio che egli sia morto, e in tre casi per esprimere questa 
incertezza il poeta adotta il distico formulare ἤ που ἔτι ζώει καὶ ὁρᾷ 
φάος ἠελίοιο, / ἦ ἤδη τέθνηκε καὶ εἰν Ἀΐδαο δόμοισι, nel quale ricorre 
proprio il nesso εἰν Ἀΐδαο δόμοισι.43

41  È significativo che questi stessi moduli odissiaci relativi ai ‘molti’ patimenti di 
Odisseo sembrano rievocati dallo stesso Eracle a proposito delle sue ‘molte’ fatiche, 
all’inizio della rhesis dell’eroe nell’esodo (vv. 1046-7): ὦ πολλὰ… κακά, / μοχθήσας ἐγώ 
«Ahimè così tanti dolori… ho sopportato», su cui cf. la fine analisi di Pattoni 2000, 117-18.

42  Il verbo è già omerico: per un significato simile a quello della parodo, ‘stornare, 
proteggere da’, cf. il distico formulare τάχα δ’ αὐτῷ / ἦλθε κακόν, τό οἱ οὔ τις ἐρύκακεν 
ἱεμένων περ «su di lui / piombò la sventura, che nessuno poté evitare, pur volendo» (Il. 
15.449-50 = 17.291-2). 

43  In Od. 4.833-4 Penelope chiede alla sorella apparsale in sogno, che le sembra forse 
essere un dio e che infatti è un simulacro inviato da Atena, se lo sposo sia ancora vivo o 
meno; in Od. 20.207-8 si tratta dell’indecisione di Filezio sulle sorti di Odisseo; infine, 
in Od. 24.263-4 (dove il distico appare in forma lievemente ridotta) lo stesso eroe, sotto 
mentite spoglie, si finge un antico ospite di Odisseo e chiede al padre Laerte se il figlio 
sia vivo o morto.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 201
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

Di norma queste locuzioni presentano in Omero l’idea della 
morte o come discesa44 o come permanenza nell’Ade. Non si dà 
mai un caso, cioè, come quello della parodo delle Trachinie, in 
cui la formula omerica ‘casa di Ade’ indichi lo scampare alla – o il 
trattenere qualcuno dalla – morte. Nella sua visione positiva il coro 
reimpiega dunque uno stilema omerico attraverso un uso innovativo, 
per indicare che Eracle è sì disperso, ma ancora vivo. Il rinvio a 
questa fraseologia tradizionale dell’epica non poteva però passare 
inosservato al pubblico, e vela l’espressione del coro di una risonanza 
ambigua, opposta alla prospettiva fiduciosa e ottimista delle coreute. 
Le giovani trachinie, infatti, non sono consapevoli della fine tragica 
che attenderà Eracle. Dopo la descrizione dei suoi incessanti 
travagli, ricordando come un dio ha finora salvato l’eroe, esprimono 
la convinzione che l’aiuto divino anche questa volta non verrà 
meno, e che egli rientrerà a Trachis. La metafora della ‘casa di Ade’ 
tradisce però ironicamente che la persuasione espressa dalle coreute 
sulla salvezza garantita da un dio è mal riposta: a Trachis Eracle, 
allorché vi giungerà, troverà finalmente proprio la morte paventata 
da Deianira, e sarà veramente un dio, Zeus stesso, a decretare tale 
destino per l’eroe. L’ironia emerge con chiarezza se si pensa come 
sarà lo stesso Eracle, nel finale del dramma, a desiderare lui stesso 
di ‘scendere nell’Ade’ per essere liberato dagli atroci tormenti causati 
dalla nosos, allorché invocherà direttamente il dio dei morti divenuto 
per lui ora paradossalmente ‘dolce’ (vv. 1041-43): ὦ Διὸς αὐθαίμων, ὦ 
γλυκὺς Ἅιδας / εὔνασον εὔνασόν μ’ / ὠκυπέτᾳ μόρῳ τὸν μέλεον φθίσας «O 
fratello di Zeus, o dolce Ade, accoglimi nel tuo sonno, addormentami, 
annientando l’infelice con una rapida morte».

All’altezza della parodo il modello del ritorno di Odisseo viene 
tuttavia presentato in una chiave positiva e ben augurante. Secondo 
le giovani coreute, infatti, Eracle rientrerà sano e salvo a Trachis. 
Così esse sperano e così invitano Deianira a sperare: ἐλπίς è parola 
chiave nel canto, e ritorna sia nella seconda antistrofe, proprio prima 
della similitudine della ‘ruota della fortuna’, in cui il coro disapprova 
energicamente l’atteggiamento pessimista della regina (vv. 124-26: 
φαμὶ γὰρ οὐκ ἀποτρύειν / ἐλπίδα τὰν ἀγαθὰν / χρῆναί σ’ «io protesto: non 
devi lasciare che una buona speranza si consumi»), che nell’invito 
finale a Deianira nell’epodo, dopo aver dichiarato la legge universale 
del cambiamento della sorte per i mortali e prima dell’appello 
conclusivo a Zeus che suggella la parodo (vv. 136-7: ἃ καὶ σὲ τὰν 
ἄνασσαν ἐλπίσιν λέγω / τάδ’ αἰὲν ἴσχειν «io dico che anche tu, regina, 
devi serbare sempre saldo tutto ciò, nelle tue speranze». Il polo della 

44  Oltre al verbo δύω, impiegato nel nesso formulare δῦναι (ἔδυν) δόμον Ἄϊδος εἴσω, 
cf. anche Il. 14.457 κατίμεν δόμον Ἄϊδος εἴσω, Od. 23.252 κατέβην δόμον Ἄϊδος εἴσω, Il. 
20.336 δόμον Ἄϊδος εἰσαφίκηαι, Od. 11.150, 627 ἔβη δόμον Ἄϊδος εἴσω.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 202
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

prospettiva del coro è sicuramente quello della χαρά.45 Il seguito della 
tragedia smentirà tuttavia le premesse, e al ricongiungimento che 
suggella l’epos tra Penelope e Odisseo si opporrà la mutua distruzione 
di Deianira e Eracle, destinati a non incontrarsi mai di persona e fonte 
di πῆμα l’uno per l’altra: l’immagine metaforica di Eracle ‘trattenuto 
dalle dimore di Ade’, proprio in virtù delle risonanze omeriche che 
presenta, come si è visto sembra tuttavia già alludere alla peripeteia 
che attende il destino dell’eroe.46

Si è visto come la gnome del coro sul volgersi ciclico di gioie e 
sofferenze nel corso della vita umana sia espresso attraverso il 
paragone con la costellazione dell’Orsa. Anche il motivo del cammino 
circolare dell’Orsa è tradizionale a partire da Omero (in tragedia cf. 
Eur. Ion 1154), dove occorre per due volte all’interno di un tristico 
formulare, in Il. 18.487-9 = Od. 5.273-5: Ἄρκτόν… / ἥ τ’ αὐτοῦ στρέφεται… 
/ οἴη δ’ ἄμμορός ἐστι λοετρῶν Ὠκεανοῖο. L’Orsa «si volge su se stessa (lett. 
nello stesso luogo)» (αὐτοῦ στρέφεται) e, dal momento che è sempre 
visibile all’orizzonte e non tramonta mai, essa, tra le costellazioni, «è 
la sola che non ha parte dei bagni di Oceano». Risulta particolarmente 
significativo, rispetto ai due luoghi omerici, l’aggettivo στροφάδες che 

45  Cf. Holt 1987, 208; Esposito 1997, 23. Gardiner 1987, 121 nota come la fiducia 
delle coreute sia in armonia con la loro giovane età; entrambi i fattori – confidenza e 
giovinezza – contrastano con il carattere ansioso e cauto di Deianira, donna matura e 
sposata. Sul sentimento di costante paura che connota Deianira vedi Winnginton-Ingram 
1980, 75-6 e Di Benedetto 1983, 146-9. In generale sull’eroina sofoclea, «l’anima di donna 
più profonda che abbia mai calcato la scena ateniese» («die innigste Frauenseele, die 
Athens Bühne beschritten hat», Rohde, 1932, 237 = Rohde 2006, 455-6) fondamentali 
rimangono le interpretazioni di Perrotta 1935, 472-525 e di Easterling 1968 e 1982 
passim, e si vedano più di recente, oltre a Hall 2009 e Gregory 2023, le penetranti 
analisi di Allen-Hornblower 2016, 94-170, in particolare 98-117, 149-58. La centralità 
di Deianira nelle Trachinie, alla quale «va tutto l’interesse e la pietà del lettore, come 
del poeta» (Perrotta 1935, 472), trova d’altronde concorde la quasi totalità della critica 
sofoclea. Dimostrazione ne è anche la resa in lingue moderne del titolo, dove al posto 
della traduzione letterale del greco Τραχινίαι, poco perspicuo se non oscuro per il 
largo pubblico, traduttori e editori optano talora per intitolare all’eroina il dramma, 
cf. la soluzione di compromesso adottata da G. Murray nella sua edizione intitolata The 
Wife of Heracles (Murray 1947) e il semplice e inequivoco Deianeira nella recentissima 
traduzione di O. Taplin (2020). Di quest’ultimo significativo il commento sulla propria 
scelta (105): «I had also considered The Wife of Heracles, The Death of Heracles, and even 
The Shirt of Nessus, but the title Deianeira reflects the way that, while she herself defines 
her role as the hero’s spouse, she is ultimately a more powerful tragic figure than he is».

46  Sul modello odissiaco rispetto alle Trachinie – dramma del nostos come l’Odissea 
è un epos del ritorno – e in particolare sui paralleli tra i due nuclei familiari Odisseo/
Penelope/Telemaco e Eracle/Deianira/Illo cf. Garner 1990, 100-2; Segal 1981, 81-2, 98; 
Segal 1986, 57-8; Ferrari 1988; Fowler 1999, 161-5; Rodighiero 2002, 48-9; Davidson 
2003; Beer 2004, 87; Liapis 2006; Kratzer 2013 e Gregory 2023, 88-91; per ulteriori 
echi odissiaci in relazione a Eracle rispetto a Odisseo cf. Pattoni 2000. L’altro nostos 
che fa da sinistro contraltare allusivo nella tragedia è quello di Agamennone presso 
Clitennestra nell’Orestea di Eschilo, nel quale, oltre che il parallelo tra le due coppie di 
sposi e Illo/Oreste, agisce anche quello ominoso tra Cassandra e Iole; su questo modello 
tragico cf. Kapsomenos 1963, 39-107; Garner 1990, 103-10 e Mattison 2015.



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

Lexis Supplementi | Supplements 20 203
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

Sofocle utilizza nell’espressione οἷον ἄρ- / κτου στροφάδες κέλευθοι (vv. 
130-1) per designare i sentieri circolari dell’Orsa: è possibile, infatti, 
che il poeta avesse in mente proprio il verbo omerico στρέφεται.47 Ne 
può essere una riprova il fatto che l’aggettivo στροφάς nella letteratura 
classica è attestato unicamente in Sofocle, in questo luogo delle 
Trachinie, e rappresenta molto probabilmente un primum dictum 
sofocleo. Nel passo dell’Odissea si tratta di Odisseo che salpa da Ogigia 
e regola la propria rotta osservando nel cielo, oltre alle Pleiadi e Boote, 
anche l’Orsa, che Calipso gli ha consigliato di tenere a sinistra durante 
la navigazione verso Itaca. Richard Garner ipotizza che la metafora 
sofoclea possa essere stata ispirata proprio da questo passo odissiaco, 
rinviando allusivamente al ritorno di Eracle a Trachis, che viene 
atteso nel dramma.48 Il raffronto individuato da Garner costituisce 
un ulteriore indizio che Sofocle potesse rifarsi al modello di Odisseo 
naufrago durante il travagliato nostos verso la patria nella sequenza 
iniziale dell’Odissea, come si è cercato di argomentare a proposito 
del recupero di fraseologia formulare odissiaca nela seconda strofe 
della parodo. 

Come nel caso della similitudine di ascendenza epica che 
descrive l’accavallarsi delle onde, anche il paragone con il ciclo della 
costellazione dell’Orsa, da un lato, descrive icasticamente il Leitmotiv 
dell’alternarsi della sorte, dall’altro, attraverso un’immagine naturale 
lo iscrive nel più ampio orizzonte del ciclo del cosmo, cui anche gli 
eventi umani sono subordinati. Infine, andrà rilevato come nei versi 
immediatamente precedenti il colorito omerico sia anticipato dalla 
menzione di Zeus attraverso il patronimico tipicamente omerico 
Cronide (v. 128): Κρονίδας. 

Dopo l’immagine dei sentieri dell’Orsa che chiude l’antistrofe, 
l’epodo si apre nuovamente con il tema del mutare della fortuna (vv. 
132-5):

μένει γὰρ οὔτ’ αἰόλα � ἐπ.
νὺξ βροτοῖσιν οὔτε κῆ-
ρες οὔτε πλοῦτος, ἀλλ’ ἄφαρ 
βέβακε, τῷ δ’ ἐπέρχεται �  
χαίρειν τε καὶ στέρεσθαι. � 135

Non rimangono, infatti, né la notte
trapunta di stelle per i mortali, né i mali
né i beni, ma d’improvviso in un istante 
sono dileguati, e a un altro già tocca in sorte
di gioire e di essere privati di quelle gioie.

47  Cf. Easterling 1982, 91 ad loc.

48  Garner 1990, 101



Scavello
3.1 • Trachinie: parodo (vv. 94-140)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 204
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 181-204

La notte screziata, così come le pene e le ricchezze, non restano 
ma a un certo punto, d’improvviso, dileguano. Nell’espressione 
ἄφαρ βέβακε (vv. 134-5) la velocità del trascorrere inaspettato della 
fortuna è indicato dall’avverbio ἄφαρ ‘all’improvviso, velocemente’. 
Esso rappresenta un lemma omerico (18× Il., 16× Od.), attestato di 
rado nella lirica e in tragedia.49 

In Sofocle l’avverbio occorre solo nelle Trachinie, per quattro volte, 
significativamente in ogni corale del dramma, eccetto il secondo 
stasimo. Nel primo stasimo ritorna ancora nella chiusa del canto ai 
vv. 529-30: κἀπὸ ματρὸς ἄφαρ βέβαχ’, / ὥστε πόρτις ἐρήμα. L’espressione 
ἄφαρ βέβαχ’ è la medesima della parodo, ed è riferita a Deianira 
quale ‘solitaria giovenca’ che, dopo l’aggiogamento del matrimonio, 
abbandona per sempre la dimora della madre (su cui vd § 3.2.4). 
Anche qui è messo in evidenza un mutamento repentino, quello tra 
la stagione della gioventù e la vita di sposa: l’avverbio sancisce il 
cambiamento totale che nell’esperienza femminile rappresentano 
le nozze e che costituisce un motivo costante nelle riflessioni della 
protagonista (cf. vv. 27-30, 149-50). 

Il lemma compare poi nell’incipit del terzo stasimo ai vv. 821-2: ἴδ’ 
οἷον, ὦ παῖδες, προσέμειξεν ἄφαρ / τοὔπος τὸ θεοπρόπον ἡμῖν. L’avverbio 
esprime qui l’improvvisa comprensione da parte del coro del vero 
significato degli oracoli riguardo la fine delle sofferenze dell’eroe: 
in questo caso il capovolgimento della sorte, quanto mai imprevisto, 
viene a coincidere con la morte stessa di Eracle, e l’avverbio sanziona 
anche il divario tra la conoscenza umana e l’onniscenza divina, che si 
esprime nell’ambiguità delle predizioni oracolari.50 Infine, l’avverbio 
occorre nel quarto stasimo dove è riferito all’imminente arrivo di 
Eracle in preda ai tormenti della nosos e alla paura del coro, che 
si sente morire alla sola idea della visione improvvisa dell’eroe 
(vv. 957-8): μὴ ταρβαλέα θάνοιμι / μοῦνον εἰσιδοῦσ’ ἄφαρ (su cui vedi 
§ 3.5.1). In tutti e quattro i passi l’avverbio rappresenta una voce del 
registro alto, come dimostra l’uso sempre in lyricis, e contribuisce a 
rilevare un tema centrale nella tragedia, il trascorrere inaspettato 
e repentino della fortuna.51 

49  Nei lirici l’avverbio è testimoniato solo in Theogn. 1.716 e in Pindaro (e.g. Nem. 
1.40, 10.63); nei tragici ricorre come hapax sia in Eschilo (Pers. 469) che in Euripide 
(IT 1273).

50  Cf. Esposito 1997, 27 e la trattazione specifica al § 3.4.1.

51  Cf. Cuny 2007, 360: «l’adverbe rend compte de la brutalité avec laquelle s’opèrent 
les retournements de fortune», cui si rinvia in generale rispetto al tema dell’instabilità, 
sia della sorte che delle relazioni umane, nei drammi sofoclei (352-77); sul tema del 
mutamento nell’Aiace si vedano anche Cairns 2006 e Murnaghan 2023, 55-7.



Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/008

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

205

3.2	 Trachinie: primo stasimo  
(vv. 497-530)
La violenza di eros  
e la tragicità della bellezza

Prospetto degli omerismi del primo stasimo delle Trachinie

μέγα τι σθένος ἁ Κύπρις· ἐκφέρεται νίκας 
ἀεί.� στρ.
καὶ τὰ μὲν θεῶν
παρέβαν, καὶ ὅπως Κρονίδαν ἀπάτασεν οὐ λέγω � 500 
οὐδὲ τὸν ἔννυχον Ἅιδαν, 
ἢ Ποσειδάωνα τινάκτορα γαίας·
ἀλλ’ ἐπὶ τάνδ’ ἄρ’ ἄκοιτιν
<τίνες> ἀμφίγυοι κατέβαν πρὸ γάμων,
τίνες πάμπληκτα παγκόνιτά τ’ ἐξ- � 505
 ῆλθον ἄεθλ’ ἀγώνων;

ὁ μὲν ἦν ποταμοῦ σθένος, ὑψίκερω 
τετραόρου� ἀντ.
φάσμα ταύρου,
Ἀχελῷος ἀπ’ Οἰνιαδᾶν, ὁ δὲ Βακχίας ἄπο � 510

Sommario  3.2.1 La potenza invincibile e ingannevole di Afrodite (v. 500). – 3.2.2 
Poseidone: un nuovo sintagma omerizzante (v. 502). – 3.2.3 Eracle e Acheloo: uno scontro 
tumultuoso e abusiones omeriche (vv. 504, 507-8, 511-14, 518). – 3.2.4 L’omerica ‘tragica’ 
bellezza di Deianira (v. 523).

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/008&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 206
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

ἦλθε παλίντονα Θήβας
τόξα καὶ λόγχας ῥόπαλόν τε τινάσσων,
παῖς Διός· οἳ τότ’ ἀολλεῖς
ἴσαν ἐς μέσον ἱέμενοι λεχέων· � 515
μόνα δ’ εὔλεκτρος ἐν μέσῳ Κύπρις 
ῥαβδονόμει ξυνοῦσα.

τότ’ ἦν χερός, ἦν δὲ τό- � ἐπ.
ξων πάταγος, 
ταυρείων τ’ ἀνάμιγδα κεράτων· 
ἦν δ’ ἀμφίπλεκτοι κλίμακες, ἦν δὲ μετώ- � 520
πων ὀλόεντα
πλήγματα καὶ στόνος ἀμφοῖν. 
ἁ δ’ εὐῶπις ἁβρὰ
τηλαυγεῖ παρ’ ὄχθῳ
ἧστο τὸν ὃν προσμένουσ’ ἀκοίταν. � 525
†ἐγὼ δὲ μάτηρ μὲν οἷα φράζω·†
τὸ δ’ ἀμφινείκητον ὄμμα νύμφας
ἐλεινὸν ἀμμένει <τέλος>·
κἀπὸ ματρὸς ἄφαρ βέβαχ’,
ὥστε πόρτις ἐρήμα. � 530

Legenda:
-voci in grassetto: omerismi a livello lessicale.
-voci in grassetto e sottolineate: omerismi che presentano una risemantizzazione 
o una variazione originale oppure coni sofoclei su modelli omerici.
-voci sottolineate: espressioni o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, tematiche o 
similitudini omerici.

3.2.1	 La potenza invincibile e ingannevole di Afrodite  
(v. 500) 

Il primo stasimo della tragedia si apre con la celebrazione 
dell’onnipotenza di Afrodite (v. 497: μέγα τι σθένος ἁ Κύπρις· ἐκφέρεται 
νίκας ἀεί).1 Alla forza inoppugnabile della dea sono sottomesse anche 
le tre divinità cui spetta la sovranità sul cosmo, Zeus Poseidone e 

1  Sui problemi interpretativi che il verso pone (in particolare se considerare μέγα 
τι σθένος apposizione di Κύπρις o, invece, predicato nominale con copula sottintesa e 
intervenire sul testo ponendo un punto in alto dopo σθένος come proposto da Wakefield 
e adottato da Lloyd-Jones, Wilson) si vedano Ferrari 1983, 43-4; Stinton 1990, 221-3; 
Davidson 1987. Sull’elusività tipicamente sofoclea della frase cf. Budelmann 2000, 46-7.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 207
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

Ade.2 Il coro tralascia intenzionalmente di raccontare in modo più 
dettagliato l’influenza di Afrodite sugli dèi: essi sono solo menzionati 
attraverso il modulo della Priamel per dare risalto a quello che sarà 
il vero oggetto del canto: lo scontro tra Eracle e Acheloo per la mano 
di Deianira. Tuttavia, per quanto fuggevole, la loro menzione è 
significativa per dare risalto a uno dei temi centrali di questo canto 
e dell’intero dramma, quello della potenza di eros. 

La prima divinità evocata brevemente nella Priamel è Zeus (v. 
500): καὶ ὅπως Κρονίδαν ἀπάτασεν οὐ λέγω «e come il Cronide ingannò 
non dirò». Il riferimento al potere ingannatore di Afrodite nei 
confronti di Zeus non può non rievocare il celebre episodio omerico 
della Διὸς ἀπάτη del 14 canto dell’Iliade (Il. 14.153-353), in cui Era per 
sedurre il divino consorte fa ricorso all’aiuto della stessa Afrodite (Il. 
14.187-224). La sposa di Zeus chiede alla dea di donarle il potere del 
desiderio, e le si rivolge decretando proprio la potenza universale di 
Afrodite celebrata anche nello stasimo, che domina sia i mortali che 
gli immortali (Il. 14.198-9): σὺ πάντας / δαμνᾷ ἀθανάτους ἠδὲ θνητοὺς 
ἀνθρώπους. Afrodite consegna allora a Era la sua fascia magica, 
dove si trovano i θελκτήρια πάντα, «tutti gli incanti» (Il. 14.215): 
indossandola, Era potrà sedurre agevolmente Zeus. 

L’exemplum mitico di Zeus che cade vittima dell’adescamento 
di Era propiziato da Afrodite nell’Iliade, benché soltanto alluso 
fuggevolmente attraverso la praeteritio dalle coreute, inaugura lo 
stasimo nel segno del potere subdolo e incantatore dell’eros. La 
passione erotica per Deianira è infatti il movente che spinge Eracle 
e Acheloo ad affrontarsi, e il motivo della potenza incontrastabile del 
sentimento amoroso è stato dominante nel corso del primo episodio. 
La forza irresistibile dell’eros è emersa in particolare nelle riflessioni 
di Deianira rispetto alla nuova infatuazione di Eracle per Iole, 
allorché l’eroina si dice ben consapevole che, di fronte a Eros, non 
solo combattere «come un pugile» non è possibile ma è azione da folli 
(vv. 441-2): Ἔρωτι μέν νυν ὅστις ἀντανίσταται / πύκτης ὅπως ἐς χεῖρας, 
οὐ καλῶς φρονεῖ «Chiunque si oppone a Eros, come se si potesse fare 
a pugni con lui, sragiona».3 Inoltre, anche il tema dell’incanto della 
potenza amorosa è già emerso nel primo episodio quando il nunzio 

2  La distribuzione canonica del cosmo tra i tre regni di Zeus, Poseidone e Ade, 
rispettivamente cielo, mare e tenebre dei morti (la terra e l’Olimpo sono invece ‘zone 
franche’), su ognuno dei quali il dio preposto esercita un dominio assoluto, è sanzionata 
per la prima volta dallo stesso Poseidone in Il. 15.189-93.

3  L’onnipotenza della passione amorosa, per limitarsi a Sofocle, è tema centrale del 
terzo stasimo dell’Antigone, che si configura come un vero e proprio inno a Eros – dove 
nella chiusa del canto, come nell’incipit in questo stasimo delle Trachinie, Afrodite è 
«invicibile» (vv. 799-800): ἄμαχος γὰρ ἐμπαί- / ζει θεὸς Ἀφροδίτα –, del cosiddetto ‘inno 
ad Afrodite’ preservato in TrGF IV F 941 (su cui cf. Pattoni 2003 e Coo 2011), e di un 
frammento della perduta Fedra (TrGF IV F 684, su cui cf. Sommerstein, Talboy 2006, 
248-317; Sommerstein 2020, 64-5).



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 208
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

rivela a Deianira il racconto di Lica al suo arrivo in città. L’araldo 
ha narrato alla folla come la vera ragione per cui la città di Ecalia 
è stata abbattuta da Eracle sia esclusivamente la passione dell’eroe 
per Iole, instillatagli dalla potenza ammaliatrice di Eros (vv. 354-5): 
τήν θ’ ὑψίπυργον Οἰχαλίαν, Ἔρως δέ νιν / μόνος θεῶν θέλξειεν αἰχμάσαι 
τάδε «a conquistare la turrita Ecalia, Eros / solo tra gli dei lo ha 
spinto adescandolo a quest’impresa». Alla prerogativa dell’ἀπάτη e ai 
θελκτήρια πάντα di Afrodite dell’Iliade corrispondono l’ἀπατᾶν della dea 
e lo θέλγειν di Eros nel dramma. Il motivo dell’‘incantamento’ assumerà 
tinte sempre più fosche nel seguito della tragedia: i filtri magici di 
Nesso saranno definiti θέλκτροισι nel secondo episodio (v. 585), e 
alla tragica scoperta dell’inganno del Centauro Deianira esclamerà 
ἔθελγέ μ’ nel terzo episodio (v. 710:).4 L’uso del verbo ἀπάτασεν nello 
stasimo trova inoltre un parallelo più preciso: in Il. 14.33 Zeus stesso, 
dopo aver riconosciuto di essere stato preda dell’inganno di Era, si 
rivolge infatti alla sposa con le parole καί μ’ ἀπάτησας.5 Rispetto a un 
possibile rinvio all’episodio iliadico andrà notato, infine, come Zeus 
sia designato nel corale attraverso il patronimico Κρονίδης, secondo 
un uso tipicamente epico-omerico.6

3.2.2	 Poseidone: un nuovo sintagma omerizzante (v. 502)

Sofocle si serve dell’hapax τινάκτορα per caratterizzare la figura 
di Poseidone nell’espressione Ποσειδάωνα τινάκτορα γαίας (v. 502).7 
Prima di analizzare la iunctura τινάκτορα γαίας andrà rilevato come 
l’accusativo Ποσειδάωνα presenti la forma non contratta epico-
omerica. Questa delle Trachinie rappresenta l’unica attestazione non 
contratta per Ποσειδῶν non solo in Sofocle,8 ma all’interno dell’intero 
corpus dei tragici. È questa una prima spia del colorito epicizzante 
dell’espressione con cui è presentato Poseidone. 

4  Cf. Biggs 1966, 230

5  Cf. Pontani 1949, 235.

6  Per un elenco delle occorrenze dell’epiteto in relazione a Zeus in Omero cf. Dee 
1994, 62-3. Il patronimico Κρονίδης è attestato in Sofocle solo due volte, entrambe 
nelle Trachinie, e sempre in lyricis. Il lemma, come si è visto, era già comparso nella 
parodo, nella solenne presentazione di Zeus come onnipotente dispensatore di gioie e 
dolori agli uomini (vv. 126-8): ἀνάλγητα γὰρ οὐδ’ / ὁ πάντα κραίνων βασιλεὺς / ἐπέβαλε 
θνατοῖς Κρονίδας. Il patronimico è raro in tragedia: mai attestato in Eschilo, ricorre 
in Eur. Hec. 474, Ba. 95.

7  Tra gli amori principali di Poseidone, tralasciati nella preterizione del coro, sono da 
annoverare quelli per Pelope e Tiro, alla quale Sofocle dedicò una tragedia (TrGF IV F 
648-69), cf. Rodighiero 2004, 181. 

8  Il nome del dio è attestato in Sofocle in OC 55, 713, 1158; TrGF IV F 371.1.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 209
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

Per quanto concerne invece il lemma τινάκτωρ, esso non è attestato 
prima di Sofocle e potrebbe costituire un conio del poeta. Il termine 
si ritrova successivamente in poesia soltanto in Nonno,9 sempre come 
attributo del dio. Il sostantivo e l’intera espressione τινάκτορα γαίας 
sono evidentemente ricalcati sul modello di una serie di attributi 
e locuzioni omerici che caratterizzano Poseidone nei poemi. Gli 
epiteti ricorrenti del dio quale ‘scuotitore, reggitore della terra’ nelle 
varianti ἐνοσίχθων, ἐννοσίγαιος e γαιήοχος rappresentano il parallelo 
più immediato. Sembra che Sofocle abbia attuato un’operazione di 
scomposizione dei due membri di questi composti, estrapolando il 
sostantivo γαῖα e adottando il nomen agentis τινάκτωρ sulla base 
sinonimica del verbo τινάσσω rispetto al radicale ἐν(ν)οσι-: il risultato 
è un sintagma espanso che si richiama agli epiteti epico-omerici 
tradizionali del dio e ne costituisce una variatio originale.10 

La formazione del sostantivo dal sinonimo τινάσσω potrebbe, 
invece, essere stata suggerita a Sofocle da un passo iliadico preciso, 
l’unico in cui il verbo è associato a Poseidone nel poema (Il. 20.57‑8):11 
αὐτὰρ νέρθε Ποσειδάων ἐτίναξε / γαῖαν ἀπειρεσίην ὀρέων τ’ αἰπεινὰ κάρηνα 
«e da sotto Poseidone scuoteva / la terra infinita e le alte cime dei 
monti». Si tratta del momento in cui le divinità scendono sulla terra, 
su invito di Zeus, per riprendere parte al combattimento e scontrarsi 
tra loro nell’episodio della battaglia degli dèi. Il rientro in campo delle 
divinità è sanzionato da una serie di spaventosi preludi sonori: prima 
Atena e Ares lanciano delle urla straordinarie; a queste segue il tuono 
terribile del Cronide; infine, Poseidone causa delle tremende scosse 
telluriche che fanno tremare addirittura le cime dei monti e inducono 
Ade a temere che il suolo possa aprirsi sopra di lui. Nell’espressione 
Ποσειδάων ἐτίναξε / γαῖαν i due termini «scuoteva» e «terra», benché 
spezzati dall’enjambement, sono significativamente accostati, e 
preceduti dalla menzione del dio, secondo un ordine nome proprio-
verbo-sostantivo. La sequenza è la stessa che si ritrova nel verso 
sofocleo Ποσειδάωνα τινάκτορα γαίας, con la sostituzione del nomen 
agentis al verbo. La presenza nel passo omerico del nome proprio 
del dio potrebbe essere inoltre rilevante, se esso ha costituito un 
modello per Sofocle, rispetto all’uso della forma non contratta epico-
omerica Ποσειδάωνα. 

9  Dionys. 21.100, 155.

10  Un’analoga neoformazione, τινάκτειρα sempre dal verbo τινάσσω, è coniata 
anche da Eschilo come epiteto del tridente di Poseidone (PV 924-5): θαλασσίαν τε γῆς 
τινάκτειραν †νόσον†/ τρίαιναν. Un’espressione simile a quella sofoclea in riferimento 
al dio si ritrova invece in H. Hom. Nept. 22.2 (γαίης κινητῆρα) e Pind. Isth. 3.19 (ὁ 
κινητὴρ δὲ γᾶς).

11  Cf. anche Davies 1991, ad loc. La connessione del dio con il verbo ricorre in seguito 
solo in un frammento lirico adespoto (PMG fr. 929c.2-3): γᾶν δ’ ἐτίναξε Ποσειδὰν / 
χρυσεόδοντι τριαίναι.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 210
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

Il sostantivo τινάκτορα, come è stato rilevato da Rodighiero, gioca 
anche un ruolo nel canto dal punto di vista fonosimbolico attraverso 
la ripercussione della sillaba τιν nei versi immediatamente successivi, 
in cui sono presentati Eracle e Acheloo, nei vocaboli ἄκοι-τιν, τίν-ες, 
παγκό-νιτ-α (in quest’ultimo caso con un’inversione); e il procedimento 
allitterante continua a distanza anche nell’antistrofe, proprio nel 
verso in responsione (v. 512), attraverso il participio corradicale τιν-
άσσων, riferito a Eracle che agita le armi.12 Si potrebbe pensare che 
la iunctura τινάκτορα γαίας con il rinvio implicito al rimbombo della 
terra, presente anche negli epiteti epico-omerici che ne costituiscono 
il prodromo, quasi preluda al fragore dei colpi che si scambieranno i 
due pretendenti nello scontro e che troveranno una vivida descrizione 
nello stasimo. Infine, sul piano metrico, non sarà secondario rilevare 
come nel colon sofocleo composto da kat’enoplion-epitriti ἢ Ποσειδάωνα 
τινάκτορα γαίας (‒ ⏑ ‒ ‒ ‒ ⏑ ⏑ ‒ ⏑ ⏑ ‒ ‒) il nesso τινάκτορα γαίας sia inserito 
come porzione di un hemiepes femminile.

Come si è visto, la figura di Zeus e l’evocazione, per quanto 
fuggevole, dell’episodio della Διὸς ἀπάτη rappresentano rispetto allo 
stasimo un paradigma tematico. La caratterizzazione di Poseidone 
attraverso l’originale iunctura omerizzante τινάκτορα γαίας costituisce 
invece un primo indizio, sul piano stilistico, della rielaborazione, 
spesso ardita, di perifrasi, locuzioni ed epiteti epico-omerici che 
Sofocle conduce, come si vedrà, a più riprese in questo corale.

3.2.3	 Eracle e Acheloo: uno scontro tumultuoso e abusiones 
omeriche (vv. 504, 507-8, 511-14, 518) 

v. 504: ἀμφίγυοι

Nella prima strofe il coro si domanda chi siano i due campioni che 
scesero in lizza per ottenere in sposa Deianira (vv. 503-6):

ἀλλ’ ἐπὶ τάνδ’ ἄρ’ ἄκοιτιν
<τίνες> ἀμφίγυοι κατέβαν πρὸ γάμων,
τίνες πάμπληκτα παγκόνιτά τ’ ἐξ- � 505
 ῆλθον ἄεθλ’ ἀγώνων;

Ma per ottenere questa sposa,
quali contendenti possentemente armati scesero in campo� 505
prima delle nozze, quali duellanti si contesero
il premio di una lotta tumultuosa di colpi e di polvere?

12  Rodighiero 2012, 71.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 211
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

Il modulo interrogativo con la ripresa anaforica del pronome τίνες13 
attraverso il quale Sofocle introduce i due rivali è particolarmente 
enfatico: <τίνες>… κατέβαν… τίνες… ἐξῆλθον. Lo stilema presenta un 
effetto di «grand style, marking the beginning of a heroic narrative».14 
Il modello è costituito da quelle interrogazioni da parte del poeta 
che nello stile narrativo omerico segnano spesso l’inizio di scene 
catalogiche. Si potranno ricordare e.g. due invocazioni alle Muse 
nell’Iliade. Nel primo caso il poeta domanda alle dee chi per primo 
tra i Troiani e i loro alleati affrontò Agamennone nel corso dell’aristia 
dell’eroe (Il. 11.218-20): Ἔσπετε νῦν μοι Μοῦσαι Ὀλύμπια δώματ’ ἔχουσαι 
/ ὅς τις δὴ πρῶτος Ἀγαμέμνονος ἀντίον ἦλθεν / ἢ αὐτῶν Τρώων ἠὲ κλειτῶν 
ἐπικούρων. In Il. 14.508-10 il poeta chiede invece alle Muse chi per 
primo tra gli Achei riportò le spoglie insanguinate dei nemici quando 
la battaglia infuria dopo l’intervento di Poseidone nel finale del canto 
a favore degli Achei: Ἔσπετε νῦν μοι Μοῦσαι Ὀλύμπια δώματ’ ἔχουσαι / 
ὅς τις δὴ πρῶτος βροτόεντ’ ἀνδράγρι’ Ἀχαιῶν / ἤρατ’, ἐπεί ῥ’ ἔκλινε μάχην 
κλυτὸς ἐννοσίγαιος.

Lo stesso modulo è presente anche nel verso formulare ἔνθα 
τίνα πρῶτον, τίνα δ’ ὕστατον ἐξενάριξεν (/-ξας, /-ξαν) (Il. 5.703, 11.299, 
16.692), o più memorabilmente nel proemio iliadico dove Apollo è 
indicato come fautore della contesa tra Achille e Agamennone (Il. 
1.8‑9): τίς τ’ ἄρ σφωε θεῶν ἔριδι ξυνέηκε μάχεσθαι; / Λητοῦς καὶ Διὸς υἱός. 
Tale tecnica narrativa «whereby the poet answers the question he 
himself has just asked»15 contribuisce nello stasimo a intensificare 
l’attesa prima che vengano nominati i due concorrenti nell’agone.

Il termine con cui i due contendenti sono presentati in questa 
interrogazione retorica iniziale è ἀμφίγυοι (hapax in Sofocle). 
L’aggettivo ἀμφίγυος è un lemma epico attestato in Omero 
esclusivamente come epiteto della lancia nella formula al dativo 
plurale ἔγχεσιν ἀμφιγύοισι ‘con le lance a doppio taglio, a doppia punta’ 
(7× Il., 2× Od.). L’epiteto occorre estremamente di rado nella poesia 
successiva. Per quanto riguarda l’epos esso è testimoniato soltanto in 
un passo delle Argonautiche di Apollonio Rodio (3.1356), dove ricorre 
nella iunctura δούρασί τ’ ἀμφιγύοις, evidentemente ricalcata sul nesso 
formulare omerico.16 Il lemma non si ritrova altrove in poesia se non 
nel presente passo sofocleo.

13  L’integrazione di Hermann è concordemente accettata dagli editori.

14  Easterling 1982, ad loc., cf. anche Rodighiero 2012, 73. Anche l’aoristo radicale 
atematico a vocale breve κατέβαν è una forma epico-omerica, cf. Chantraine, GH, 1.277 ss.

15  Davies 1991, ad loc., il quale rileva come il procedimento non sia esclusivamente 
epico, ma anche pindarico, cf. e.g. Ol. 10.60 ss., Pyth. 4.70 ss. 

16  La medesima iunctura δούρασί τ’ ἀμφιγύοις si potrebbe ritrovare anche in Eumelo 
di Corinto, cf. fr. dub. 19.3 Bernabé (brano dal quale avrebbe attinto Apollonio Rodio 
secondo gli scoli). 



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 212
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

Il termine ἀμφίγυοι costituisce dunque in Sofocle un evidente 
omerismo, ma presenta un carattere del tutto originale: l’aggettivo 
è sostantivato e il significato è stato reinterpretato dal poeta tragico. 
Un epiteto fisso della lancia, infatti, è qui impiegato per indicare i due 
rivali che si accingono a scontrarsi: se il contesto bellico si richiama 
a Omero, lo scarto semantico è notevole. L’interpretazione del 
lemma nello stasimo sofocleo costituiva già nell’antichità «evidently 
a puzzle» come nota la Easterling 1982, ad loc. Gli scoli al passo 
propongono molteplici interpretazioni possibili: ἀντίπαλοι ‘campioni 
concorrenti, rivali’; ἰσχυροὶ ἐν τοῖς γύοις μαχεσάμενοι χερσὶ καὶ ποσίν 
‘possenti nelle membra, combattendo sia con le mani che con i piedi’; 
ἀμφότεροι τεθωρακισμένοι ‘armati entrambi’; ἄμφω παρωξυμμένοι 
‘che si provocano a vicenda’.17 La difficoltà che si scorge già negli 
scoli se da un lato evidenzia la problematica esegesi che il termine 
ἀμφίγυοι pone, dall’altro mette in luce la forte originalità del riuso 
sofocleo. Ciò che sembra possibile cogliere con una buona dose 
di verosimiglianza è che il termine è stato adottato dal poeta con 
l’intenzione di esprimere vividamente la possanza fisica di entrambi 
i pretendenti e i due corpi contrapposti e pronti all’attacco. La 
pregnanza dell’epiteto grazie alla reinterpretazione sofoclea sembra 
quindi già preannunciare la lotta serrata tra i due contendenti che 
viene allusa nei versi immediatamente successivi e sarà descritta 
icasticamente nella prima metà dell’epodo.18 

Rispetto ai precedenti omerici si segnala in particolare la 
proposta di Pennesi19 di rintracciare in un passo iliadico, lo scontro 
tra Achille e Asteropeo, il modello dell’espressione sofoclea. Nel 
XXI canto del poema Achille è impegnato nella battaglia presso lo 
Scamandro, le cui acque riempie di cadaveri; lo scontro evolve poi 
nella lotta dell’eroe contro lo stesso fiume. Lo scenario è dunque 
simile a quello dello stasimo, in cui Eracle affronta il dio-fiume 
Acheloo. Dopo aver ucciso Licaone, Achille si scontra con il giovane 
eroe Asteropeo, il quale significativamente è legato anch’egli per 
discendenza a un fiume, Assio. Ai vv. 162-3 Asteropeo, presentato 
come armato di doppia lancia, sferra un duplice attacco: ὃ δ’ ἁμαρτῇ 
δούρασιν ἀμφὶς / ἥρως Ἀστεροπαῖος, ἐπεὶ περιδέξιος ἦεν «lui colpì con 

17  Cf. schol. ad v. 504 [p. 138 Xenis] ἀμφίγυοι: ἀντίπαλοι ἢ ἰσχυροὶ ἐν τοῖς γυ<ί>οις, 
μαχεσάμενοι χερσὶ καὶ ποσὶν ἢ ἀμφότεροι τεθωρακισμένοι ἢ ἄμφω παρωξυμμένοι.

18  È questa l’interpretazione generalmente accolta dagli studiosi: Jebb 1892, ad loc., 
sostenendo che Sofocle utilizzi «with an original boldness» l’epiteto omerico, lo traduce 
«the valiant rivals»; Burton 1980, 56 pensa che il lemma esprima «balanced strenght on 
both sides»; Chantraine, DELG, s.v. «γύη», ritiene che il sostantivo indichi le membra 
possenti di entrambi i contendenti, interpretazione per la quale propendono anche 
Schneidewin, Nauck; Kamerbeek e Davies: per un inventario e una discussione delle 
varie interpretazioni avanzate cf. Pennesi 1994.

19  Pennesi 1994, 95-6.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 213
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

due lance, / l’eroe Asteropeo, perché era ambidestro». Il poeta precisa 
che l’eroe è περιδέξιος ‘ambidestro’ (hapax in Omero), imbraccia cioè 
una lancia per ogni mano. È possibile che l’epiteto omerico della 
lancia ἀμφίγυος, impiegato in modo inconsueto per definire Eracle e 
Acheloo, costituisca un richiamo a questo luogo iliadico, e vada inteso 
come sinonimo di περιδέξιος: i due contendenti sarebbero armati con 
entrambe le mani. Spia significativa sarebbe anche il ricorrere del 
primo membro del composto nel nesso δούρασιν ἀμφίς ‘con le lance 
da entrambi i lati’ del passo iliadico. 

L’interpretazione avanzata dalla studiosa è suggestiva, e si vedrà 
come proprio l’episodio della battaglia di Achille e Asteropeo possa 
essere stato presente a Sofocle a proposito della perifrasi ποταμοῦ 
σθένος con cui è definito Acheloo subito dopo, all’inizio dell’antistrofe 
(v. 507). In ogni caso, si noterà come l’espressione τίνες ἀμφίγυοι 
κατέβαν πρὸ γάμων in virtù dell’ardita ripresa del lemma omerico 
ἀμφίγυοι con abusio semantica presenti una pregnanza espressiva del 
tutto originale. La medesima densità del dettato poetico caratterizza 
d’altronde l’intero finale della strofe, dove i premi della gara cui i 
due rivali si accingono sono definiti nei versi successivi πάμπληκτα 
παγκόνιτά τ’… ἄεθλ’ ἀγώνων (vv. 505-6). I due lemmi πάμπληκτα e 
παγκόνιτα, entrambi hapax, sono anch’essi due aggettivi composti e, 
anche grazie all’efficace allitterazione, prefigurano vividamente la 
sequela dei colpi che Eracle e Acheloo si scambieranno e la polvere 
che sarà sollevata nello scontro. 

Infine, una reminiscenza epica sembra riscontrabile anche nella 
iunctura ἄεθλ’ ἀγώνων con cui si chiude la strofe (v. 506). Se i due 
termini ‘premi’ e ‘gare’ sono caratteristici del lessico dell’epinicio (cf. 
e.g. Pind. Isth. 1.18, Ol. 6.79 in cui i lemmi sono appaiati), in Il. 23.273 
e Od. 24.85-6 i premi messi in palio nei giochi funebri di Patroclo e 
di Achille sono definiti rispettivamente ἄεθλα… ἐν ἀγῶνι e περικαλλέ’ 
ἄεθλα /… μέσῳ ἐν ἀγῶνι. Anche in questo caso Sofocle opera una 
rielaborazione di nessi che compaiono simili in Omero convertendo 
il complemento ἐν ἀγῶνι nel genitivo ἄεθλ’ ἀγώνων, mentre il lemma 
ἄεθλα presenta un’«accezione ambiguamente sospesa tra il valore già 
arcaico di premi – nella fattispecie la stessa Deianira – posti in un 
luogo associato a una competizione sportiva (‘luogo di lotta’, ‘arena’) 
e uno slittamento per estensione al significato di ‘competizione’».20

v. 507: ποταμοῦ σθένος 

Acheloo è presentato per primo tra i due rivali nello scontro per le 
nozze di Deianira nell’antistrofe (vv. 507-15):

20  Rodighiero 2012, 75.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 214
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

ὁ μὲν ἦν ποταμοῦ σθένος, ὑψίκερω 
τετραόρου� ἀντ.
φάσμα ταύρου,
Ἀχελῷος ἀπ’ Οἰνιαδᾶν, ὁ δὲ Βακχίας ἄπο � 510
ἦλθε παλίντονα Θήβας
τόξα καὶ λόγχας ῥόπαλόν τε τινάσσων,
παῖς Διός· οἳ τότ’ ἀολλεῖς
ἴσαν ἐς μέσον ἱέμενοι λεχέων.21

Uno era la forza di un fiume, la figura quadrupede
di un toro dalle alte corna, 
Acheloo di Eniade, l’altro proveniva dalla bacchica  � 510
Tebe, brandendo un arco ricurvo, lance e una clava,
il figlio di Zeus: costoro in una mischia serrata
si scontrarono nel mezzo bramosi delle nozze. 

Sofocle utilizza per introdurre il dio-fiume uno stilema tipicamente 
epico, la perifrasi per indicare un personaggio attraverso il sostantivo 
‘forza’ (nelle quattro possibili varianti di μένος, βίη, σθένος e ἴς) 
seguito dal genitivo: ποταμοῦ σθένος.22 La perifrasi σθένος + genitivo è 
utilizzata da Omero due volte per indicare proprio un fiume: Oceano. 
Nel primo caso ricorre nella celebre immagine di Oceano scolpita da 
Efesto nel circolo più esterno dello scudo di Achille (Il. 18.607-8: ἐν 
δ’ ἐτίθει ποταμοῖο μέγα σθένος Ὠκεανοῖο / ἄντυγα πὰρ πυμάτην σάκεος 
πύκα ποιητοῖο).

21  Sia Acheloo che Eracle sono presentati come due contendenti in una gara sportiva, 
secondo moduli propri dell’epinicio, in particolare è canonica la menziona della città 
di provenienza del singolo atleta, rispettivamente Eniade e Tebe. Tuttavia, rispetto 
alle reminiscenze del genere epinicio, «the tone is quite different and Sophocles’ 
epinician echoes only point out the contrast», come nota Easterling 1982, 134: a essere 
definita vittoriosa nel canto, infatti, è una divinità, Afrodite, e non degli atleti mortali, 
e alla dea si contrappone nel finale del canto la figura impotente della giovane sposa. 
Inoltre, proprio la constatazione dell’invincibilità di Afrodite contribuisce a mettere 
in luce paradossalmente non la vittoria di Eracle contro Acheloo – che non è infatti mai 
menzionata nel canto – ma la sconfitta dell’eroe nei confronti dei propri appetiti sessuali.

22  Cf. e.g. ἱερὸν μένος Ἀλκινόοιο (7× Od., su cui cf. Russo 2007 ad Od. 18.34); βίην 
Διομήδεος ἱπποδάμοιο (Il. 5.781), Πριάμοιο βίην (Il. 3.105), Πατρόκλοιο βίην (Il. 17.187 e 
22.323); σθένος Ἕκτορος ἀνδροφόνοιο (Il. 9.351), σθένος Ἰδομενῆος (Il. 13.248), σθένος 
Ὠρίωνος (Il. 18.486; Hes. Op. 598, 615); ἱερὴ ἲς Τηλεμάχοιο (7× Od., su cui cf. S. West 
2000 ad Od. 2.409), ἲς Ὀδυσῆος (Il. 23.720). La perifrasi attraverso il sostantivo βία si 
ritrova anche in Eschilo, sovente nei Sette contro Tebe (e.g. vv. 448, 569, 571, 577), cf. 
Davidson 1986, 21, nota 3 con bibliografia, e cf. anche Sideras 1971, 252-3. In Sofocle, 
è significativo che la medesima perifrasi occorra in un altro passo delle Trachinie (v. 
38: Ἰφίτου βίαν), mentre nel Filottete per tre volte Odisseo è designato attraverso il 
nesso Ὀδυσσέως βία (vv. 314, 321, 592): l’uso della perifrasi per indicare l’eroe di Itaca, 
tuttavia, non è omerico, e sembra porre in risalto il tema della forza e della violenza 
nella tragedia in relazione a Odisseo, cf. Schein 2002; Schein 2013, 21, e si veda in 
generale anche Davidson 1991b.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 215
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

La seconda occorrenza si trova nel discorso di vanto che Achille 
rivolge nei confronti di Asteropeo, subito dopo averlo ucciso e 
spogliato delle armi. L’eroe confronta le proprie origini con quella del 
rivale: egli, attraverso Eaco, discende direttamente da Zeus mentre 
Asteropeo è stirpe del fiume Assio. Pertanto – dichiara Achille – così 
come Zeus domina sui fiumi, persino sul potente Acheloo (κρείων 
Ἀχελώϊος) o sul gigantesco Oceano (βαθυρρείταο μέγα σθένος Ὠκεανοῖο), 
origine di tutti i fiumi e delle acque, è chiaro che la prole di un fiume 
non potrà mai competere con quella di Zeus (Il. 21.193-7).

Il modulo ποταμοῦ σθένος riferito nelle Trachinie ad Acheloo sembra 
avere come modello i due passi omerici in cui Oceano è indicato 
attraverso le due ampie perifrasi ποταμοῖο μέγα σθένος Ὠκεανοῖο e 
βαθυρρείταο μέγα σθένος Ὠκεανοῖο. La iunctura appare in particolare 
come una variazione, con inversione dei termini ed eliminazione 
dell’aggettivo, della prima perifrasi ποταμοῖο μέγα σθένος. Sofocle 
riadatta inoltre il nesso sul piano metrico, inserendolo in un contesto 
anapestico nel colon ὁ μὲν ἦν ποταμοῦ σθένος, ὑψίκερω costituito da 
un dimetro anapestico. 

Il parallelo con Oceano è stato notato da vari commentatori, in 
particolare da Kamerbeek 1959, ad loc. e da Longo 1968, ad loc., 
i quali hanno entrambi sottolineato come in Sofocle, pur essendo 
evidente il modello epico-omerico, non si tratti di una normale 
perifrasi con valore introduttivo di presentazione (‘forza di fiume’ 
= Acheloo): il nesso evidenzia invece l’effettiva possanza fisica 
che l’Acheloo dispiegherà nella lotta. Ed è significativo che subito 
dopo, nel prosieguo del periodo, il dio-fiume sia definito attraverso 
un’ulteriore perifrasi, anch’essa epica nel tono:23 φάσμα ταύρου. Le due 
espressioni concatenate conferiscono alla presentazione dell’Acheloo 
un carattere maestoso e spaventoso insieme, evidenziandone la forza 
bruta e l’aspetto belluino di toro. 

Il dato più significativo, però, è che proprio l’Acheloo compare nel 
secondo luogo omerico citato. Nel discorso di Achille ad Asteropeo, 
come si è visto, il tentativo di competere con Zeus è destinato a fallire 
sia da parte del κρείων Ἀχελώϊος che da quella di Oceano. Inoltre, 
Oceano e Acheloo sono accostati anche in un passo del Papiro di 
Derveni (P. Derv. col. XXIII, 3-7, 11), da cui si evince che il poema 
teogonico esametrico commentato nel testo doveva menzionare le due 
divinità fluviali negli stessi versi; dal commentario si ricava parimenti 
che Oceano era designato anche in questa teogonia orfica, così come 
nell’Iliade, attraverso la perifrasi epico-omerica μέγα σθένος.24 Data 

23  Cf. Long 1968, 101-2. La medesima perifrasi ricorre per un altro mostro, l’Idra, 
nel terzo stasimo (vv. 636-7: ὕδρας… φάσματι), cf. anche Easterling 1968, 65 e Segal 
1995, 39.

24  I versi ricostruiti costituiscono Orph. fr. 16 Bernabé. Sul parallelo tra l’espressione 
sofoclea e questi versi restaurati grazie al papiro di Derveni cf. Rodighiero 2012, 169-75.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 216
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

la contiguità che lega la menzione dei due fiumi, è possibile pertanto 
ipotizzare che Sofocle abbia attribuito ad Acheloo la perifrasi epico-
omerica con σθένος accompagnato dal genitivo25 che in Omero e poi 
nella tradizione epica, come testimoniato dal papiro di Derveni, era 
tradizionale per Oceano. 

Il fatto che Sofocle potesse avere presente l’episodio della morte di 
Asteropeo nell’Iliade sembra infine plausibile su un piano di affinità 
tematica più generale rispetto allo scontro tra Eracle e il dio-fiume 
Acheloo, dal momento che il XXI canto del poema rappresenta l’unico 
caso di lotta di un eroe contro un fiume, lo scontro tra Achille e lo 
Scamandro. 

vv. 507-8: ὑψίκερω / τετραόρου 

La seconda perifrasi con cui è descritto Acheloo è accompagnata 
da un duplice epiteto che mette in luce l’aspetto tremendo della 
sua forma taurina (vv. 507-8): ὑψίκερω / τετραόρου φάσμα ταύρου «la 
figura quadrupede di un toro dalle alte corna». Entrambi gli aggettivi 
occorrono come hapax in Omero. Il primo, ὑψίκερως ‘dalle alte corna’, è 
attestato nell’espressione ὑψίκερων ἔλαφον (Od. 10.158), come epiteto di 
un grande cervo che si presenta propizio alla vista di Odisseo appena 
sbarcato sull’isola di Eea e intento a cercare del cibo per i compagni. 
L’attribuzione da parte di Sofocle dell’aggettivo all’Acheloo nell’aspetto 
di toro non presenta difficoltà interpretative ma si segnala per la 
preziosità e la rarità del recupero di un hapax omerico che conferisce 
monumentalità all’immagine taurina del dio-fiume, focalizzandone 
l’aspetto realistico delle corna. Il lemma è attestato altrove nella 
letteratura arcaico-classica soltanto in Bacchilide, riferito a un bue 
(Dith. 16.22 M.: ὑψικέραν βοῦν),26 mentre designa metaforicamente una 

25  Rodighiero 2012, 76 nota anche la correlazione tra la iunctura ποταμοῦ σθένος e il 
corrispettivo nesso in responsione σθένος ἁ Κύπρις, nel verso incipitario dello stasimo: 
«la forza che muove Acheloo alla lotta è la forza stessa di Afrodite/Eros, e non a caso 
Κύπρις occupa nella strofe la sede metrica nella quale in antistrofe si riversa, per così 
dire, la potenza del suo σθένος (σθένος ἁ Κύπρις ~ ποταμοῦ σθένος), in modo che il 
tema della potenza della dea venga condotto dal generale all’occasione particolare di 
una delle sue manifestazioni» [corsivo nell’originale]. Inoltre, (169-75), sulla base di Il. 
21.195 e di Orph. fr. 16 Bernabé, 2-3 (= P. Derv. col. XIII, 3-6), dove Oceano, associato 
ad Acheloo, è definito attraverso la perifrasi μέγα σθένος + genitivo, viene proposto che 
la iunctura formulare epica, attraverso una rielaborazione ardita di memoria poetica, 
abbia costituito il modello anche per l’espressione incipitaria del canto μέγα τι σθένος 
ἁ Κύπρις.

26  Il passo bacchilideo riguarda il sacrificio di Eracle presso il capo Ceneo, nel 
ditirambo in cui è narrato lo stesso episodio della saga di Eracle e Deianira oggetto 
delle Trachinie; sulla relazione tra i due testi, che presentano molteplici paralleli, in 
primis il motivo dell’inganno di Nesso e il ruolo giocato da Iole nel piano dell’invio della 
tunica, cf. Davies 1991, xxxii-xxxiii e Levett 2004, 32-5 con bibliografia.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 217
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

roccia sporgente nell’espressione ὑψικέρατα πέτραν sia in Pind. fr. 325.1 
S.-M. che in Aristoph. Nub. 597.

Il secondo aggettivo τετράορος è testimoniato invece nella locuzione 
τετράοροι ἄρσενες ἵπποι (Od. 13.81), come epiteto dei cavalli, con il 
significato di ‘aggiogati a quattro’. Tale valore è l’unico attestato 
per il lemma in tutte le sue attestazioni successive a Omero, dove, 
oltre che ai cavalli, è applicato estensivamente anche al carro ‘dal 
tiro a quattro’.27 Non c’è dubbio che in Sofocle tale significato non sia 
ammissibile e che il poeta abbia inteso l’epiteto come ‘quadrupede, 
sulle quattro gambe’, secondo l’interpretazione del lemma che già 
proponevano gli scoli:28 anche in questo caso l’attributo contribuisce 
alla descrizione vivida del mostro-toro che si accinge allo scontro. 
È stato ipotizzato che Sofocle abbia reinterpretato il significato 
di τετράορος, attribuendo erroneamente al secondo membro del 
composto il valore di ‘sollevarsi (su quattro gambe)’ invece di quello 
corretto ‘attaccare, connettere’.29 Longo 1968, ad loc. ha inoltre 
notato come a sostegno di questa interpretazione si possa addurre 
proprio il passo odissiaco dove l’aggettivo occorre come hapax: i 
τετράοροι ἄρσενες ἵπποι, infatti, sono descritti nell’atto di galoppare 
ὑψόσ’ ἀειρόμενοι (Od. 13.83).30

In conclusione, si dovrà rilevare come nell’intera espressione 
ὑψίκερω / τετραόρου φάσμα ταύρου la perifrasi epicheggiante e il duplice 
epiteto di ascendenza omerica contribuiscano significativamente a 
descrivere con grande plasticità l’ingresso in campo del dio-fiume 
nel suo aspetto teriomorfo e mostruoso, dopo che la iunctura ποταμοῦ 
σθένος ne aveva già messo in luce la temibile possanza fisica. 

27  Cf. e.g. Pind. Pyth. 10.45; Eur. Alc. 483.

28  Cf. schol. ad v. 508 [p. 140 Xenis] τετραόρου: τετρασκελοῦς. Sul versante della 
resa performativa, Rodighiero 2012, 83-4 (all’interno di una proposta di analisi della 
performance orchestica eseguita nello stasimo) si domanda se nella danza «i coreuti 
si piegavano in avanti richiamando la figura sia di un quadrupede che di un corpo che 
si preparava alla lotta?».

29  Cf. Kugler 1905, 67; Kamerbeek 1959, ad loc. Sull’etimologia del lemma cf. DELG, 
s.v. 2 «ἀείρω», e cf. e.g. l’aggettivo συνήορος nel suo uso sostantivato ‘coniuge’, formato 
sulla medesima base radicale. Si noterà inoltre, con Kamerbeek, come il conio semantico 
sofocleo non abbia avuto fortuna negli autori successivi e rimanga un unicum, attestato 
soltanto in questo luogo delle Trachinie. Nel suo significato proprio il termine è attestato 
in tragedia in Eur. Suppl. 667, 675; Hel. 723; IA 214.

30  Od. 13.81-3: il passo descrive un paragone tra la corsa dei cavalli nel tiro a quattro 
e la nave dei Feaci che naviga rapidamente sul mare riconducendo Odisseo a Itaca, su 
cui cf. Bowie 2013, 110.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 218
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

vv. 511-12: παλίντονα… τόξα 

Se Acheloo si accinge allo scontro nella sua forma belluina e 
spaventosa, Eracle si presenta invece armato di clava, lancia e 
arco. Quest’ultimo è definito attraverso la iunctura παλίντονα… 
τόξα. L’aggettivo παλίντονος ‘flessibile, ricurvo’31 è epiteto omerico 
fisso dell’arco. Esso è attestato cinque volte in Omero e occupa 
prevalentemente la medesima sede metrica tra la cesura femminile 
e la dieresi bucolica. L’aggettivo ricorre tre volte nel nesso formulare 
τόξον… παλίντονον ἠδὲ φαρέτρην, riferito all’arco di Odisseo (Od. 21.11, 
59) e di Teucro (Il. 15.443), e due volte nella iunctura formulare 
παλίντονα τόξα: in un caso sempre epiteto dell’arco di Teucro (Il. 
8.266), nell’altro di quello di Diomede, con il quale l’eroe si arma 
durante la sortita notturna della Dolonia (Il. 10.459, in questo passo 
il nesso è invertito: τόξα παλίντονα).32 

L’epiteto in riferimento all’arco non è attestato altrove nella poesia 
d’età arcaico-classica oltre che nel presente passo delle Trachinie, 
dove occorre come hapax nel poeta.33 Anche nella letteratura poetica 
successiva, l’aggettivo ricorre raramente come epiteto omerizzante 
di τόξον, cf. e.g. Ap. Rhod. 1.993; Nonn. Dionys. 4.227, 5.12. L’impiego 
sofocleo dell’epiteto nell’espressione παλίντονα Θήβας / τόξα 
rappresenta una ripresa del nesso formulare omerico παλίντονα τόξα 
con una funzione stilistica nobilitante e precipuamente esornativa: 
la iunctura è però spezzata e dissimulata per mezzo dell’iperbato.34 

Rispetto alla presentazione di Eracle nel suo complesso, è stato 
notato da Rodighiero35 come uno dei passi omerici in cui compare 
il sintagma formulare παλίντονα τόξα abbia molto probabilmente 
costituito un modello nella costruzione del discorso poetico sofocleo. 
Si tratta di Il. 8.266 Τεῦκρος δ’ εἴνατος ἦλθε παλίντονα τόξα τιταίνων: 
Teucro è nominato come nono e ultimo all’interno di una sequenza di 
eroi Achei che si accingono a entrare in battaglia. Oltre al parallelo 
tematico rispetto all’inizio dello scontro cui si apprestano Eracle e 
l’Acheloo, i tre segmenti che compongono il verso omerico Τεῦκρος δ’ 

31  È anche possibile che l’aggettivo si riferisca alla tipica forma ricurva dell’arco 
scita, cf. Russo, Heubeck 2007, 153; DELG, s.v. «παλίντονος».

32  Sull’elastico sistema formulare tra forme singolari e plurali relativo all’arco e 
ai suoi epiteti in Omero cf. Janko 1994 ad Il. 15.443. La medesima iunctura al plurale 
παλίντονα τόξα si ritrova anche in H. Hom. Dian. 27.16.

33  Gli unici casi di ripresa dell’aggettivo παλίντονος in testi poetici coevi, in cui esso 
non è riferito però all’arco, sono rappresentati da Aristoph. Av. 1738-9 (epiteto delle 
redini) e da Aesch. Ch. 162 (epiteto dei dardi): quest’ultimo luogo è viziato però da una 
situazione testuale incerta (l’aggettivo è espunto generalmente dagli editori, cf. Garvie 
1986, ad loc.; Sideras 1971, 70).

34  Cf. Marchiori 1995, 117. 

35  Rodighiero 2012, 78-9.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 219
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

εἴνατος / ἦλθε παλίντονα τόξα / τιταίνων si ritrovano, benché dislocati 
su più cola e in parte variati, nei versi in cui è descritto Eracle nello 
stasimo (vv. 510-12): 

… ὁ δὲ Βακχίας ἄπο � 510
ἦλθε παλίντονα Θήβας
τόξα καὶ λόγχας ῥόπαλόν τε τινάσσων.

La presentazione incipitaria dell’eroe Τεῦκρος δ’ ~ ὁ δὲ, la ripresa 
letterale del verbo ἦλθε, quella variata del participio in clausola e 
allitterante τιταίνων ~ τινάσσων,36 oltre che il recupero, come si è visto, 
spezzato in due cola della iunctura παλίντονα τόξα, costituiscono un 
esempio perspicuo della capacità sofoclea di ricostituire, variandoli, 
moduli e stilemi epico-omerici. In questo caso l’operazione è favorita 
anche dal contesto metrico offerto dai kat’enoplion-epitriti; in 
particolare il v. 511, composto da un hemiepes femminile, riproduce 
perfettamente il ritmo dal terzo al quinto metron dell’esametro 
iliadico: ἦλθε παλίντονα τόξα ~ ἦλθε παλίντονα Θήβας.

v. 513: ῥόπαλον

Oltre che l’arco, anche la clava di cui è armato Eracle è designata 
attraverso un lemma di ascendenza omerica: ῥόπαλον. Il sostantivo è 
attestato in Omero con il significato generico di ‘bastone, tronco’. Si 
tratta di sei occorrenze. Le uniche due iliadiche ricorrono entrambe 
nell’XI canto all’interno di una similitudine (Il. 11. 559, 561): Aiace, 
che sta resistendo da solo contro le schiere troiane, estremo baluardo 
a protezione delle navi achee, è paragonato a un asino che entra in 
un campo alla ricerca di grano e viene colpito ripetutamente con dei 
bastoni da alcuni ragazzi che tentano di scacciarlo.

Nell’Odissea il termine compare come μέγα ῥόπαλον per designare 
il «grande tronco» d’ulivo di cui si serve Odisseo per accecare 
Polifemo in Od. 9.319; come ῥόπαλον παγχάλκεον, αἰὲν ἀαγές è invece 
la «mazza di solido bronzo indistruttibile», arma di Orione che caccia 
le fiere per il prato di asfodeli dell’oltretomba in Od. 11.575; infine, 
in Od. 17.195, 236 come ῥόπαλον τετμημένον si riferisce al «bastone 
intagliato» che Odisseo chiede a Eumeo per sostenersi durante il 
tragitto dalla dimora del porcaro alla reggia. In Omero, dunque, con 
l’eccezione dell’episodio di Orione in cui ῥόπαλον costituisce un’arma, 

36  In riferimento all’arco, se τιταίνω ‘tendere’ rappresenta un lemma tecnicamente 
appropriato, l’uso del verbo τινάσσω ‘scuotere’, impiegato da Sofocle, costituisce uno 
zeugma dal momento che esso si riferisce propriamente a λόγχας ῥόπαλόν τε. È invece 
significativo che τινάσσω sia riferito alla lancia già nell’epos, cf. e.g. Il. 12.298 δύο δοῦρε 
τινάσσων, Il. 20.163 τίνασσε δὲ χάλκεον ἔγχος.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 220
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

il sostantivo presenta il valore generico di ‘bastone, tronco’ e non è 
connesso con la figura di Eracle. 

Sofocle non è però l’unico poeta a servirsi del lemma per designare 
la clava di Eracle. Nelle uniche tre attestazioni del sostantivo nella 
lirica, sia Stesicoro (PMGF S16.3 = fr.20.3 Davies/Finglass: ῥόπαλον), 
che Pindaro (fr. 111.3 S.-M.: τραχὺ ῥόπαλον) e Bacchilide (fr. dub. 
64 M.: ῥόπαλον μέγα) lo impiegano in riferimento all’arma dell’eroe. 
La coincidenza non è casuale, e indica un usus già consolidato. 
L’impiego del sostantivo per indicare la clava diventa infatti topico 
nella poesia successiva, come si vede già da Aristoph. Ran.  47, 495, 
e in seguito nella produzione ellenistica, cf. Theocr. 13.57, 15.255 e 
Ap. Rhod. 1.533. È molto probabile che sia il tragico che i tre lirici 
si rifacciano a una tradizione poetica risalente alle epiche perdute 
concernenti il ciclo di Eracle nelle quali ῥόπαλον doveva costituire 
il lemma specifico con cui veniva designata la clava dell’eroe.37 Per 
quanto riguarda il passo dello stasimo delle Trachinie, la scelta di 
Sofocle di servirsi del sostantivo di ascendenza epica sembra dovuta 
anche al contesto in cui la fitta presenza di riprese epico-omeriche in 
riferimento all’eroe e all’Acheloo deve avere influito nella selezione 
di un lessico marcatamente epicizzante. 

v. 514: ἀολλεῖς

Nel finale dell’antistrofe, dopo aver presentato entrambi i contendenti, 
il coro li nomina un’ultima volta, e ribadisce il motivo dello scontro, 
le nozze di Deianira (vv. 514-15): οἳ τότ’ ἀολλεῖς / ἴσαν ἐς μέσον ἱέμενοι 
λεχέων «costoro in una mischia serrata / si scontrarono nel mezzo 
bramosi delle nozze». I due pretendenti sono definiti dall’attributo 
ἀολλεῖς, che rappresenta un lemma eminentemente epico.

L’aggettivo omerico ἀολλής presenta, a seconda dei contesti, il 
significato di ‘in folla, in massa, compatti, uniti’; si tratta di un termine 
piuttosto frequente nei poemi ed è riferito sempre a un gruppo di 
persone: tale valore collettivo dell’aggettivo è riscontrabile anche nel 
fatto che esso è sempre attestato al plurale. Spesso il termine descrive 
i due eserciti, troiano e acheo, schierati compattamente e in procinto 
di scontrarsi. Un esempio calzante per coglierne la valenza espressiva 
è rappresentato da un passo del XIII canto dell’Iliade (Il. 13.39-42): 

Τρῶες δὲ φλογὶ ἶσοι ἀολλέες ἠὲ θυέλλῃ
Ἕκτορι Πριαμίδῃ ἄμοτον μεμαῶτες ἕποντο  � 40

37  L’introduzione della clava tra le armi dell’eroe risalirebbe agli Herakleia di Pisandro 
(VI sec. a.C.) secondo la Suda (π 1465 Adler, s.v. «Πείσανδρος» = test. 1 Bernabé), ma 
potrebbe essere più antica; sulla clava in Stesicoro cf. PMGF fr. 229 (= fr. 281 Davies/
Finglass), e Davies, Finglass 2014, 569.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 221
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

ἄβρομοι αὐΐαχοι· ἔλποντο δὲ νῆας Ἀχαιῶν
αἱρήσειν, κτενέειν δὲ παρ’ αὐτόθι πάντας ἀρίστους.

I Troiani, simili a fiamma o a tempesta, in massa
seguivano Ettore Priamide con ardore incessante,  � 40
con clamore e grida; speravano di impadronirsi
delle navi degli Achei, e di uccidervi tutti i più forti.

I Troiani, che si slanciano all’assalto delle navi achee, procedono 
ἀολλέες ‘in massa, serrati nei ranghi’ (v. 39). La foga dell’attacco è 
resa attraverso il paragone con la fiamma e con la tempesta, e la 
schiera fremente di guerra (v. 40: ἄμοτον μεμαῶτες) si avventa con 
fragore e urlante (v. 41: ἄβρομοι αὐΐαχοι) ad assalire le navi. Il motivo 
del grido di battaglia è d’altronde spesso presente nei contesti in cui 
compare l’aggettivo ἀολλής, cf. e.g. Il. 15.312-3 Ἀργεῖοι δ’ ὑπέμειναν 
ἀολλέες, ὦρτο δ’ ἀϋτὴ / ὀξεῖ’ ἀμφοτέρωθεν e Il. 15.718 οἴσετε πῦρ, ἅμα 
δ’ αὐτοὶ ἀολλέες ὄρνυτ’ ἀϋτήν, dove in entrambi i passi ἀϋτή indica 
precipuamente l’urlo di guerra.

Dopo Omero, l’aggettivo, limitatamente alla letteratura poetica 
arcaica e classica, è attestato soltanto in un frammento di Alceo38 e 
in tre luoghi sofoclei: in entrambi gli autori compare come un chiaro 
omerismo. Per quanto concerne Sofocle, oltre che nel primo stasimo 
delle Trachinie, si tratta di un passo del Filottete e di TrGF IV F 1017.1 
costituito unicamente dal frustolo ἀολλεῖς. Nel Filottete l’aggettivo 
compare nell’ultima battuta del dramma che è assegnata al coro dei 
marinai di Neottolemo (vv. 1469-71): 

χωρῶμεν δὴ πάντες ἀολλεῖς,
Νύμφαις ἁλίαισιν ἐπευξάμενοι � 1470
νόστου σωτῆρας ἱκέσθαι. 

Andiamo tutti insieme uniti e compatti,
dopo aver invocato le Ninfe marine
di giungere protettrici del ritorno.

Dopo che Filottete, seguendo le indicazioni di Eracle apparso come 
deus ex machina ha deciso finalmente di partire per Troia con 
Neottolemo e i suoi uomini, i coreuti rivolgono una preghiera alle 
ninfe marine affinché li assistano nella navigazione durante il ritorno 
a Ilio ed esortano se stessi e i due protagonisti a partire πάντες ἀολλεῖς 
‘tutti uniti’ (v. 1469). La scelta dell’aggettivo ἀολλής, se rientra nel 
tradizionale impiego al plurale del lemma, rispetto alle scene di 

38  In Alceo il lemma si riferisce all’acclamazione dei cittadini «in massa» di Pittaco 
a tiranno (fr. 348.3 V. = fr. 348.3 Liberman: μέγ’ ἐπαίνεντες ἀόλλεες).



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 222
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

battaglia iliadiche si addice forse meno al contesto calmo e pacato 
della chiusa del dramma, che ha visto una riconciliazione finale tra 
Filottete, Neottolemo e il coro. Tuttavia, il semplice significato ‘uniti, 
compatti’ sembra celare una pregnanza semantica più profonda. Il 
senso della compattezza che rinsalda l’unità del gruppo dei guerrieri 
armati nei contesti bellici omerici, potrebbe infatti riemergere 
nell’espressione del coro, ma risemantizzato all’interno di una 
cornice differente. Nel Filottete alcuni valori sono emersi come 
fondamentali nel corso della tragedia nel rapporto di Filottete con 
Neottolemo e con il coro, in particolare quelli della solidarietà e 
dell’amicizia. Attraverso questo invito a partire ‘tutti uniti, insieme’ 
dall’isola che i coreuti rivolgono a se stessi e ai due eroi nell’ultima 
battuta della tragedia, sottolineato dall’impiego del lemma omerico 
ἀολλεῖς, Sofocle ha forse voluto suggellare il dramma con un invito a 
riflettere su quei medesimi valori.39

 L’impiego dell’aggettivo nelle Trachinie per descrivere Eracle e 
Acheloo che si apprestano allo scontro costituisce invece un riuso di 
materiale omerico con una valenza fortemente innovativa. Si direbbe 
che Sofocle forzi la semantica stessa del termine al fine di veicolare 
una particolare efficacia espressiva. In primo luogo, l’aggettivo è 
riferito a uno scontro ‘a due’ e non designa un gruppo nel suo insieme, 
violando pertanto la valenza semantica di base e attesa. L’utilizzo 
improprio dell’epiteto viene segnalato anche dagli scoli al passo, che 
si richiamano espressamente all’uso con referente collettivo che esso 
presenta in Omero per dimostrare l’abusio sofoclea.40 

In secondo luogo, la nozione convogliata dall’aggettivo delle armate 
che avanzano in massa intensifica iperbolicamente l’immagine 
della lotta cui si apprestano in realtà solo due protagonisti.41 In 
particolare, l’idea di ‘compattezza’ dell’esercito schierato in ranghi 
serrati prelude alla descrizione dello scontro violento che segue 
immediatamente nell’epodo successivo, preannunciando il fragore 
del serrarsi frenetico e confuso di mani, arco e corna (vv. 517-19: 
τότ’ ἦν χερός, ἦν δὲ τό- / ξων πάταγος, / ταυρείων τ’ ἀνάμιγδα κεράτων) e 
l’intrecciarsi dei due corpi in energiche prese di lotta (v. 520: ἦν δ’ 

39  Nell’invito del coro non è incluso invece Odisseo, rappresentante di principi opposti 
a quelli espressi da Neottolemo e dai marinai, cf. Schein 2013 ad loc., che riconosce 
nell’unione finale tra Filottete, il figlio di Achille e i coreuti «the play’s harmonious 
ending».

40  Schol. ad v. 513 [p. 141 Xenis] ἀολλεῖς: καταχρηστικῶς εἶπεν ἐπὶ δύο τὸ ἀολλεῖς· 
ἐπὶ πλήθους γὰρ λέγεται. 

41  Cf. Pontani 1949, 237: «l’impressione di membra moltiplicate, in quei contendenti 
eccezionali, è data più chiaramente dalla geniale arditezza dell’epiteto ἀολλεῖς». 
Rodighiero 2012, 88 suggerisce che l’uso catacrestico dell’aggettivo potrebbe qui 
avere anche valore autoreferenziale e indicare la performance orchestica: «il coro 
rinvierebbe indirettamente al proprio movimento convergente al centro in due gruppi 
distinti e compatti».



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 223
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

ἀμφίπλεκτοι κλίμακες). Si noti come anche la dimensione fortemente 
sonora di questi versi dell’epodo rispecchi le scene iliadiche dove 
gli eserciti si slanciano con foga intonando il grido di battaglia.42 
Attraverso il sintagma οἳ τότ’ ἀολλεῖς Sofocle è riuscito dunque a 
esprimere icasticamente in un solo termine, in virtù dei valori della 
vox epica, la foga della lotta tra Eracle e Acheloo, talmente tumultuosa 
e caotica da apparire come lo scontro di una moltitudine. Infine, il 
colorito omerizzante nell’espressione οἳ τότ’ ἀολλεῖς / ἴσαν ἐς μέσον 
ἱέμενοι λεχέων (vv. 514-15) è rafforzato anche dall’imperfetto ἴσαν, che 
costituisce una forma della lingua epica.43

v. 518: πάταγος 

Nella vivida descrizione della lotta all’inizio dell’epodo il frastuono 
prodotto dai due contendenti è espresso attraverso il termine πάταγος 
(vv. 517-19): τότ’ ἦν χερός, ἦν δὲ τό- / ξων πάταγος, / ταυρείων τ’ ἀνάμιγδα 
κεράτων «ed allora ci fu un frastuono dell’intrecciarsi convulso delle 
braccia, degli archi, e delle corna taurine».

Il sostantivo πάταγος ‘fragore, strepito’ rappresenta anch’esso 
un lemma poetico omerico. Attestato solo quattro volte nell’Iliade, 
a parte il passo di Il. 13.283 in cui è riferito al battere dei denti di 
un guerriero codardo, il lemma è sempre testimoniato all’interno di 
situazioni belliche ed esprime la dimensione sonora dello scontro.

Nel XXI canto l’inizio della battaglia degli dèi è descritto in questi 
termini (Il. 21.385-8):

ἐν δ’ ἄλλοισι θεοῖσιν ἔρις πέσε βεβριθυῖα � 385
ἀργαλέη, δίχα δέ σφιν ἐνὶ φρεσὶ θυμὸς ἄητο·
σὺν δ’ ἔπεσον μεγάλῳ πατάγῳ, βράχε δ’ εὐρεῖα χθών,
ἀμφὶ δὲ σάλπιγξεν μέγας οὐρανός.

42  Come è stato da più parti messo in luce (cf. Long 1968, 76; Burton 1980, 56; 
Rodighiero 2012, 89, 91) la descrizione dello scontro tra Eracle e Acheloo nell’epodo, pur 
nella sua brevità, è resa immediata e concreta da un uso insistito di figure di suono con 
funzione onomatopeica; in particolare si incalzano assonanze di vocali cupe (ω, ο, α) e 
soprattutto sequenze dentali e gutturali allitteranti in quasi in tutti i vocaboli impiegati 
(τότ’, χερός, τόξων, πάταγος, ταυρείων τ’ ἀνάμιγδα, κεράτων, ἀμφίπλεκτοι, κλίμακες, 
μετώπων, ὀλόεντα, πλήγματα, στόνος): l’effetto altamente espressivo fa sì che quasi 
ogni mossa e colpo sferrato dai due rivali trovi una corrispondenza fonica che li rende 
plasticamente vividi nell’immaginazione dello spettatore; cf. anche Pontani 1949, 138 
che ravvisa nel tono descrittivo dello stasimo uno «sforzo icastico» da parte del poeta 
e «l’impressione dell’autopsia». 

43  Cf. Chantraine GH, 1.285. L’uso del verbo εἶμι con l’aggettivo trova un precedente 
in Il. 16.601 ἰόντες ἀολλέες. 



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 224
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

La contesa si insinua possente fra le divinità (v. 385: ἔρις πέσε 
βεβριθυῖα) ed essi attaccano battaglia: l’attimo iniziale dello scontro 
è reso attraverso l’espressione σὺν δ’ ἔπεσον μεγάλῳ πατάγῳ «si 
scontrarono con immenso frastuono» (v. 387), cui segue il fragore 
prodotto dalla terra al loro passaggio e il tuonare del cielo.

Sempre nel XXI canto, nella scena iniziale, i Troiani fuggono 
sconvolti sotto l’assalto impetuoso di Achille, e sono costretti a trovare 
scampo nelle acque vorticose dello Xanto (Il. 21.9-11): i Troiani si 
gettano nel fiume μεγάλῳ πατάγῳ «con gran fragore»: il rombo delle 
correnti e delle rive dello Xanto si mischia spaventosamente alle urla 
dei guerrieri trascinati dai gorghi.

Nel XVI canto, infine, lo strepito prodotto dallo scontro accanito 
tra Achei e Troiani è paragonato al gareggiare fra Euro e Noto a 
squassare una selva (Il. 16.765-71): anche in questo caso nella 
similitudine predominano le note acustiche, in particolare il boato 
degli alberi scossi dal vento (v. 769: ἠχῇ θεσπεσίῃ) e il frastuono dei 
rami spezzati (v. 769: πάταγος δέ τε ἀγνυμενάων), emblema del cozzare 
fra loro dei due eserciti nella mischia. Come si vede, il sostantivo 
πάταγος, attestato per due volte nel nesso formulare μεγάλῳ πατάγῳ, 
definisce in Omero sempre un fragore particolarmente reboante che 
si verifica all’interno di scene belliche.

Nella poesia post-omerica d’età arcaica e classica, il lemma ricorre 
di rado. Nella lirica si ritrova solo in Pindaro, dove indica lo strepito 
dell’eruzione notturna dell’Etna prodotta dal gigante Tifone (Pyth. 
1.24), e in Anacreonte, che riferisce il termine allo schiamazzo 
scomposto del banchetto barbaro degli Sciti, contrapposto ai canti 
che accompagnano il simposio (PMG fr. 356b.2 = fr. 33.8 Gentili).

In tragedia πάταγος è invece impiegato in contesti guerreschi 
sul modello omerico. In Eschilo nei Sette contro Tebe (vv. 103, 239) 
esprime il frastuono dell’esercito assediante dei Sette, mentre in 
Euripide negli Eraclidi (v. 832) è riferito al fragore degli scudi nella 
battaglia tra gli Argivi e gli Ateniesi. Sofocle impiega il lemma, 
oltre che nel presente passo delle Trachinie, anche nella parodo 
dell’Antigone, dove indica lo strepito della battaglia che si solleva 
alle spalle dei Sette costretti alla fuga dai Tebani vittoriosi (vv. 124-
5: τοῖος ἀμφὶ νῶτ’ ἐτάθη / πάταγος Ἄρεος).

Nell’espressione fortemente allitterante del primo stasimo delle 
Trachinie τότ’ ἦν χερός, ἦν δὲ τό- / ξων πάταγος, / ταυρείων τ’ ἀνάμιγδα 
κεράτων il lemma si inserisce nell’uso bellico tradizionale del 
termine, ed esprime efficacemente il boato prodotto dalla violenza 
degli urti nella lotta tra Eracle e Acheloo. Il sostantivo contribuisce 
soprattutto a enfatizzare la dimensione sonora della scena descritta 
dal coro, e in virtù della sua rarità presenta una notevole forza 
semantica. L’elemento acustico è potenziato dall’immagine convulsa 
dell’intrecciarsi caotico dell’arco, delle corna e delle braccia dei due 
corpi avvinghiati nella lotta: il triplice complemento di specificazione 



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 225
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

che accompagna il lemma e l’avverbio ἀνάμιγδα conferiscono 
all’espressione quella esuberanza espressiva che caratterizza nel suo 
complesso la descrizione dello scontro tra il dio-fiume e l’eroe nello 
stasimo, messa in risalto proprio dal recupero insistito di lessemi 
epico-omerici, impiegati però spesso con abusiones fortemente 
vistose.44

3.2.4	 L’omerica ‘tragica’ bellezza di Deianira (v. 523)

La figura della giovane Deianira, oggetto della contesa tra Eracle 
e Acheloo, è introdotta al termine del corale, e a lei è dedicata la 
seconda metà dell’epodo (vv. 523-30):

ἁ δ’ εὐῶπις ἁβρὰ
τηλαυγεῖ παρ’ ὄχθῳ
ἧστο τὸν ὃν προσμένουσ’ ἀκοίταν. � 525
†ἐγὼ δὲ μάτηρ μὲν οἷα φράζω·†
τὸ δ’ ἀμφινείκητον ὄμμα νύμφας
ἐλεινὸν ἀμμένει <τέλος>·
κἀπὸ ματρὸς ἄφαρ βέβαχ’
ὥστε πόρτις ἐρήμα. � 530

E nel frattempo lei delicata, dagli occhi belli,
su un poggio visibile da lontano
sedeva, nell’attesa di chi sarebbe stato il suo sposo.
Io parlo come uno spettatore,
ma l’occhio conteso della giovane sposa
attendeva da suscitare pietà,
e poi d’un lampo si separò dalla madre,
come una giovenca tutta sola.

Nella prima sezione dell’epodo il coro ha descritto il convulso 
duello dei due pretendenti cui ora segue, con un contrasto molto 
forte, la delicata immagine della fanciulla che siede immobile su un 
poggio in attesa di conoscere il suo destino: chi sarà il suo sposo. Lo 
stacco rispetto alla concitata scena del duello è reso stilisticamente 
attraverso l’aggettivazione e una lieve nota paesistica. Il dittico 
aggettivale preceduto dal semplice pronome, ἁ δ’ εὐῶπις ἁβρά «lei 

44  L’espressività del registro linguistico è segnalata dal fatto che il corale offre nello 
spazio di pochi versi otto vocaboli che rappresentano degli hapax assoluti all’interno 
dell’intero corpus poetico greco: τινάκτορα, πάμπληκτα παγκόνιτα, ῥαβδονόμει, 
ἀνάμιγδα, ἀμφίπλεκτοι, ὀλόεντα, ἀμφινείκητον: si tratta prevalentemente di aggettivi 
composti, tipici dello stile più ornato, sia epico che della lirica, in particolare del genere 
ditirambico, cf. Earp 1944, 38; Rodighiero 2012, 65.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 226
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

delicata, dagli occhi belli» (v. 523), sospende di colpo la narrazione 
della lotta e relega poeticamente la figura della giovane Deianira 
in una dimensione di profonda e inerme solitudine, rappresentata 
dal colle lontano (v. 524: τηλαυγεῖ παρ’ ὄχθῳ) e dalla metafora della 
giovenca portata via dalla madre e rimasta sola (v. 530: ὥστε πόρτις 
ἐρήμα).45 La promessa sposa è inoltre caratterizzata da un sentimento 
di angosciosa e pudica attesa che sembra quasi paralizzarla (v. 525: 
τὸν ὃν προσμένουσ’ ἀκοίταν, v. 528: ἀμμένει).46 

All’inizio della descrizione il duplice epiteto in asindeto εὐῶπις 
ἁβρά pone in risalto la bellezza di Deianira. Se ἁβρός ‘tenero, delicato’ 
non è aggettivo omerico ma lemma poetico proprio della lirica e 
particolarmente associato al fascino della giovane sposa,47 εὐῶπις 
(hapax in Sofocle) ‘dagli occhi belli, dal bel volto’ rappresenta un raro 
epiteto omerico. L’insistenza sullo sguardo ritorna poco dopo anche 
nella perifrasi ὄμμα νύμφας (v. 527), dove la bellezza è però velata 
dall’ansia per l’attesa del vincitore, e dalla paura che possa essere 
Acheloo, come indica il predicativo ἐλεινόν riferito a ὄμμα.48 

In Omero l’aggettivo εὐῶπις è attestato unicamente come epiteto 
di Nausicaa e ricorre due volte nel sesto canto dell’Odissea nella 
formula clausolare εὐώπιδα κούρην (Od. 6.113, 142). Il lemma occorre 
in seguito nell’epica arcaica soltanto in H. Hom. Dem. 2.333 come 
attributo di Persefone – sempre nel nesso εὐώπιδα κούρην – e in H. 
Hom. Bacch. 7.58, dove è epiteto di Semele nell’invocazione finale a 
Dioniso in chiusura dell’inno: χαῖρε τέκος Σεμέλης εὐώπιδος. Eccetto 
Sofocle, nella poesia arcaico-classica εὐῶπις è attestato soltanto una 

45  Perrotta 1935, 502 a buon diritto così introduce e traduce l’ultima frase del canto: 
«lo stasimo finisce con parole di soavità indimenticabile: ‘la sposa contesa aspettava 
con gli occhi dolorosi. Essa poi si allontanò dalla madre come una giovenca smarrita’» 
(corsivo aggiunto).

46  Lo stacco tra le due scene è incisivamente segnalato anche dal cambio di metro 
con il passaggio dai kat’enoplion-epitriti a cola spondaici e cretici, in particolare dai 
dattili animati che descrivono lo scontro tra Eracle e Acheloo ai longa che esprimono 
la staticità di Deianira, cf. Davies 1991, ad loc. e Rodighiero 2012, 92.

47  Cf. e.g. in contesto epitalamico Sapph. fr. 44.7 V. ἄβραν Ἀνδρομάχαν e Alc. fr. 42.8 V. 
(= fr. 42.8 Liberman) πάρθενον ἄβραν (Teti); sull’aggettivo cf. Rodighiero 2012, 96.

48  Che la perifrasi indichi primariamente soltanto la bellezza di Deianira come 
propone Davidson 1986, 23, sulla scorta di Long 1968, 101-2, appare eccessivo, 
considerato il contesto nel suo insieme, cf. anche Seale 1982, 198, il quale sottolinea 
giustamente come la descrizione dello sguardo lontano e in attesa esprima anche la 
passività inerme della giovane sposa. E si veda anche la bella traduzione di Paul Mazon 
(1989, ad loc., corsivo aggiunto)«tandis qu’assise au flanc d’un tertre don’t la vue s’étend 
au loin, la gente et douce fille est là, passive, attendant celui qui sera son époux».



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 227
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

volta in Pindaro come suggestivo epiteto della luna in Ol. 10.74.49 
Per qualificare la bellezza di Deianira, Sofocle ricorre dunque a un 
raro epiteto nobilitante proprio dalla lingua dell’epos. Per quanto 
concerne i possibili paralleli tematici rispetto al contesto dello 
stasimo delle Trachinie si possono forse fare alcune considerazioni sul 
ruolo di Nausicaa e Persefone. Entrambe rappresentano due figure 
di παρθένος sulla soglia del matrimonio, esattamente come Deianira 
è raffigurata nello stasimo sofocleo come νύμφη in attesa di unirsi 
allo sposo.

Per quanto riguarda il personaggio di Nausicaa, si può scorgere 
forse un’analogia a livello della caratterizzazione psicologica. 
L’atteggiamento pudico e insicuro che contraddistingue la giovane 
figlia di Alcinoo nell’Odissea, la quale sembra segretamente 
innamorarsi di Odisseo, rinvia alla figura dell’eroina sofoclea che si 
appresta timorosa alle nozze. Rispetto al personaggio di Persefone, 
è possibile invece ravvisare un parallelo con l’episodio del rapimento 
della vergine da parte di Ade, il dolore di Demetra alla scomparsa 
della figlia e il tono di angoscia che caratterizza l’Inno omerico. Anche 
nello stasimo l’ansia è il sentimento dominante: Deianira è angosciata 
dal fatto che il futuro sposo potrebbe essere una creatura mostruosa, 
l’Acheloo, assimilabile ad Ade. Persefone viene descritta come 
riluttante e in lacrime nel momento in cui Ade la rapisce trascinandola 
sul suo carro (H. Hom. Dem. 2.19-20: ἁρπάξας δ’ ἀέκουσαν ἐπὶ χρυσέοισιν 
ὄχοισιν / ἦγ’ ὀλοφυρομένην), in un atteggiamento molto simile a quello 
di Deianira ritratta impaurita nel prologo (vv. 7-8) e nello stasimo (vv. 
526-7: ὄμμα νύμφας / ἐλεινόν). Inoltre, il matrimonio è visto come un 
momento di passaggio che sottrae per sempre la sposa agli affetti 
familiari, come indica la similitudine finale della giovenca solitaria 
che abbandona la madre (vv. 529-30: κἀπὸ ματρὸς ἄφαρ βέβαχ’ / ὥστε 
πόρτις ἐρήμα): la perdita della figlia è la stessa che Demetra teme di 
subire nell’inno.50 

Andrà infine rilevato come nella preterizione iniziale del canto 
in cui le coreute tacciono il potere di Afrodite sugli dèi, proprio il 
«notturno» Ade sia evocato per secondo dopo Zeus al v. 502 οὐδὲ 
τὸν ἔννυχον Ἅιδαν. La passione amorosa del dio allusa dal coro 
non può che essere quella nei confronti di Persefone, che viene 

49  Se εὐῶπις costituisce un hapax in Sofocle, il sinonimo εὐώψ è testimoniato due 
volte nella produzione del poeta: in Ant. 530 (εὐῶπα παρειάν) l’aggettivo è riferito al 
volto di Ismene, mentre in OT 189 (εὐῶπα πέμψον ἀλκάν) indica, con valore metaforico, 
la protezione ‘benigna’ invocata dal coro nella parodo ad Atena. L’aggettivo εὐώψ non 
è attestato prima di Sofocle e potrebbe essere un conio del poeta. Entrambi gli epiteti 
occorrono in seguito assai raramente e non si ritrovano prima della poesia ellenistica, 
cf. e.g. Callim. Dian. 204 e Ap. Rhod. 4.1090. 

50  Sull’avverbio di ascendenza omerica ἄφαρ, che indica qui il repentino passaggio 
dalla condizione di nubile a quella di sposa, cf. la trattazione del lemma al § 3.1.3.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 228
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

quindi implicitamente rievocata all’inizio dello stasimo, e potrebbe 
ricomparire come termine di confronto per Deianira nel finale.

Su un piano di relazioni interne allo stesso dramma, invece, 
l’aggettivo composto epico-omerico, esprimendo con vividezza ed 
enfasi l’avvenenza della giovane Deianira, dà rilievo a livello stilistico 
a un motivo che presenta notevoli implicazioni nella tragedia sotto 
il profilo tematico: la bellezza femminile. All’interno della dinamica 
del dramma, infatti, il tema della bellezza costituisce a più riprese 
un nucleo tragico di primo piano. L’accento sull’avvenenza giovanile, 
vista come paradossale fonte di sventura, è espresso da Deianira 
nel monologo iniziale con cui si apre il prologo, proprio a proposito 
dell’episodio del duello fra i due pretendenti (vv. 24-5): ἐγὼ γὰρ ἥμην 
ἐκπεπληγμένη φόβῳ / μή μοι τὸ κάλλος ἄλγος ἐξεύροι ποτέ «io stavo 
seduta là, sconvolta dalla paura / che la mia bellezza non si rivelasse 
la causa dolorosa della mia sventura». Deianira ricorda come sia stata 
la sua stessa bellezza a causare il corteggiamento del mostruoso 
fiume Acheloo; da qui la paura che l’aveva assalita al pensiero di 
dover diventare sposa dello spaventoso pretendente, e nel contempo 
il timore di poter essere la causa involontaria di una situazione 
pericolosa per Eracle, intervenuto per salvarla:51 si noti nel passo, 
a livello espressivo, l’accostamento fortemente ossimorico τὸ κάλλος 
ἄλγος che evidenzia la tragicità paradossale del fascino della giovane. 

Il medesimo tema della ‘bellezza sventurata’ compare ancora una 
volta nelle parole di Deianira, ma riferito questa volta alla giovane 
Iole (vv. 463-7):

								        ἐπεί σφ’ ἐγὼ
ᾤκτιρα δὴ μάλιστα προσβλέψασ’, ὅτι
τὸ κάλλος αὐτῆς τὸν βίον διώλεσεν, � 465
καὶ γῆν πατρῴαν οὐχ ἑκοῦσα δύσμορος 
ἔπερσε κἀδούλωσεν.

								        Io ho
provato una fortissima pietà nel vederla, poiché
la sua bellezza le ha distrutto la vita,� 465
e la sua propria patria, senza volerlo, infelice
ha annientato e ridotto in schiavitù.

Si tratta delle battute finali del primo episodio, di poco antecedenti il 
primo stasimo. Deianira ha appreso il vero motivo per cui Iole è stata 
condotta a Trachis, tuttavia prevale all’inizio – rispetto al turbamento 
per essersi vista sottrarre il proprio sposo che caratterizzerà il 

51  Su questo aspetto altruistico della paura di Deianira nei confronti di Eracle 
nell’episodio dello scontro con Acheloo cf. Allen-Hornblower 2016, 105-7.



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

Lexis Supplementi | Supplements 20 229
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

secondo episodio – un sentimento di partecipazione e di pietà nei 
confronti della figlia di Eurito (v. 464: ᾤκτιρα δὴ μάλιστα), la cui sorte 
risulta ora così simile, agli occhi della regina, a quella che un tempo, 
da ragazza, aveva temuto per se stessa. La bellezza di Iole,52 infatti, 
assoggettandola alla passione di Eracle che l’ha fatta sua, ha distrutto 
la vita della sventurata e impotente figlia di Eurito (v. 466: οὐχ ἑκοῦσα 
δύσμορος), e ha causato la rovina della sua stessa patria, abbattuta 
dall’eroe. Particolarmente forte e antifrastico appare anche qui 
l’accostamento del sostantivo κάλλος con i verbi διώλεσεν (v. 465) e 
ἔπερσε (v. 467), che esprimono la potenzialità negativa dell’avvenenza 
femminile. 

Il parallelo con l’immagine inerme della giovane Deianira nello 
stasimo immediatamente successivo è evidente, ed è veicolato 
attraverso il fil rouge del tema tragico della bellezza vista come 
potenziale fonte di sventura, rispetto alla quale entrambe le donne 
sono del tutto impotenti.53 L’epiteto epico-omerico εὐῶπις nella 
sua apparenza ornamentale acquista quindi un rilievo tematico 
importante e contribuisce a rimarcare questa dimensione che 
accomuna i due personaggi femminili del dramma. Rispetto alla 
celebrazione dell’invincibilità della forza dell’eros nello stasimo, se 
Eracle e Acheloo sono sottomessi ad Afrodite, anche Iole e Deianira 
sono vittime della propria stessa bellezza e subiscono passivamente 
la potenza della dea, che si rivela davvero l’artefice nascosta e 
silenziosa degli eventi, come proclamerà il coro nel terzo stasimo 
(vv. 860-1): ἁ δ’ ἀμφίπολος Κύπρις ἄναυδος φανερὰ / τῶνδ’ ἐφάνη πράκτωρ 
«e ministra silenziosa Cipride è apparsa manifesta artefice di queste 
vicende».54

Un ulteriore aspetto, in conclusione, merita di essere notato. Lo 
stasimo, dopo la scoperta della passione di Eracle per Iole avvenuta 
nel primo episodio, rappresenta un momento di pausa narrativa 
apparentemente estranea agli eventi immediatamente precedenti: 
se il tema al centro del corale è l’incontrastabile potere dell’eros, 
il coro non riflette quanto ha avuto luogo finora nel dramma, in 
particolare sulla recente rivelazione, come ci si aspetterebbe, 
ma rievoca la contesa avvenuta in un tempo ormai molto remoto 
tra l’Acheloo e Eracle per Deianira, che era stata ricordata dalla 

52  L’aspetto avvenente di Iole è indicato inoltre pochi versi prima attraverso il 
riferimento metonimico agli occhi (v. 375: ἡ κάρτα λαμπρὰ καὶ κατ’ ὄμμα καὶ φύσιν), 
come avviene per la giovane Deianira nello stasimo. 

53  Sulla relazione tra le due figure femminili di Deianira e Iole cf. Gellie 1972, 63-4; 
Segal 1995, 37, 72-3; Levett 2004, 49-50; e si veda anche Easterling 1977, 122. 

54  Come scrive Campbell 1881, 289 «The power of Aphrodite here, as in Ant. 781 foll., is 
regarded more with awe than with delight. It has now been exemplified in Iole’s conquest 
of Heracles, so cruel to Deianira, and destined to be calamitous to all concerned».



Scavello
3.2 • Trachinie: primo stasimo (vv. 497-530)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 230
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 205-230

stessa protagonista nel prologo (vv. 9-23).55 Il canto si configura 
dunque una narrazione lirica di quell’episodio lontano nel tempo e 
rappresenta nella sua forma narrativa un unicum nella produzione 
sofoclea:56 il focus sulla giovinezza della protagonista fa sì che il 
destino di Deianira sia implicitamente assimilato a quello di Iole, 
entrambe inermi, e oggetto di una passione amorosa pericolosamente 
distruttiva. Rispetto alla situazione contestuale del dramma, tuttavia 
lo stasimo è collegato con la protagonista sotto un’altra prospettiva, 
indiretta ma simbolicamente efficace. Mentre il corale ha luogo, 
infatti, nel retroscena Deianira elabora il piano di ricorrere al filtro 
di Nesso e di inviare come dono a Eracle la tunica intinta con quella 
che crede una pozione magica d’amore: la potenza di Afrodite agisce 
dunque sulla regina proprio mentre viene celebrata dal coro.57 Sul 
versante maschile, invece, la rievocazione del desiderio di Acheloo 
per la nymphe Deianira permette di individuare nella conquista di 
Ecalia da parte di Eracle per ottenere la giovane Iole il medesimo 
movente, la brama erotica: l’eroe è pertanto accomunabile al dio-
fiume e all’universo animalesco e mostruoso che egli rappresenta, 
nella sottomissione alle pulsioni più istintuali.58

55  Deianira, nel prologo, per la paura si era detta tuttavia incapace di fornire un 
resoconto dello scontro, e la lacuna narrativa viene colmata ora nello stasimo. I paralleli 
con i versi del prologo non sono solo tematici ma vi sono anche puntuali riprese lessicali, 
cf. Davies 1991, 136-7. 

56  Sul carattere di ‘lyrical ballad’ dello stasimo, avvicinabile soprattutto ai ditirambi 
bacchilidei, cf. Kranz 1933, 254 ss.; Reinhardt 1989, 261; Burton 1980, 55. Se la 
dimensione narrativa è inconsueta in un corale sofocleo, la tragedia è però ricca in 
generale di digressioni e di vere e proprie ‘storie’ raccontate dai protagonisti, su cui cf. 
Kraus 1991, che individua in totale undici «stories», nove delle quali nella prima parte 
del dramma incentrata su Deianira (77).

57  Cf. Allen-Hornblower 2016, 118 e Winnington-Ingram 1980, 77-8.

58  In generale sul tema chiave dell’eros nella Trachinie cf. Winnington-Ingram 1980, 
73-89; Holt 1981; Easterling 1982, 5-8; Saravia de Grossi 2007, 173-81; Hall 2024, 98-101.



Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/009

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

231

3.3	 Trachinie: secondo stasimo 
(vv. 633-62)
Il nostos dell’eroe e il pathos 
della sposa: ancora echi 
odissiaci

﻿

Prospetto degli omerismi del secondo stasimo delle Trachinie

ὦ ναύλοχα καὶ πετραῖα θερμὰ λουτρὰ καὶ πάγους  � στρ. α
Οἴτας παραναιετάοντες, οἵ τε μέσσαν � 635
Μηλίδα πὰρ λίμναν
χρυσαλακάτου τ’ ἀκτὰν κόρας,
ἔνθ’ Ἑλλάνων ἀγοραὶ Πυλάτιδες κλέονται,� 639

ὁ καλλιβόας τάχ’ ὑμὶν αὐλὸς οὐκ ἀναρσίαν� ἀντ. α 
ἀχῶν καναχὰν ἐπάνεισιν, ἀλλὰ θείας
ἀντίλυρον μούσας.
ὁ γὰρ Διὸς Ἀλκμήνας κόρος 
σοῦται πάσας ἀρετᾶς λάφυρ’ ἔχων ἐπ’ οἴκους·� 645

ὃν ἀπόπτολιν εἴχομεν πάντα � στρ. β
δυοκαιδεκάμηνον ἀμμένουσαι
χρόνον, πελάγιον, ἴδριες οὐ-
δέν· ἁ δέ οἱ φίλα δάμαρ τάλαιναν � 650
δυστάλαινα καρδίαν

Sommario  3.3.1 Eracle finalmente in porto: l’approdo sicuro di navi (v. 633). 
– 3.3.2 Deianira: la sua cara sposa fedele (v. 650).

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/009&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
3.3 • Trachinie: secondo stasimo (vv. 633-62)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 232
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 231-240

πάγκλαυτος αἰὲν ὤλλυτο· 
νῦν δ’ Ἄρης οἰστρηθεὶς
ἐξέλυσ’ ἐπιπόνων ἁμερᾶν.

ἀφίκοιτ’ ἀφίκοιτο· μὴ σταίη � ἀντ. β 
πολύκωπον ὄχημα ναὸς αὐτῷ, � 656
πρὶν τάνδε πρὸς πόλιν ἀνύσει-
ε, νασιῶτιν ἑστίαν ἀμείψας,
ἔνθα κλῄζεται θυτήρ·
ὅθεν μόλοι †πανάμερος, � 660
τᾶς Πειθοῦς παγχρίστῳ
συγκραθεὶς ἐπὶ προφάσει θηρός†.

Legenda:
-voci in grassetto: omerismi a livello lessicale.
-voci in grassetto e sottolineate: omerismi che presentano una risemantizzazione 
o una variazione originale oppure coni sofoclei su modelli omerici.
-voci sottolineate: espressioni o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, tematiche o 
similitudini omerici.

3.3.1	 Eracle finalmente in porto: l’approdo sicuro  
di navi (v. 633)

Al termine della parodo la tragedia entra finalmente nel vivo, 
tra il primo e il secondo episodio. Il messaggero trachinio e Lica 
annunciano la vittoria di Eracle su Ecalia, e il suo arrivo tanto atteso: 
la visione di speranza del coro sembra trovare davvero conferma. 
Viene rivelata, però, anche la nuova passione di Eracle per Iole. 
Deianira, per riconquistare l’amore di Eracle, escogita allora il piano 
che sarà fatale del dono della tunica. Il coro intona adesso il secondo 
stasimo: la musica e le celebrazioni di festa per accogliere Eracle 
vogliono sostituire finalmente gli interminabili pianti di Deianira. 
L’esultanza e l’ottimismo del coro sono dovuti a due ragioni: il ritorno 
di Eracle, che si attende ormai come imminente; e il filtro magico di 
Nesso, che il coro è convinto farà il suo effetto ridestando nell’eroe 
l’amore per l’eroina e cancellando la passione per Iole. 

Il secondo stasimo delle Trachinie si apre con una maestosa 
apostrofe agli abitanti della regione di Trachis (vv. 633-9), dal registro 
solenne come testimonia la presenza di molteplici voces epiche. Le 
fanciulle del coro, nell’arco di una descrizione che abbraccia l’intera 
strofe simile a una panoramica dall’alto, celebrano in sequenza i 
luoghi che costituiscono il paesaggio naturale del loro territorio: i 
caldi bagni delle Termopili (θερμὰ λουτρά), le balze del monte Eta 
(πάγους / Οἴτας), la palude maliaca (Μηλίδα πὰρ λίμναν), e, infine, le 



Scavello
3.3 • Trachinie: secondo stasimo (vv. 633-62)

Lexis Supplementi | Supplements 20 233
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 231-240

assemblee dell’anfizionia che si radunano presso le Porte (ἀγοραὶ / 
Πυλάτιδες).

L’incipit del canto ὦ ναύλοχα καὶ πετραῖα θερμὰ λουτρὰ καὶ 
πάγους / Οἴτας παραναιετάοντες, «O voi che i luoghi approdo sicuro 
di navi presso i bagni caldi sulle balze dell’Eta abitate» (vv. 633-5) 
presenta un tono elevato come si addice all’apertura di uno stasimo: 
si noterà in particolare l’accumulo aggettivale e la figura di suono 
dell’allitterazione delle liquide, soprattutto della vibrante. Sul piano 
interpretativo, esso non è esente da qualche difficoltà a livello 
sintattico, dovuta proprio alla sequenza aggettivale: è possibile, 
infatti, considerare ναύλοχα come aggettivo sostantivato (‘luoghi 
approdo di navi’ = porti), oppure come aggettivo attributivo riferito a 
θερμὰ λουτρά, che indicherà la zona delle Termopili in generale (‘caldi 
bagni, dove approdano le navi’).1 In ogni caso, la prima immagine del 
canto è quella della zona marina, dove sono ospitati i porti. 

Il lemma ναύλοχος è omerico, e raro. In Omero esso è attestato 
soltanto due volte nell’Odissea, in entrambi i casi come epiteto 
di λιμήν, con valore prettamente ornamentale.2 Alla fine della 
Telemachia, negli ultimi versi del quarto canto, i Proci si appostano 
in agguato presso l’isola di Asteride, per sorprendere Telemaco al suo 
ritorno a Itaca. Sull’isola vi sono due porti identici, dove i pretendenti 
restano in attesa pronti a tendere l’imboscata all’eroe (Od. 4.846-7): 
Ἀστερίς, οὐ μεγάλη, λιμένες δ’ ἔνι ναύλοχοι αὐτῇ / ἀμφίδυμοι· τῇ τόν γε 
μένον λοχόωντες Ἀχαιοί. La seconda attestazione del lemma si ritrova 
nel decimo canto, allorché Odisseo racconta negli apologoi l’approdo 
in un porto presso l’isola di Eea (Od. 10.140-1): ἔνθα δ’ ἐπ’ ἀκτῆς νηῒ 
κατηγαγόμεσθα σιωπῇ / ναύλοχον ἐς λιμένα, καί τις θεὸς ἡγεμόνευεν.

L’aggettivo ναύλοχος, dopo Omero, si ritrova nella poesia d’età 
arcaico-classica unicamente in Sofocle (due volte), e, come hapax, in 
Pindaro3 e in Euripide. Oltre che nel secondo stasimo delle Trachinie, 
per Sofocle si tratta di Ai. 506 ναυλόχους… ἕδρας (trimetri). In questo 
passo, così come in Eur. Hec. 1015 Ἀχαιῶν ναύλοχοι περιπτυχαί 
(trimetri), l’epiteto è riferito all’accampamento degli Achei a Troia, 
dove sono ormeggiate le navi. In entrambi i luoghi l’aggettivo sembra 
presentare, come in Omero, carattere ornamentale. L’espressione 

1  Cf. Davies 1991, ad loc.; Longo 1968, ad loc.

2  Non stupisce che l’epiteto sia attestato solo nell’Odissea, il poema dove il porto 
costituisce un elemento topico della narrazione rispetto alle peregrinazioni del 
protagonista: di contro alle sole quattro occorrenze iliadiche di λιμήν, nell’Odissea se 
ne contano trenta. Gli altri epiteti formulari che più frequentemente caratterizzano il 
lemma nell’Odissea sono εὔορμος, πολυβενθής e κοῖλος.

3  Il lemma è attestato nel poeta tebano in Pae. 18.9 (fr. S7.9 Rutherford = fr. 52s.9 
S.-M.) e sembra riferirsi ai pirati Tafii e Teleboi che avevano predato le mandrie e ucciso 
i figli di Elettrione, dedicatario del canto. L’aggettivo presenterebbe pertanto il valore 
sostantivato di ‘pirati, uomini pronti all’imboscata’, ma la frammentarietà del testo non 
consente un’interpretazione sicura, cf. Rutherford 2001, 426.



Scavello
3.3 • Trachinie: secondo stasimo (vv. 633-62)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 234
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 231-240

dell’Aiace è però pronunciata da Aiace, nel corso del primo monologo, 
nel momento in cui l’eroe prospetta la possibilità di ritornare in 
patria dal padre Telamone e abbandonare gli Atridi. Aiace smentisce 
tuttavia immediatamente tale ipotesi a causa del disonore di cui si 
è macchiato con l’uccisione del bestiame che non gli consente di 
presentarsi di fronte al padre. Il fatto che l’eroe menzioni il campo 
attraverso un riferimento alle navi potrebbe non essere casuale 
rispetto al ruolo primario che egli svolge durante l’episodio della 
battaglia alle navi nell’Iliade. 

In questo secondo stasimo delle Trachinie, invece, la scelta da 
parte di Sofocle di aprire il canto con il raro epiteto omerico ναύλοχα 
non sembra solo un preziosismo di stile, ma presenta un significato 
pregnante in rapporto alla situazione drammatica. Il corale esprime 
la gioia festosa del coro convinto che il ritorno di Eracle vittorioso sia 
ormai imminente. L’eroe è immaginato affrettarsi verso Trachis nel 
finale della prima antistrofe: (vv. 644-6): ὁ γὰρ Διὸς Ἀλκμήνας κόρος 
/ σοῦται πάσας ἀρετᾶς λάφυρ’ ἔχων ἐπ’ οἴκους) «il figlio di Zeus e di 
Alcmena infatti / si affretta ad arrivare verso casa con le spoglie prova 
di tutto il suo valore». L’incipit della seconda antistrofe manifesta in 
particolare la trepidazione delle coreute e il desiderio che Eracle 
possa finalmente giungere (vv. 655-8):

ἀφίκοιτ’ ἀφίκοιτο· μὴ σταίη � 655
πολύκωπον ὄχημα ναὸς αὐτῷ,
πρὶν τάνδε πρὸς πόλιν ἀνύσει-
ε. 

Che giunga che giunga, non si fermi � 655
la nave dai molti remi,
prima che egli arrivi in questa città.

La concitazione è resa stilisticamente attraverso la geminatio del 
desiderativo ἀφίκοιτο, il ritmo veloce degli enopli nei primi due versi 
e lo scongiuro che la nave su cui l’eroe sta rientrando dall’Eubea non 
interrompa il proprio corso prima di arrivare a Trachis. L’immagine 
della nave – e si noti l’enfasi della perifrasi πολύκωπον ὄχημα ναός – 
richiama la scena d’apertura del canto in cui è celebrato il paesaggio 
delle Termopili come approdo accogliente di navi, e attraverso il 
modulo della Ringkomposition collega l’incipit dell’ultima antistrofe 
all’apostrofe inziale dello stasimo ὦ ναύλοχα: l’impiego dell’epiteto 
di ascendenza odissiaca riferito ai porti contribuisce dunque a 
sottolineare qui un tema centrale nel corale.4 Eracle stesso viene 

4  Il valore prolettico dell’aggettivo ναύλοχα rispetto al tema primario del ritorno 
di Eracle nello stasimo è notato da Jebb 1982, ad loc., il quale chiosa: «here the word 
suggests the expected landing of Heracles».



Scavello
3.3 • Trachinie: secondo stasimo (vv. 633-62)

Lexis Supplementi | Supplements 20 235
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 231-240

descritto d’altronde nella seconda strofe in una situazione tipicamente 
odissiaca come lontano da Trachis da dodici mesi, ed errabondo 
per mare (vv. 646-8): ὃν ἀπόπτολιν εἴχομεν πάντα / δυοκαιδεκάμηνον 
ἀμμένουσαι / χρόνον, πελάγιον «lui che senza una patria / tutto il tempo 
per dodici mesi / abbiamo atteso, disperso sul mare».

Il coro, come già nella parodo, presenta nuovamente l’eroe nelle 
vesti di Odisseo – emblematico è il predicativo πελάγιον al v. 6485 – 
ma si tratta della rievocazione di eventi che appartengono ormai al 
passato. Lica ha infatti annunciato nell’episodio precedente che le 
peregrinazioni di Eracle sono terminate ed egli è effettivamente sulla 
via del ritorno. L’eroe pertanto approderà quanto prima in porto: 
questa è la convinzione che anima il canto delle giovani coreute, e 
il valore dell’apostrofe incipitaria è di buon augurio. L’immaginario 
marino rinvia inoltre a quello del mare di tempeste nella parodo 
come metafora della vita tormentosa di Eracle (vv. 112-21): anche lì, 
come si è visto, il coro era fiducioso nell’intervento salvifico di un dio 
e ora le speranze delle giovani trachinie sembrano trovare proprio 
l’esito felice atteso.

Il ricordo del passato errare dell’eroe ha dunque la funzione, nella 
prospettiva delle coreute, di sottolineare per contrasto la situazione 
presente e fausta, in cui Eracle finalmente sta per arrivare a Trachis. 
Il parallelo con l’Odissea, tuttavia, evoca anche un differente scarto, 
ancora ignoto alle coreute, e cioè che al contrario di Odisseo, che 
si ricongiungerà con Penelope ristabilendo il nucleo familiare, 
Eracle rientrerà in uno scenario completamente opposto, nel quale 
la casa sarà deserta della sposa, che si sarà tolta la vita, e l’unione 
matrimoniale impossibile. Inoltre, il coro non può ancora prevedere 
gli effetti letali del filtro di Nesso, e in che situazione l’eroe arriverà 
davvero a Trachis: come Illo racconta nell’episodio successivo, 
proprio nel momento dell’approdo Eracle lancerà grida inarticolate 
e sarà preda degli spasmi di dolore (vv. 804-5: σφε πρὸς γῆν τήνδ’ 
ἐκέλσαμεν μόλις / βρυχώμενον σπασμοῖσι). L’immagine dell’attracco 
sicuro, infine, ritornerà nel successivo terzo stasimo, ma, come si 
vedrà nel prossimo capitolo (§ 3.4.1), in una prospettiva totalmente 
antitetica: l’approdo nel ‘porto della morte’ che attende l’eroe. 

5  Forse un lapsus di memoria poetica involontaria induce Giuseppina Lombardo 
Radice (19975, 371), nella sua versione lirica ed evocativa, alla traduzione espansa di 
πελάγιον «sul vasto mare», esattamente la lettera del v. 104 della parodo εὐρέι πόντῳ.



Scavello
3.3 • Trachinie: secondo stasimo (vv. 633-62)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 236
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 231-240

v. 634: θερμὰ λουτρά

Sofocle, per designare le acque calde delle Termopili,6 si serve 
della iunctura formulare epico-omerica θερμὰ λοετρά, fatta salva la 
contrazione del sostantivo.7

Il sintagma è attestato in Omero sempre nel significato di ‘bagno 
caldo’. Nell’Iliade si tratta della lavanda che l’ancella Ecameda appresta 
per Macaone ferito (Il. 14.6) e del bagno caldo che Andromaca, ancora 
ignara della sorte di Ettore, ha dato ordine alle ancelle di preparare 
per lo sposo (Il. 22.444). Nell’Odissea l’espressione è adoperata due 
volte: in riferimento ai bagni caldi cui sono dediti i Feaci (Od. 8.249, 
unico passo in cui la iunctura occorre invertita), una fra le molteplici 
attività pacifiche e ricreative che Alcinoo attribuisce, tessendone 
l’elogio, al suo popolo; e in riferimento al bagno caldo che la regina 
Arete ha fatto predisporre per Odisseo (Od. 8.451).

Per quanto concerne l’epos arcaico il nesso si ritrova con il 
medesimo significato in H. Hom. Merc. 4.268, riferito alla passione di 
Hermes per i bagni caldi. Nei perduti Herakleia di Pisandro, invece, la 
iunctura è attestata in un frammento proprio in riferimento a Eracle. 
Secondo una tradizione del mito, infatti, Atena aveva fatto sgorgare 
delle acque calde presso le Termopili affinché l’eroe si ristorasse al 
termine delle sue fatiche (fr. 7.1-2 Bernabé = fr. 7.1-2 West): τῶι δ’ ἐν 
Θερμοπύληισι θεὰ γλαυκῶπις Ἀθήνη / ποίει θερμὰ λοετρὰ παρὰ ῥηγμῖνι 
θαλάσσης «per lui alle Termopoli la dea / glaucopide Atena fece 
sorgere dei bagni caldi presso la riva del mare».

L’episodio è alluso anche nelle Nuvole di Aristofane, dove si parla 
di Ἡράκλεια λουτρά (v. 1051),8 mentre secondo una variante del mito 
attestata in Ibico, fu Efesto a far scaturire per l’eroe delle sorgenti 
calde (cf. PMGF fr. 300). È possibile che qui Sofocle attraverso la 
designazione delle Termopili per mezzo della tessera epica alluda a 
questa tradizione della saga dell’eroe. Il riferimento comporterebbe 
un effetto ironico dal momento che nel dramma la fine delle fatiche 

6  La medesima espressione θερμὰ λουτρά designa le Termopili anche in Hdt. 7.176.3. 
Su una possibile influenza del passo erodoteo sullo stasimo, in relazione anche alla 
descrizione complessiva della regione, cf. Finkelberg 1995 e cf. anche Rodighiero 
2004, 196.

7  In Omero λουτρόν è attestato sempre nella forma non contratta; la variante contratta 
si ritrova a partire da Hes. Op. 753 e H. Hom. Cer. 2.50.

8  Il frammento di Pisandro è tramandato proprio dallo scolio a questo verso 
aristofaneo [p. 200, 11 Holwerda]. Nella stessa commedia, pochi versi prima, ricorre 
il nesso epico θερμὰ λουτρά (v. 1045) con una risonanza magniloquente e parodica per 
indicare dei bagni caldi. 



Scavello
3.3 • Trachinie: secondo stasimo (vv. 633-62)

Lexis Supplementi | Supplements 20 237
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 231-240

predetta dagli oracoli viene a coincidere con la morte di Eracle: un 
esito del tutto opposto al sollievo di ‘bagni caldi’.9 

v. 635: παραναιετάοντες / v. 637: χρυσαλακάτου 

Dopo la menzione della palude maliaca, il coro descrive il luogo dove 
si svolgevano i raduni del concilio anfizionico (vv. 638-9: Ἑλλάνων 
ἀγοραὶ Πυλάτιδες), che in età storica avevano sede ad Antela, presso un 
tempio di Demetra. Si tratta della «riva della vergine dalla conocchia 
d’oro» (v. 637): χρυσαλακάτου τ’ ἀκτὰν κόρας. Il riferimento a Demetra 
ha fatto ipotizzare che la kore sia da identificare con Persefone, ma 
sembra più corretto un riferimento ad Artemide. La dea, infatti, era 
associata con le paludi, ma la ragione principale risiede nell’epiteto 
χρυσαλακάτου ‘dalla conocchia d’oro’ di ascendenza omerica.10 

In Omero, infatti, χρυσηλάκατος è attributo esclusivo di Artemide 
e ricorre tre volte, di cui due nella formula in clausola χρυσηλάκατος 
(/-ου) κελαδεινή (/-ῆς).11 Il medesimo nesso formulare, sempre riferito 
alla dea, si ritrova poi nell’epos arcaico in Esiodo (fr. 23a.18 M.-W.), in 
H. Hom. Ven. 5.16.188, e in H. Hom. Dian. 27.1.12 L’epiteto occorre in 
tragedia solo in Sofocle, dove costituisce un hapax nel nostro passo. 
L’aggettivo sembra presentare un valore principalmente ornamentale 
e nobilitante rispetto al registro del canto. 

Lo stesso innalzamento stilistico è riscontrabile anche nel participio 
παραναιετάοντες (v. 635), con cui sono designati gli abitanti della regione 
di Trachis. Se il composto παραναιετάω rappresenta un hapax assoluto 
in poesia, il verbo ναιετάω è lemma eminentemente epico, attestato 
frequentemente nell’epos arcaico. Se ne contano circa sessanta 
occorrenze e significativamente un terzo dei casi è rappresentato 
da participi plurali in clausola (ναιετάοντες /-οντας /-όντων), come nel 
passo dello stasimo. Il verbo occorre sporadicamente nella lirica (cf. 
e.g. Pind. Ol. 6.78, Pyth. 4.180), mentre non è mai testimoniato in 
tragedia, con l’esclusione di un altro luogo in Sofocle. Si tratta del 

9  Il vero significato della profezia oracolare è riconosciuto dal coro nel terzo stasimo 
(vv. 821-8) e da Eracle stesso nell’esodo (vv. 1070-2). Il nesso omerico θερμὰ λουτρά si 
ritrova in tragedia, oltre che nelle Trachinie, soltanto in Aesch. Ch. 670, dove indica 
genericamente dei bagni caldi. Nei lirici la iunctura è attestata solo in Pind. Ol. 12.19, 
riferita a delle sorgenti calde appartenenti alle Ninfe. 

10  Così Easterling 1982, ad loc.: «Homeric parallels make clear that this is a reference 
to Artemis». La proposta di identificazione con Persefone si deve a Wilamowitz 1921, 
531 (il quale legge Κόρας); sulla connessione di Artemide con le paludi cf. Easterling 
1982, ad loc.; Davies 1991 ad loc.

11  Il. 16.183, 20.70; Od. 4.122. Sul valore dell’epiteto cf. S. West 2000 ad Od. 4.122.

12  Nella lirica l’epiteto è attribuito anche ad altre divinità, ed è testimoniato soltanto 
in Pindaro (Ol. 6.104: Anfitrite; Nem. 5.36: Nereidi; Nem. 6.36: Leto; fr. 29.1 S.-M.: 
Melia; fr. 128c.1 S.-M.: Leto) e in Bacchilide (Ep. 9.1 M.: Cariti; Ep. 11.38 M.: Artemide).



Scavello
3.3 • Trachinie: secondo stasimo (vv. 633-62)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 238
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 231-240

quinto stasimo dell’Antigone (v. 1123-4: ναιετῶν παρ’ ὑγρὸν / Ἰσμηνοῦ 
ῥέεθρον), dove è riferito a Dioniso che risiede a Tebe presso il fiume 
Ismeno: è significativo che anche in questo passo il verbo occorra in 
lyricis e nella forma participiale. Nel presente corale delle Trachinie 
l’uso del lemma conferisce particolare solennità all’invito del coro 
all’adunata da parte di tutti i cittadini della regione di Trachis per 
celebrare il ritorno auspicato e ora finalmente imminente di Eracle. 

v. 641: ἀναρσίαν

Per l’analisi del lemma si veda la trattazione a proposito del sostantivo 
ἀναρσίων (v. 852) nel prossimo capitolo (§ 3.4.4) dedicato al terzo 
stasimo della tragedia.

3.3.2	 Deianira: la sua cara sposa fedele (v. 650)

Nella seconda strofe il coro rievoca la figura dolente di Deianira che 
si è consumata finora nell’attesa di Eracle (vv. 650-2):

ἁ δέ οἱ φίλα δάμαρ τάλαιναν � 650
δυστάλαινα καρδίαν
πάγκλαυτος αἰὲν ὤλλυτο· 

Ma lei, la sua cara sposa nell’infelice � 650
suo cuore infelicissima sempre
tutta pianto si consumava. 

La descrizione, pur nella sua concisione, presenta una raffinata 
elaborazione stilistica: si noti innanzitutto il chiasmo tra aggettivi e 
sostantivi; l’iperbato δάμαρ… δυστάλαινα che permette l’accostamento 
con figura etimologica dei due attributi τάλαιναν δυστάλαινα 
attraverso cui è evidenziata l’afflizione di Deianira; l’ancora più 
ampio iperbato δάμαρ… πάγκλαυτος; l’accumulo aggettivale φίλα 
δυστάλαινα πάγκλαυτος; l’ulteriore iperbato καρδίαν… ὤλλυτο; infine, 
nell’ultimo verso l’avverbio αἰέν e il prefisso intensivo in πάγ-κλαυτος 
mettono in rilievo il perpetuarsi dell’angoscia e del pianto che non 
ha abbandonato mai l’eroina nei mesi passati. 

Dal punto di vista lessicale, sia τάλαιναν che i più ricercati aggettivi 
composti δυστάλαινα e πάγκλαυτος rappresentano voci prettamente 



Scavello
3.3 • Trachinie: secondo stasimo (vv. 633-62)

Lexis Supplementi | Supplements 20 239
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 231-240

tragiche.13 Già omerico, invece, è il lemma δάμαρ ‘sposa’,14 ma ancora 
più omerizzante appare l’intera espressione ἁ δέ οἱ φίλα δάμαρ che 
designa Deianira. 

Per quanto concerne φίλα δάμαρ, la iunctura è ricalcata su paralleli 
sintagmi formulari omerici. Si possono ricordare i nessi ἄλοχός (/-
όν) τε φίλη (/-ην) (5× Il., 2× Od.), ἄλοχος δὲ φίλη (Il. 6.495), ἀλόχοιο 
φίλης (Il. 6.482, invertito in Il. 15.156), φίλη… ἄκοιτις (Il. 3.138, 9.397), 
nei quali si ritrovano i sinonimi ἄλοχος e ἄκοιτις e l’attributo φίλη 
che, come noto, può presentare talora in Omero valore di aggettivo 
possessivo:15 i sintagmi sono dunque interpretabili a seconda del 
contesto come ‘cara sposa’ o ‘sua sposa’. Sofocle recupera dunque i 
nessi formulari nome-epiteto ἄλοχός… φίλη e φίλη… ἄκοιτις riferiti alla 
sposa, variandoli attraverso la sostituzione sinonimica del sostantivo 
δάμαρ.16 

Nell’espressione sofoclea l’uso dell’articolo ἁ δέ con l’originaria 
valenza pronominale di dimostrativo è anch’esso di ascendenza epica, 
e φίλα δάμαρ ha valore pertanto di apposizione.17 L’uso dell’articolo 
con valore di pronome esprime uno stacco rispetto ai versi precedenti, 
in cui è descritto Eracle disperso per mare, focalizzando l’attenzione 
su Deianira (lett. ‘lei invece’). Inoltre, anche οἱ è forma del dativo del 
pronome personale propria della lingua dell’epos, utilizzato spesso 
per indicare possesso (lett. ‘lei, la sposa di lui’).18 In questo senso 
è significativo il modulo omerico οἱ φίλος ἦεν «gli era caro», in cui 
compare proprio l’aggettivo φίλος, cf. e.g. Il. 1.381 (οἱ φίλος ἦεν), Il. 
5.695, 22.556 (οἱ φίλος ἦεν ἑταῖρος).

13  Per τάλας la casistica nei tre tragici è amplissima; δυστάλας non è lemma eschileo, 
ed è voce particolarmente amata da Euripide (12×), ma anche sofoclea (6×; nelle Trachinie 
occorre anche in riferimento a Iole al v. 307); πάγκλαυτος, invece, è lemma più raro: non 
testimoniato in Euripide, e attestato due volte in Eschilo (Pers. 822, Sept. 368), in Sofocle 
è riferito a Elettra in El. 1085, e a Niobe in Ant. 831 (in entrambi i passi in lyricis).

14  Cf. e.g. Il. 3.122, 14.503; Od. 4.126, 20.290.

15  L’uso di φίλος con tale significato è tipico delle parti del corpo e dei parenti più 
stretti, cf. Hainsworth 1993, 135; Hooker 1987. Rispetto ai nessi omerici per ‘sposa’ cf. 
anche. Hes. Th. 410; H. Hom. Ap. 3.478.

16  L’associazione di δάμαρ con l’aggettivo φίλος non si ritrova altrove nella poesia 
greca classica ed ellenistica. I nessi omerici formati dall’attributo con i sinonimi ἄλοχος 
(soprattutto) e ἄκοιτις occorrono talora in tragedia in Eschilo (e.g. TrGF III F 267.2) e 
in Euripide (e.g. Alc. 165, 201, 599; El. 721), ma non in Sofocle.

17  Cf. Chantraine GH, 1.275-7, oltre che Jebb 1892, ad loc. e Easterling 1982, ad loc.

18  È tuttavia anche possibile interpretare qui il pronome come dativo etico e riferirlo 
pertanto al verbo ὤλλυτο (così Longo 1968, ad loc.), soprattutto se si considera φίλα 
nell’espressione φίλα δάμαρ col valore di aggettivo possessivo sull’exemplum omerico. 
Da un punto di vista metrico, il digamma in οἱ è osservato, come in Omero, e in δέ οἱ 
non vi è pertanto iato; il fenomeno è raro in tragedia, cf. e.g. Soph. El. 195 (ὅτε οἱ): cf. 
Maas, 20163, § 133; Easterling 1982, ad loc.



Scavello
3.3 • Trachinie: secondo stasimo (vv. 633-62)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 240
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 231-240

La iunctura φίλα δάμαρ, invece, anche in virtù dei nessi epici di cui 
costituisce una variazione e che rievoca, esprime con forza il concetto 
di sposa. In particolare, il duplice valore dell’omerico φίλα ‘sua’ / ‘cara’ 
sembra coesistere nel sintagma sofocleo e sottolineare la relazione 
matrimoniale dell’eroina con Eracle. Deianira è vista dalle coreute 
come sposa devota (‘cara’) e totalmente legata e dipendente dal 
marito (‘sua’): da qui deriva la sua trepidazione nell’attesa dell’eroe. 

Il tema della relazione coniugale tra i due protagonisti è stato 
dominante finora nel dramma. Proprio l’uso del lemma δάμαρ nelle 
sue occorrenze nella tragedia si rileva significativo in questo senso. Il 
sostantivo ricorre due volte prima del secondo stasimo, entrambe nel 
primo episodio, dove è riferito una volta a Deianira, come nel corale, 
mentre la seconda a Iole. Lica, messo alle strette dalle domande del 
nunzio, afferma solennemente di trovarsi di fronte alla «figlia di Eneo, 
sposa di Eracle» (vv. 405-6): πρὸς τὴν κρατοῦσαν Δῃάνειραν, Οἰνέως / 
κόρην, δάμαρτά θ’ Ἡρακλέους. Ma il nunzio rivela poi come l’araldo 
abbia in precedenza annunciato alla folla di aver condotto Iole a 
Trachis come nuova sposa di Eracle (v. 428): δάμαρτ’ ἔφασκες Ἡρακλεῖ 
ταύτην ἄγειν.19 L’uso del medesimo termine per entrambe le donne 
allude già alla tensione che si svilupperà nell’episodio successivo, e 
che sfocerà nel progetto di ricorrere al filtro di Nesso. Deianira, nel 
secondo episodio, confessa infatti alle coreute come di fronte alla 
nuova passione di Eracle per Iole nutra ora il timore che egli sarà suo 
sposo soltanto di nome, ma in realtà l’uomo della rivale più giovane 
(vv. 550-1): ταῦτ’ οὖν φοβοῦμαι μὴ πόσις μὲν Ἡρακλῆς / ἐμὸς καλῆται, 
τῆς νεωτέρας δ’ ἀνήρ. La gelosia e il suo amore per l’eroe l’hanno 
quindi indotta a mettere in atto il piano dell’invio della tunica, per 
preservare il proprio ruolo di unica δάμαρ. 

Lo stasimo riflette la situazione drammatica fino a questo 
momento, all’altezza del gesto fatale di Deianira. Il coro è convinto 
che l’espediente dell’eroina avrà effetto e che l’unione dei due sposi 
verrà definitivamente ripristinata dal filtro magico inviato a Eracle: 
questo è l’augurio con il quale termina il corale (vv. 660-2). La tunica 
avvelenata costituirà tuttavia paradossalmente lo strumento della 
definitiva rescissione del vincolo affettivo tra i due protagonisti. 
L’enfasi dell’espressione omerizzante ἁ δέ οἱ φίλα δάμαρ sottolinea 
dunque l’ironia di un ruolo che Deianira non ricoprirà mai più nella 
tragedia.

19  Infine, il termine ritorna un’ultima volta nell’esodo, quando Eracle ingiunge a Illo 
di prendere in sposa Iole (v. 1224: προσθοῦ δάμαρτα, μηδ’ ἀπιστήσῃς πατρί), causando 
una reazione di forte contestazione nel figlio. Dall’unione tra i due giovani discenderà 
la stirpe dorica, ed è possibile che l’episodio alluda a questa apertura futura nel mito e 
al ricomporsi dell’oikos, cf. Segal 1994; sulle differenti interpretazioni rispetto a questo 
ordine di Eracle a Illo cf. Rodighiero 2004, 239-40 con bibliografia. 



Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/010

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

241

3.4	 Trachinie: terzo stasimo  
(vv. 821-61)
Dolore e morte:  
un solo tragico destino

 Prospetto degli omerismi del terzo stasimo delle Trachinie

ἴδ’ οἷον, ὦ παῖδες, προσέμειξεν ἄφαρ � στρ. α
τοὔπος τὸ θεοπρόπον ἡμῖν
τᾶς παλαιφάτου προνοίας,
ὅ τ’ ἔλακεν, ὁπότε τελεόμηνος ἐκφέροι
δωδέκατος ἄροτος, ἀναδοχὰν τελεῖν πόνων � 825
τῷ Διὸς αὐτόπαιδι·
καὶ τάδ’ ὀρθῶς 
ἔμπεδα κατουρίζει. 
πῶς γὰρ ἂν ὁ μὴ λεύσσων
ἔτι ποτ’ ἔτ’ ἐπίπονον
ἔχοι θανὼν λατρείαν; � 830

εἰ γάρ σφε Κενταύρου φονίᾳ νεφέλᾳ � ἀντ. α
χρίει δολοποιὸς ἀνάγκα
πλευρά, προστακέντος ἰοῦ,
ὃν τέκετο θάνατος, ἔτεκε δ’αἰόλος δράκων,

Sommario  3.4.1 Il compiersi delle antiche profezie: la vera fine dei πόνοι di Eracle e il 
porto sicuro di morte. – 3.4.2 La nuvola mortifera di Nesso (v. 831). – 3.4.3 Il pianto infinito 
di disperazione: Deianira e le lacrime di gioia di Penelope. – 3.4.4 Eracle l’eroe ‘valoroso’ 
sconfitto dalla nosos erotica.

﻿



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 242
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

πῶς ὅδ’ ἂν ἀέλιον ἕτερον ἢ τανῦν ἴδοι, � 835
δεινοτέρῳ μὲν ὕδρας
προστετακὼς 
φάσματι, μελαγχαίτα τ’ 
ἄμμιγά νιν αἰκίζει 
ὑπόφονα δολόμυ-
θα κέντρ’ ἐπιζέσαντα. � 840

ὧν ἅδ’ ἁ τλάμων ἄοκνος � στρ. β 
μεγάλαν προσορῶσα δόμοισι 
βλάβαν νέων ἀίσσου-
σαν γάμων τὰ μὲν αὐτὰ
προσέβαλεν, τὰ δ’ ἀπ’ ἀλλόθρου
γνώμας μολόντ’ ὀλεθρίαισι συναλλαγαῖς � 845
ἦ που ὀλοὰ στένει,
ἦ που ἀδινῶν χλωρὰν
τέγγει δακρύων ἄχναν.
ἁ δ’ ἐρχομένα μοῖρα προφαίνει δολίαν
καὶ μεγάλαν ἄταν. � 850

ἔρρωγεν παγὰ δακρύων, � ἀντ. β 
κέχυται νόσος, ὦ πόποι, οἷον 
ἀναρσίων <ὕπ’> οὔπω
<τοῦδε σῶμ’> ἀγακλειτὸν 
ἐπέμολεν πάθος οἰκτίσαι. � 855
ἰὼ κελαινὰ λόγχα προμάχου δορός,
ἃ τότε θοὰν νύμφαν
ἄγαγες ἀπ’ αἰπεινᾶς
τάνδ’ Οἰχαλίας αἰχμᾷ·
ἁ δ’ ἀμφίπολος Κύπρις ἄναυδος φανερὰ � 860
τῶνδ’ ἐφάνη πράκτωρ.

Legenda:
-voci in grassetto: omerismi a livello lessicale.
-voci in grassetto e sottolineate: omerismi che presentano una risemantizzazione 
o una variazione originale oppure coni sofoclei su modelli omerici.
-voci sottolineate: espressioni o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, tematiche o 
similitudini omerici.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 243
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

3.4.1	 Il compiersi delle antiche profezie: la vera fine  
dei πόνοι di Eracle e il porto sicuro di morte

Nel terzo episodio che precede lo stasimo si è messa in moto la 
catastrofe del dramma. Il pharmakon di Nesso, non era un filtro 
magico d’amore, ma un veleno letale: Deianira assiste prima incredula 
al corrodersi del fiocco di lana al sole e comprende, quando è troppo 
tardi, che la tunica ucciderà lo sposo. L’arrivo di Illo e il racconto dei 
tormenti di Eracle confermano le premonizioni infauste della regina: 
il figlio incolpa e maledice la madre, che esce di scena impietrita 
e impotente senza pronunciare una parola a sua discolpa, lei che 
aveva agito per il bene, innocente nelle intenzioni.1 A questo punto, 
il coro, in un’atmosfera totalmente opposta all’illusorio ottimismo 
del canto precedente, intona il terzo stasimo. Il corale si apre con 
l’amaro riconoscimento da parte delle coreute che le antiche profezie 
riguardanti Eracle si sono inverate. Gli oracoli di Zeus che avevano 
predetto per l’eroe il termine delle fatiche hanno svelato il loro 
autentico significato: la fine delle sofferenze dell’eroe è venuta a 
coincidere con la morte che lo libererà dalle pene, certo, ma a prezzo 
della sua stessa vita (vv. 821-8):

ἴδ’ οἷον, ὦ παῖδες, προσέμειξεν ἄφαρ  � στρ. α
τοὔπος τὸ θεοπρόπον ἡμῖν
τᾶς παλαιφάτου προνοίας,
ὅ τ’ ἔλακεν, ὁπότε τελεόμηνος ἐκφέροι
δωδέκατος ἄροτος, ἀναδοχὰν τελεῖν πόνων  � 825
τῷ Διὸς αὐτόπαιδι·
καὶ τάδ’ ὀρθῶς 
ἔμπεδα κατουρίζει. 

Ecco guardate, o giovani, improvvisa 
ci ha colto la parola oracolare 
dell’antica profezia,

1  La tensione sublime della scena del silenzio di Deianira è stata felicemente 
paragonata da Heinrich Weinstock (19483, 34) a quella di alcune pause musicali di 
Beethoven: «Deianeira Abgang – in seiner dramatischen Wirkung vergleichbar jenen 
bis zur Zersprengung geladenen Pausen bei Beethoveen – ist das mächtigste Wort, das 
Sophokles im ganzen Stück sprechen läßt. Seine Macht könnte nicht mehr überboten 
werden». Reinhardt (1989, 264) ben vi legge l’accettazione del proprio demone – la 
responsabilità oggettiva – e non l’ammissione di una colpa soggettiva, oltre a notare 
finemente come «Deianieras Schweigen entspringt ihrem tiefsten Wesen». Sulla figura 
di Weinstock, prolifico teorico pedagosista conservatore di ispirazione cristiana 
fortemente influenzato dalla filosofia esistenzialista di Heidegger, e sulla vicenda 
culturale delle tre edizioni del suo Sophokles  – prima monografia in lingua tedesca sul 
poeta di Colono – a cavallo tra gli anni trenta e cinquanta in Germania che insieme a 
spunti di acutezza interpretativa presenta evidenti consonanze con l’idelogia del regime 
nazionalsocialista anche rispetto a posizioni razziste cf. Fornaro 2024.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 244
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

così cantò: quando compiuto si fosse
il dodicesimo anno, compiuta sarebbe 
la fine delle fatiche� 825	
per lui, il figlio di Zeus. 
E ora questi eventi esattamente, saldamente,
giungono a compimento.

Sofocle definisce il responso oracolare attraverso l’elaborata 
espressione τοὔπος τὸ θεοπρόπον… / τᾶς παλαιφάτου προνοίας: «la 
parola oracolare dell’antica profezia». La locuzione si caratterizza 
per l’impiego di lessico di registro elevato e di ascendenza epica; sul 
piano formale, invece, si noterà l’allitterazione ribattuta dei π (che 
inizia già al verso precedente: παῖδες, προσέμειξεν), e l’assonanza degli 
alfa e degli omicron: l’efficace onomatopea sembra avere l’effetto di 
riprodurre solennemente la ‘voce’ dell’oracolo. 

Il termine θεοπρόπος costituisce un lemma omerico. In Omero esso 
è attestato tre volte, con valore sostantivato, e designa l’indovino (Il. 
12.228, 13.70; Od. 1.416).2 Il termine è connesso con una famiglia di 
vocaboli che nei poemi omerici si riferiscono tutti al referente degli 
oracoli divini: i sinonimi θεοπροπία (5× Il., 2× Od.) e θεοπρόπιον (2× 
Il.) ‘oracolo, profezia’; e il verbo θεοπροπέω ‘rivelare un responso, 
profetare’ (2× Il., 1× Od.). Dopo Omero e fino ai tragici, si tratta 
di lemmi attestati raramente in poesia. Il verbo θεοπροπέω ricorre 
come hapax in Pind. Pyth. 4.190, mentre θεοπρόπος si ritrova 
soltanto in Eschilo e in Sofocle, in entrambi i poeti parimenti hapax.3 
Nell’espressione τοὔπος τὸ θεοπρόπον del terzo stasimo delle Trachinie, 
Sofocle, discostandosi dalla tradizione omerica e della poesia 
precedente, adotta il lemma con valore di attributo, non di sostantivo, 
riferendolo a ἔπος, la «parola oracolare». L’epiteto si segnala per la 
sua rarità e, come si è visto, anche per la valenza fonosimbolica. 

L’utilizzo del sostantivo ἔπος con il valore di ‘parola profetica’ 
risale anch’esso a un uso omerico.4 Nell’Odissea si ritrova il verso 
formulare αἲ γὰρ τοῦτο, ξεῖνε, ἔπος τετελεσμένον εἴη, dove il lemma 
è sempre riferito a una profezia, attestato in tre luoghi all’interno 
di un tristico formulare: nel XV canto il termine si riferisce alla 

2  Il lemma rappresenta un sinonimo poetico di μάντις, come rilevato anche dalla 
lessicografia antica, cf. Hesych. θ 293 Latte: θεοπρόποι· προφῆται, μάντεις e Suda θ 174 
Adler, s.v. «θεοπρόπος»·μάντις, ἢ θεοῦ προφήτης.

3  Per quanto concerne Eschilo, il sostantivo occorre nel Prometeo Incatenato (v. 659), 
dove si riferisce ai messi inviati dal re Inaco a consultare gli oracoli di Pito e Dodona per 
chiedere un responso sulle visioni notturne di Io nelle quali la giovane viene invitata 
da una presenza misteriosa a congiungersi con Zeus. Tale significato di ‘messo, inviato 
a consultare un oracolo’ si ritrova anche in prosa in Erodoto (e.g. 1.19.8, 6.135.7), cf. 
Sideras 1971, 26.

4  Lo stesso uso connotato di ἔπος in senso oracolare si ha altrove in Sofocle cf. e.g. 
OT 89, OC 629.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 245
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

predizione fatta a Telemaco dall’indovino Teoclimeno dopo aver visto 
un presagio favorevole, in base alla quale la stirpe di Odisseo regnerà 
perpetuamente su Itaca (Od. 15.536-38); nel XVII canto si tratta 
sempre di una profezia di Teoclimeno, questa volta rivolta a Penelope, 
sul fatto che Odisseo è già a Itaca e medita vendetta nei confronti dei 
pretendenti (Od. 17.163-5); nel XIX canto, infine, è Odisseo a rivelare 
a Penelope sotto le mentite spoglie di Etone cretese che il suo sposo è 
ancora vivo e a predirne l’imminente ritorno (Od. 19.309-11). Sempre 
nell’Odissea, nel XII canto, Odisseo, scampato con i compagni alle 
insidie di Scilla e Cariddi, in vista dell’isola di Helios si ricorda delle 
parole profetiche (Od. 12.266: ἔπος) di Tiresia e di Circe i quali lo 
avevano ammonito di evitare l’isola del dio durante la navigazione.5

La iunctura παλαιφάτου προνοίας, infine, contiene anch’essa 
un attributo raro e di ascendenza omerica: l’aggettivo composto 
παλαίφατος. Il lemma significa ‘pronunciato anticamente’ ed è 
sempre riferito a oracoli, detti proverbiali o maledizioni; presenta 
inoltre il valore esteso di ‘leggendario, di antica fama, illustre’.6 Il 
significato primario dell’aggettivo è attestato a partire da Omero 
nel nesso παλαίφατα θέσφαθ’ «vaticini pronunciati anticamente», che 
ricorre due volte nell’Odissea nel verso formulare ὢ πόποι, ἦ μάλα 
δή με παλαίφατα θέσφαθ’ ἱκάνει: in Od. 9.507 indica la profezia fatta 
dall’indovino Telemo a Polifemo sul fatto che un eroe di nome Odisseo 
lo avrebbe privato della vista; in Od. 13.172 designa il vaticinio di cui 
si rammenta Alcinoo, in base al quale Poseidone, irato col popolo dei 
Feaci per la loro solerzia nello scortare chiunque sul mare, avrebbe 
distrutto una delle loro navi.7 

5  Per quanto riguarda l’Iliade, si possono ricordare le parole furenti di Agamennone 
in apertura del poema, il quale insulta Calcante che non profetizza mai una «buona 
parola» per l’Atride (Il. 1.108: ἐσθλὸν… ἔπος), dopo che l’indovino ha rivelato la ragione 
dell’ira e della pestilenza scagliata da Apollo sull’esercito acheo.

6  Tale significato è attestato già a partire da Omero riferito alla quercia di Dodona 
nell’espressione proverbiale οὐ γὰρ ἀπὸ δρυός ἐσσι παλαιφάτου οὐδ’ ἀπὸ πέτρης (Od. 
19.163). In seguito l’aggettivo occorre con il significato di ‘leggendario, di antica fama, 
illustre’ anche in Eschilo (e.g. Suppl. 532) e in Pindaro (e.g. Nem. 2.16, 6.31).

7  L’aggettivo si ritrova con il medesimo valore di ‘antico’ anche in Eschilo (Ag. 750: 
proverbio) e in Pindaro (Ol. 2.40: oracolo delfico). In Sofocle, oltre che nell’espressione 
παλαιφάτου προνοίας del terzo stasimo delle Trachinie, il lemma ricorre altre due volte 
nell’Edipo a Colono. In questa tragedia il poeta utilizza l’aggettivo una volta con il suo 
valore tradizionale, riferendolo agli antichi oracoli di Apollo che avevano vaticinato il 
termine delle sofferenze per Edipo allorché questi fosse giunto presso il bosco sacro del 
demo di Colono (OC 454-5: μαντεῖ’ ἀκούων, συννοῶν τε θέσφατα / παλαίφαθ’ ἁμοὶ Φοῖβος 
ἤνυσέν ποτε); nel secondo caso, invece, con valore più espressivo, l’attributo ricorre 
come epiteto di Dike, dea ‘antica, veneranda’, che siede a fianco di Zeus a garanzia delle 
vetuste leggi divine (OC 1381-2: ἡ παλαίφατος / Δίκη ξύνεδρος Ζηνὸς ἀρχαίοις νόμοις). 
L’epiteto è inoltre probabile integrazione congetturale di G. Hermann nel secondo 
stasimo dell’Edipo Re, dove è riferito all’antico oracolo di Laio, ai vv. 906-7 < παλαίφατα> 
/ θέσφατ’, con ripristino della iunctura formulare omerica, cf. Scavello 2015, 163-8. 



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 246
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

In conclusione di questa breve carrellata, si può notare come 
l’intera espressione sofoclea τοὔπος τὸ θεοπρόπον ἡμῖν / τᾶς παλαιφάτου 
προνοίας riferita all’oracolo di Eracle sia costruita con materiale 
poetico di ascendenza omerica, che viene in parte rielaborato dal 
poeta. In particolare il nesso formulare παλαίφατα θέσφαθ’ è ripreso 
con una sostituzione sinonimica nella iunctura παλαιφάτου προνοίας, 
mentre il termine θεοπρόπος che presenta nei poemi il valore di 
sostantivo ‘indovino’, è impiegato come attributo dell’ἔπος oracolare. 
La locuzione occupa due interi cola, è collocata all’inizio del canto, 
ed è formata da quattro termini che si riferiscono tutti al referente 
degli oracoli,8 tre dei quali presentano un forte colorito omerizzante. 
L’enfasi e la ridondanza dell’espressione contribuiscono a evidenziare 
un nucleo concettuale cruciale dello stasimo: le profezie oracolari 
riguardanti Eracle, ora tragicamente inveratesi.9 Il canto si apre 
infatti con un richiamo alla sfera divina, così come si chiuderà nel 
segno di Afrodite: le riprese nobilitanti di lessemi epico-omerici 
conferiscono alla dimensione del divino particolare autorità e 
solennità.

La profezia cui le coreute fanno riferimento è quella di Zeus, che 
Eracle ha appreso dalla sacra quercia di Dodona, come racconta 
Deianira all’inizio del dramma (vv. 169-72). Dietro l’oracolo così 
enfaticamente descritto dal coro vi è dunque lo stesso Zeus, e non a 
caso l’eroe è designato nella stanza come Διὸς αὐτόπαιδι «il vero figlio 
di Zeus» (v. 826). L’espressione (αὐτόπαις è primum dictum sofocleo) 
sottolinea ironicamente la relazione di Eracle con il Cronide, così 
come ironica è l’insistenza sul concetto di ‘compimento’ dei ponoi nei 
termini τελεόμηνος (v. 824) e τελεῖν (v. 825): il vero telos che l’eroe ha 
raggiunto, infatti, è quello della propria vita.10 Nel riconoscimento 
tardivo dell’autentico significato degli oracoli si esprime inoltre il 
motivo della fallibilità della conoscenza umana rispetto ai disegni 
divini: solo ora, dopo il racconto di Illo sull’effetto esiziale della 
tunica di Nesso, il coro – come accadrà per lo stesso protagonista 
nell’esodo (vv. 1166-72) – comprende che la ‘liberazione’ dalle pene 
predetta dall’oracolo coincide fatalmente con la morte di Eracle. La 
comprensione della verità è sanzionata infine anche dall’avverbio 

8  A ciò va aggiunto nel verso successivo (v. 824: ὅ τ’ ἔλακεν) l’uso del verbo λάσκω 
che è voce specifica per indicare una predizione oracolare in tragedia, cf. e.g. Aesch. 
Ag. 1426; Soph. Ant. 1094; Eur. IT 976. 

9  In generale sugli oracoli nelle Trachinie cf. Segal 2000, Perrotta 1931, 177-84; Davies 
1991, 268-9; Levett 2004, 106-8.

10  Nel primo riferimento agli oracoli nel dramma, all’interno del discorso di Deianira 
nel prologo, il telein indica già significativamente la ‘fine’ della vita per l’eroe (v. 79): 
ὡς ἢ τελευτὴν τοῦ βίου μέλλει τελεῖν. Il verbo ritorna infine anche nel momento in cui 
lo stesso Eracle ha compreso il vero significato dell’oracolo, e l’equazione tra il termine 
delle fatiche e la morte appare chiara al protagonista (vv. 1271-2): λύσιν τελεῖσθαι· 
κἀδόκουν πράξειν καλῶς. / τὸ δ’ ἦν ἄρ’ οὐδὲν ἄλλο πλὴν θανεῖν ἐμέ. 



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 247
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

di ascendenza omerica ἄφαρ ‘improvvisamente’ (v. 821), che indica 
la fulminea presa di coscienza ora che gli eventi si sono rivelati nel 
loro autentico significato: l’avverbio sottolinea ulteriormente la 
precarietà della conoscenza degli uomini, che si dà improvvisa e 
quando non è più possibile rimediare ma soltanto prendere atto di 
quanto è accaduto. 

Rispetto al nesso formulare omerico παλαίφατα θέσφαθ’, che 
rappresenta il modello più diretto della iunctura παλαιφάτου προνοίας 
dello stasimo, R. Garner ha proposto di cogliere una relazione 
intertestuale più specifica con il passo dell’Odissea in cui il sintagma 
è riferito alla profezia dell’indovino Telemo a Polifemo in merito 
all’accecamento subito a opera di Odisseo.11 L’ipotesi si collega a una 
più ampia analogia individuata dallo studioso tra Eracle e il Ciclope 
che emerge soprattutto nel racconto di Illo dell’uccisione di Lica da 
parte dell’eroe nell’episodio precedente, corroborata da una serie 
di paralleli lessicali.12 Il raffronto tra Polifemo e Eracle sottolinea 
lo status ambiguo dell’eroe: liberatore dai mostri, ma sottomesso ai 
loro stessi impulsi ferini e violenti. La natura incontrollata di Eracle 
emerge in particolare nella brama erotica per Iole, nei confronti 
della quale egli agisce come l’Acheloo con Deianira; e per ottenere 
la figlia di Eurito l’eroe non si fa scrupoli di distruggere un’intera 
città.13 L’episodio del Ciclope si conclude con Odisseo che rivela il 
suo vero nome e con l’improvviso ricordo di Polifemo della profezia 
fatta dall’indovino Telemo sul fatto che «sarebbe stato accecato 
per mano di Odisseo» (Od. 9.512): χειρῶν ἐξ Ὀδυσῆος ἁμαρτήσεσθαι 
ὀπωπῆς. L’‘antico oracolo’ affiora nella memoria del Ciclope in 
maniera fulminea: ὢ πόποι, ἦ μάλα δή με παλαίφατα θέσφαθ’ ἱκάνει 
(Od. 9.507). La sequenza è simile alla subitanea comprensione delle 
coreute del significato dei responsi nello stasimo. Inoltre, ricorda 
anche l’improvvisa illuminazione di Eracle stesso nell’esodo in merito 

11  Garner 1990, 107-8.

12  Mentre compie il sacrificio presso l’altare di Zeus al capo Ceneo con indosso la 
tunica, Eracle è colto da un primo spasimo e dalle convulsioni. Afferra quindi Lica, il 
latore del dono esiziale, alla caviglia (v. 779: μάρψας) e lo scaraventa contro una roccia. 
Il cranio dell’araldo si fracassa nell’impatto e ne cola fuori il cervello (v. 781: λευκὸν 
μυελὸν ἐκραίνει). La scena è particolarmente raccapricciante e suscita un grido di 
orrore nella folla che assiste al rito. Il gesto di Eracle è molto simile alla modalità con cui 
Polifemo uccide i compagni di Odisseo nell’Odissea, con il ricorrere di precisi richiami 
lessicali: il Ciclope afferra due uomini (Od. 9.289: σὺν δὲ δύω μάρψας) e li sfracella 
contro il terreno; dalle teste cola per terra il cervello (Od. 9.290: ἐκ δ’ ἐγκέφαλος 
χαμάδις ῥέε,), e il mostro si ciba interamente dei corpi, comprese le ossa con il midollo 
(Od. 9.293: ὀστέα μυελόεντα). 

13  Cf. Garner 1990, 107: «one of the ironies of Sophocles’ play is that Heracles, who 
has labored to rid the world of the monstrous and bestial, is undone by his own animal 
side, his uncontrolled violence and sexual passion», e cf. anche Segal 1981, 72: «the 
inversion of civilization and savagery here works at still another level: Heracles’ act 
recalls the Cyclops of the Odyssey, a paradigm of subhuman savagery».



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 248
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

alla profezia di Zeus sul fatto che sarebbe stato ucciso da un ‘morto’, 
non appena Illo rivela al padre lo stratagemma di Nesso (vv. 1159-63). 
Secondo Garner, dunque, nei tre episodi di Lica, del terzo stasimo 
e della folgorazione di Eracle nell’esodo, agirebbe il parallelo con 
Polifemo. 

Se su un piano generale il raffronto tra l’eroe e il Ciclope è rilevante 
nell’evidenziare i tratti ‘bestiali’ e pulsionali del carattere di Eracle, 
più difficile appare tuttavia riconoscere un richiamo specifico ai temi 
del corale.14 Rispetto all’enfatica espressione dello stasimo τοὔπος τὸ 
θεοπρόπον ἡμῖν / τᾶς παλαιφάτου προνοίας, si può però forse rintracciare 
anche una differente risonanza di echi parimenti odissiaci, che 
investono il tema degli oracoli e delle profezie in relazione a Odisseo, 
secondo il filo conduttore che si è individuato a partire dalla parodo, e 
preludono al ritorno dell’immaginario dell’attracco in porto. Si è visto 
come sia il verbo θεοπροπέω che il sostantivo θεοπροπία costituiscano 
due voci omeriche. Nel II canto dell’Odissea l’indovino Aliterse predice 
il ritorno e la vendetta di Odisseo contro i Proci durante un’assemblea 
degli Itacesei (Od. 2.157-76). Entrambe le voci θεοπροπέω (Od. 2.184) 
e θεοπροπία (Od. 2.201) occorrono significativamente nell’episodio 
riferite ad Aliterse e al suo vaticinio. Riguardo all’uso di ἔπος con 
valore di ‘parola profetica’, si è invece individuato un precedente nel 
verso formulare αἲ γὰρ τοῦτο, ξεῖνε, ἔπος τετελεσμένον εἴη, attestato 
tre volte nell’Odissea. E nei tre passi in cui il verso occorre si tratta 
sempre di una profezia di natura positiva: in merito al rientro di 
Odisseo a Itaca, alla vendetta contro i pretendenti e al ripristino del 
potere dell’eroe e dei suoi discendenti sull’isola (Od. 15.536 = Od. 
17.163 = Od. 19.309).

Nell’espressione del corale τοὔπος τὸ θεοπρόπον sono dunque 
ricongiunti due termini che nell’Odissea presentano una connotazione 
ben augurante, e preludono in più occasioni al compimento positivo 
degli eventi per Odisseo. Il parallelo tra Eracle e Odisseo, iniziato 
nella parodo con l’immagine dell’eroe ‘disperso per mare’, e 
proseguito nel secondo stasimo attraverso il motivo dell’‘attracco 
favorevole in porto’, troverebbe qui una sua prima conclusione, 
facendo emergere la forte antitesi tra i due nostoi. Le coreute, infatti, 
sono ora consapevoli che Eracle è sì in arrivo a Trachis, ma afflitto 
da terribili tormenti, e che la possibilità del felice ricongiungimento 
coniugale sperato, dopo gli effetti esiziali del dono della tunica di 
Deianira, è tramontata per sempre. Il riconoscimento della sventura 

14  Andrà però rilevato come la dimensione dei mostri emerga con forza nella prima 
antistrofe nella descrizione degli assalti metaforici del Centauro e dell’Idra contro le 
membra martoriate di Eracle; inoltre la parte più ‘selvaggia’ della natura dell’eroe è 
implicata nella conquista di Iole, il cui ruolo nel precipitare della catastrofe rappresenta 
un motivo dominante nel canto (vv. 842-3, 857): in questo senso la figura di Polifemo 
potrebbe aver giocato un ruolo.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 249
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

dell’eroe, che coincide con la morte, è reso manifesto per le giovani 
trachinie proprio dall’avverarsi delle predizioni oracolari su Eracle, 
finalmente comprensibili nel loro vero e funesto significato. Il fatto 
che Sofocle per designare queste profezie impieghi una serie di 
lessemi e fraseologia che nell’Odissea indicano l’esito opposto della 
parabola di Odisseo non sembra casuale. E si dovrà rilevare come 
nel verso formulare odissiaco αἲ γὰρ τοῦτο, ξεῖνε, ἔπος τετελεσμένον 
εἴη quello che nel poema attraverso l’espressione τετελεσμένον εἴη 
rappresenta l’augurio che la parola profetica si compia, simbolo 
del felice rientro di Odisseo, si contrappone alle voci τελεόμηνος e 
τελεῖν dello stasimo, che esprimono invece il compiersi dell’oracolo 
di Dodona, identificato però antiteticamente proprio con la fine della 
vita di Eracle, ossia con la morte.

Rispetto al tema dell’approdo operante nel secondo stasimo, si 
possono però proporre ulteriori considerazioni che approfondiscono 
l’analogia oppositiva tra i due eroi, questa volta attraverso un 
originale e straniante neologismo sofocleo, modellato su un lemma 
tipicamente odissiaco. Ancora più significativo, infatti, è il fatto che 
nei versi finali della prima strofe del terzo stasimo in cui il coro 
descrivere questo realizzarsi degli oracoli ritorni proprio il medesimo 
immaginario, espresso ora attraverso la metafora del ‘tragitto saldo 
e diritto di una nave in porto’ (vv. 826-7): 

καὶ τάδ’ ὀρθῶς 
ἔμπεδα κατουρίζει. 

E ora questi eventi esattamente, saldamente,
giungono a compimento.

L’arrivo sicuro di Eracle nel porto di Trachis auspicato e celebrato nel 
secondo stasimo si è rivelato ironicamente un attracco nel porto della 
morte. Tale approdo è espresso attraverso il verbo κατουρίζω. Si tratta 
di un hapax non solo in Sofocle ma in generale in poesia. Il termine è 
però coniato dal poeta evidentemente sulla base del lemma omerico 
οὖρος ‘vento favorevole’. Il sostantivo ricorre prevalentemente 
nell’Odissea, sovente accompagnato da aggettivi che ne evidenziano 
il valore di vento propizio: e.g. ἴκμενον οὖρον «vento propizio» (1× 
Il., 4× Od.), κάλλιμος οὖρος «buon vento» (Od. 11.640), οὖρος ἀπήμων 
«dolce vento» (Od. 12.167). 

Nel poema la presenza di un ‘vento favorevole’ è naturalmente 
spesso connessa al peregrinare per mare di Odisseo. In particolare, 
un passo del V canto merita di essere considerato. Calipso promette 
all’eroe: «invierò un vento propizio affinché del tutto incolume tu 
faccia ritorno nella tua patria (Od. 5.167-8): πέμψω δέ τοι οὖρον ὄπισθεν, 
/ ὥς κε μάλ’ ἀσκηθὴς σὴν πατρίδα γαῖαν ἵκηαι. E nel prosieguo del canto 
la dea tiene fede alle proprie parole: «inviò una brezza dolce e mite 



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 250
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

e Odisseo ne gioì, spiegando le vele» (Od. 5.269): οὖρον δὲ προέηκεν 
ἀπήμονά τε λιαρόν τε. / γηθόσυνος δ’ οὔρῳ πέτασ’ ἱστία δῖος Ὀδυσσεύς. In 
questi due versi il sostantivo ricorre enfaticamente due volte, mentre 
nel primo passo citato sono emblematici i due dati dell’incolumità 
dell’eroe e del suo rientro in patria.15

Attraverso l’elaborata invocazione alle profezie di Dodona e 
all’espressivo neologismo κατουρίζω Sofocle sembra pertanto alludere 
nuovamente all’Odissea: il modello ha però questa volta un valore 
fortemente ironico opponendo alla parabola che vede Odisseo 
ritornare indenne a Itaca, lo sbarco penoso di Eracle a Trachis, come 
lo ha descritto Illo: in preda alla nosos e minacciato da una morte 
imminente. Alla certezza del rientro incolume di Odisseo nell’Odissea 
corrisponde l’imperscrutabile avverarsi dei responsi nelle Trachinie: 
il vento propizio che trasporta Odisseo nel poema si è trasformato 
nell’inevitabile esaudirsi della volontà divina, siglata dall’oracolo di 
Zeus, che significa distruzione, dolore e morte per Eracle.

Sofocle ha dunque cambiato di segno il valore tradizionale in 
Omero di οὖρος ‘vento propizio’ facendo acquisire al lemma una 
connotazione sinistra. Se nel terzo stasimo tale slittamento semantico 
è espresso attraverso il primum dictum κατουρίζω, emblematiche ai 
fini dell’impronta disforica conferita da Sofocle al sostantivo omerico 
sono anche le uniche due occorrenze di οὖρος nelle Trachinie. La prima 
si ha al v. 468 nell’espressione ῥείτω κατ’ οὖρον «le cose scorrano 
secondo il proprio corso», che esprime la rassegnazione di Deianira 
rispetto alla sorte infelice di Iole, la cui bellezza l’ha resa schiava 
e ha causato la distruzione della propria patria. Se la locuzione 
proverbiale indica un senso di impotenza di fronte all’avanzare 
inarrestabile del fato,16 l’eroina, che prova sincera compassione per 
la ragazza, si augura che la sorte di Iole possa forse mutare col tempo 
e cambiare per il meglio. Il ‘corso’ degli eventi in relazione a Iole, 
tuttavia, si dimostrerà ironicamente tragico e fatale paradossalmente 
proprio rispetto al destino della stessa Deianira: sarà infatti l’arrivo 
della nuova sposa di Eracle a innescare la peripezia. Lo dimostra 
chiaramente la seconda ricorrenza del lemma. Dopo aver maledetto 
e accusato duramente la madre di aver pianificato la morte del 
padre attraverso il dono della tunica, Illo, alla vista di Deianira che 
si allontana ammutolita e sconvolta, rivolge al coro queste parole 

15  Un vento favorevole inviato dagli dèi, designato sempre attraverso il lemma οὖρος, 
consente anche a Menelao di rientrare in patria nel racconto dell’Atride a Telemaco 
in Od. 4.585-6: ἔδοσαν δέ μοι οὖρον / ἀθάνατοι, τοί μ’ ὦκα φίλην ἐς πατρίδ’ ἔπεμψαν 
«un vento favorevole mi concessero / gli dèi e mi avviarono rapidamente verso la cara 
patria».

16  Cf. Jebb 1892, ad loc.: «it is idle to dwell upon what cannot be undone»; e Easterling 
1982, ad loc.: «the image suggests things being swept along by a current on the surface 
of the water, conveying a sense of helplessness before greater external forces».



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 251
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

(vv. 815-16): ἐᾶτ’ ἀφέρπειν. οὖρος ὀφθαλμῶν ἐμῶν / αὐτῇ γένοιτ’ ἄπωθεν 
ἑρπούσῃ καλός «lasciate che se ne vada; e un buon vento l’accompagni 
lontano dalla mia vista mentre sparisce». Il giovane ribatte alle 
coreute – le quali esortano la regina a non fuggire, dal momento che 
il suo silenzio apparirebbe come una tacita ammissione di colpa – 
che lascino la madre andarsene, e si augura che un ‘vento propizio’ 
(οὖρος… καλός) la conduca il più velocemente e lontano possibile. Come 
è stato notato, le parole del giovane sono cariche di «beffarda ironia»,17 
dopo che egli ha incolpato con intransigenza Deianira, arrivando ad 
augurarsi che non fosse davvero sua madre l’autrice di un piano così 
spietato (v. 736). E ancora più ironiche esse suonano nella prospettiva 
degli eventi che seguiranno: Deianira esce di scena e non potendo 
sopportare di aver causato, sebbene involontariamente, la morte di 
Eracle si toglie la vita; e solo troppo tardi Illo verrà a conoscenza delle 
sue reali e innocenti intenzioni.18 Rispetto in particolare ai modelli 
formulari odissiaci, la scelta dell’aggettivo nell’espressione οὖρος… 
καλός ricorda anche da vicino la iunctura κάλλιμος οὖρος di Od. 11.640, 
riferita al vento favorevole che trasporta la nave di Odisseo lungo il 
fiume Oceano fuori dall’Ade. Entrambe le occorrenze del lemma, così 
come il neologismo metaforico e straniante κατουρίζω, sono dunque 
caratterizzate da Sofocle in maniera fortemente negativa. Questo 
capovolgimento della sfera semantica del termine omerico οὖρος si 
ritroverà ancora nel dramma, di nuovo in uno stasimo, il quarto e 
ultimo della tragedia, su cui si rinvia al prossimo capitolo (§ 3.5.1).

3.4.2	 La nuvola mortifera di Nesso (v. 831)

L’agonia di Eracle è descritta con tratti impressionistici e potenti 
nella prima antistrofe del coro, composta da un unico ampio periodo 
sintattico.19 Le giovani coreute si domandano come l’eroe potrà 
sopravvivere a un altro giorno, ora che la tunica di Nesso impregnata 
del veleno gli sta corrodendo le membra. La descrizione dei tormenti 
di Eracle è estremamente vivida e metaforica nello stesso tempo, e 
l’eroe è rappresentato quasi in una lotta impotente contro il Centauro 
e l’Idra, che sembrano riprendere corpo e vita nella veste che egli 

17  Rodighiero 2004, ad loc. 

18  Sul peso che le parole parole di Illo avranno sulla scelta del suicidio di Deianira 
cf. Hernández Muñoz 2014; Allen-Hornblower 2016, 127-38.

19  Sui vari problemi testuali che coinvolgono i versi dell’antistrofe si vedano i 
commenti e l’analisi di Burton 1980, 67-70. 



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 252
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

indossa: il passato ritorna ed Eracle viene sopraffatto dagli stessi 
mostri sui quali aveva trionfato in precedenza.20

Si susseguono rapidamente nel canto una serie di immagini potenti 
e orrorifiche che si richiamano a vicenda in una struttura in parte 
anulare:21 all’inizio appare Nesso con la nube di sangue e l’insidia 
mortale che si è impregnata ai fianchi di Eracle; il veleno dell’Idra e 
il suo spettro di essere mostruoso si stagliano nella sezione centrale 
(v. 833: προστακέντος ἰοῦ, v. 834: αἰόλος δράκων, vv. 836-7: ὕδρας… 
φάσματι); nel finale ricompare il Centauro, accompagnato da pungoli 
infuocati e subdoli (vv. 839-40: δολόμυθα / κέντρ’ ἐπιζέσαντα). 

Il primo quadro su cui si apre la stanza è quello della nuvola di 
sangue (vv. 831-3):

εἰ γάρ σφε Κενταύρου φονίᾳ νεφέλᾳ 
χρίει δολοποιὸς ἀνάγκα
πλευρά.

Se infatti intrappolandolo in una nube di sangue
lo impregna nei fianchi il fatale inganno 
del Centauro.

La sintassi del periodo consente di riferire il genitivo Κενταύρου sia 
a δολοποιὸς ἀνάγκα «il fatale inganno del Centauro, in una nube di 
sangue», sia a φονίᾳ νεφέλᾳ «il fatale inganno, in una nube di sangue 
del Centauro».22 Nell’espressione χρίει… πλευρά, invece, il valore 
del verbo χρίω è duplicemente ambiguo tra quello di ‘impregnare’ e 
‘pungolare’ i fianchi, e rinvia al gesto di Deianira che intinge la veste 

20  Cf. Segal 2000, 167: «the Centaur is also the ‘ghost’ of the Hydra in the sense that 
he is both the victim of the Hydra and also its current incarnation, a kind of alastor who 
returns, like a ghost, to take revenge from the dead against his killer». 

21  Cf. Esposito 1997, 27-30 – cui si rinvia per un esame dettagliato della stanza – 
il quale individua un «concentric patterning» da cui emerge «how tightly ensnared 
Heracles is by the treachery of the beasts whom, ironically, he killed long ago» (28).

22  Si traduce l’aggettivo φόνιος «di sangue», data la forte espressività delle immagini 
e con un riferimento concreto al corpo martoriato di Eracle, ma il lemma oscilla tra 
i significati ‘mortale, omicida, macchiato di sangue’, a seconda dei contesti e del 
referente, cf. LSJ9, s.v.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 253
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

con il filtro avvelenato (vv. 674-5: πέπλον ἀρτίως / ἔχριον; v. 689: ἔχρισα 
μὲν κατ’ οἶκον ἐν δόμοις κρυφῇ).23 

Il significato di νεφέλᾳ è parimenti ambiguo: è possibile, infatti, 
interpretare il termine anche con il valore di ‘rete’, più raro ma non 
meno saldamente attestato,24 e considerare quindi l’espressione 
come una metafora riferita alla veste intrisa del sangue di Nesso 
che ha intrappolato Eracle come in una rete di agonia.25 In questo 
caso la seconda interpretazione sintattica è quella più opportuna, 
e la rete troverebbe un parallelo nella metafora con cui Eracle 
stesso definisce nell’esodo la tunica una «rete tessuta dalle Erinni» 
(vv. 1051-2: Ἐρινύων / ὑφαντὸν ἀμφίβληστρον).26 

Se si dà invece al termine il valore consueto di ‘nube’, si impongono 
alcuni richiami poetici significativi. L’espressione più vicina dal punto 
di vista lessicale a quella sofoclea si ritrova in Pindaro, in un passo 
della nona Nemea: il poeta, rievocando il valore guerriero di Ettore, 
rammenta come siano pochi fra gli uomini coloro ai quali è stata 
concessa in sorte la capacità di respingere di fronte alle schiere 
nemiche «la nube di morte imminente» (vv. 37-8): φόνου / παρποδίου 
νεφέλαν. La metafora della nube cui si rifà Pindaro,27 tuttavia, è ben 
più antica e risale, come noto, già ai poemi omerici. In Omero essa è 
utilizzata sia come immagine metaforica della morte, sia per indicare 
un momento di profonda disperazione e di scoramento che si abbatte 
su un eroe e lo avvolge in una ‘nube di dolore’: per il primo significato 

23  Cf. Easterling 1982, ad loc.: «here ‘sting’ is the more relevant sense, but Deianeira 
anointed the robe with the poison that does the stinging (675, 689)». Il termine πλευρά 
è anch’esso pregnante nel dramma, e sembra unire tutti i personaggi nel segno della 
morte. Il lemma viene riferito ancora a Eracle più volte (vv. 768, 1053, 1083) e indica 
una delle parti del corpo dell’eroe dove il veleno fa più effetto. Al v. 681 designa invece 
il fianco di Nesso colpito dalla freccia di Eracle: l’eroe soffre dunque nel medesimo 
punto in cui aveva ferito a morte il mostro. Infine, è riferito a Deianira (v. 926), la quale 
suicidandosi si trafigge ai fianchi: e sarà accanto a essi che si distende disperato Illo 
abbracciando il corpo esanime della madre (v. 939). 

24  Cf. e.g. Aristoph. Av. 194, 528; Callim. Aet. fr. 75.37 Pf. (= fr. 174.37 Massimilla); 
Satrius AP 6.11.2.

25  Il significato di ‘rete’ (la cui proposta risale a Wakefield) è sostenuto in particolare 
da Kamerbeek 1959, ad loc. e da Stinton 1990, 111; cf. anche la traduzione di Paul Mazon 
(1989, ad loc.): «dans le filet de mort où le Centaure l’a pris».

26  In questo passo l’uso del termine tecnico ἀμφίβληστρον cela probabilmente 
un’allusione all’Agamennone di Eschilo, dove il manto fastoso che Clitennestra fa 
indossare ad Agamennone prima di colpirlo a morte è designato metaforicamente 
come una rete attraverso il medesimo sostantivo, collocato nella stessa sede metrica 
(v. 1382); il termine è ripreso anche nelle Coefore (v. 492), sempre riferito alla rete 
che ‘intrappola’ l’eroe, cf. Winnington-Ingram 1980, 212-13; Garner 1990, 108-9; e cf. 
anche Easterling 1982 ad loc.; Rodighiero 2004, ad loc. Paduano 1982, 1, 409, nota 64 
vede però soprattutto un contrasto rispetto alla «costruzione lucida dell’inganno» da 
parte di Clitennestra e l’interpretazione erronea di Eracle delle intenzioni di Deianira. 

27  Nella lirica la medesima immagine metaforica occorre e.g. anche in Bacch. Ep. 
13.63-4 M.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 254
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

si potrà ricordare l’emistichio formulare θανάτου δὲ μέλαν νέφος 
ἀμφεκάλυψεν (e.g. Il. 16.350, Od. 4.180, variato in Il. 20.417-20); per il 
secondo valore, invece, l’emistichio formulare ἄχεος νεφέλη ἐκάλυψε 
μέλαινα (Il. 17.591, Il. 18.22, Od. 24.315). 

Nell’espressione φονίᾳ νεφέλᾳ del terzo stasimo delle Trachinie 
l’immagine della nube, sia che si riferisca genericamente allo 
strazio del corpo di Eracle, sia che indichi invece concretamente la 
veste di Nesso, in virtù della metafora di ascendenza omerica evoca 
quindi sinistramente anche la stessa morte dell’eroe. L’espressione 
si configura come polisemica, in armonia con la densità del dettato 
che caratterizza l’intera prima antistrofe.28 

3.4.3	 Il pianto infinito di disperazione: Deianira e le lacrime 
di gioia di Penelope 

Si è visto come a partire dal prologo e dalla parodo le Trachinie rinviino 
all’Odissea attraverso una serie di connessioni tematiche tra Eracle 
e Odisseo. In questa sezione vorrei invece concentrarmi su alcuni 
paralleli significativi tra le due protagoniste femminili: Deianira e 
Penelope. Un elemento topico in entrambe che le contraddistingue 
come eroine ‘del dolore’ è quello del pianto, che rappresenta un 
vero e proprio Leitmotiv in entrambe le opere.29 Penelope piange 
incessantemente nell’Odissea,30 fino al caso limite in cui la pena 
che trova sbocco nelle lacrime, fedeli compagne delle sue notti, 
la porta ad arrivare a invocare Artemide di concederle di morire 
nel sonno (Od. 18.202-4): αἴθε μοι ὣς μαλακὸν θάνατον πόροι Ἄρτεμις 
ἁγνὴ / αὐτίκα νῦν, ἵνα μηκέτ’ ὀδυρομένη κατὰ θυμὸν / αἰῶνα φθινύθω, 
πόσιος ποθέουσα φίλοιο, «oh se la pura Artemide mi concedesse una 
dolce morte nel sonno, / subito adesso, così che nel piangere nel mio 
cuore / io più non mi consumo la vita, per la nostalgia del mio amato 
sposo». Una preghiera alla dea che Penelope – sempre in pianto – 
rinnova di nuovo in un frangente di ancor maggiore scoramento in 

28  Cf. Burton 1980, 68-9, il quale ritiene indissolubili i due valori di ‘rete’ e ‘nuvola’: 
«it is the shirt of Nessus in which Heracles is ensnared, and it envelops him in a cloud 
of death. The image is thus double, both net and cloud being ideas essential to its 
comprehension». La medesima metafora omerica della ‘nuvola di morte’, come si è visto, 
compare anche nel secondo stasimo dell’Aiace, su cui cf. § 2.3.2.

29  Sul motivo letterario delle lacrime, per l’epica cf. Monsacré 1984 e Föllinger 2009, 
mentre per la tragedia cf. Suter 2009; sul tema nella letteratura greca antica in generale 
si vedano Arnould 1990 e Fögen 2009.

30  Cf. Monsacré 1984, 161: «les gémissements et les sanglots sont pour elle comme 
une seconde nature»: la studiosa rintraccia almeno quaranta passi nel poema in cui 
Penelope piange, soprattutto a causa del pothos per Odisseo (233, nota 19.); cf. anche 
Mactoux 1975, 22-3. Quella del piangere è d’altronde una delle attività principali di tutti 
i personaggi femminili di Omero, sia nell’Iliade che nell’Odissea.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 255
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

cui alla prospettiva di doversi risposare con un altro uomo la regina 
preferisce la morte e un immaginifico ricongiungimento con Odisseo 
nell’Ade (Od. 20.57‑82): κλαῖεν δ’ ἐν λέκτροισι καθεζομένη μαλακοῖσιν. 
/ αὐτὰρ ἐπεὶ κλαίουσα κορέσσατο ὃν κατὰ θυμόν, / Ἀρτέμιδι πρώτιστον 
ἐπεύξατο δῖα γυναικῶν· / ‘Ἄρτεμι, πότνα θεά, θύγατερ Διός, αἴθε μοι ἤδη 
/ ἰὸν ἐνὶ στήθεσσι βαλοῦσ’ ἐκ θυμὸν ἕλοιο / αὐτίκα νῦν [...] ὄφρ’ Ὀδυσῆα 
/ ὀσσομένη καὶ γαῖαν ὕπο στυγερὴν ἀφικοίμην, / μηδέ τι χείρονος ἀνδρὸς 
ἐϋφραίνοιμι νόημα’, «e lei piangeva seduta sul morbido letto. / Poi, 
dopo essersi saziata di pianto nel suo animo / per prima Artemide 
pregò, divina tra le donne: / ‘Artemide, veneranda dea figlia di Zeus, 
oh se ormai tu / colpendomi con una freccia nel petto ti prendessi la 
mia vita / ora subito [...] così che io a rivedere / Odisseo anche sotto 
l’odiosa terra scenda / e non allieti l’animo di un altro uomo certo 
meno nobile di lui’». Quello che è ancora solo un desiderio di suicidio 
per la disperazione – e anche Odisseo, specularmente, «desidera 
morire» (Od. 1.59 θανέειν ἱμείρεται) a Ogigia per la nostalgia di Itaca 
e dei suoi affetti31 – diventa realtà nell’eroina sofoclea, la cui parabola 
tragica culminerà davvero con l’atto di togliersi la vita. 

Due luoghi del poema possono essere brevemente passati in 
rassegna, per esemplificare lo status archetipico di ‘eroina del 
planctus’ di Penelope. In una delle scene più commoventi del poema, 
l’incontro per entrambi inaspettato e pur dolce nel dolore, tra 
Anticlea e Odisseo nell’Ade, alla richiesta dell’eroe di avere notizie 
su Penelope,32 così la madre descrive la sposa al figlio (Od. 11.181-3):

καὶ λίην κείνη γε μένει τετληότι θυμῷ
σοῖσιν ἐνὶ μεγάροισιν· ὀϊζυραὶ δέ οἱ αἰεὶ
φθίνουσιν νύκτες τε καὶ ἤματα δάκρυ χεούσῃ.

Lei certo resiste con animo paziente
nella tua casa. Penose per lei sempre
si consumano le notti e i giorni versando lacrime.

La sua «legittima sposa» (Od. 11.177 μνηστῆς ἀλόχου), rassicura 

31  Cf. S. West 2000, 197, ad loc. «Odisseo vorrebbe morire perché il suo ardente 
desiderio di rivedere Itaca sembra privo di speranza»; e il bel commento di Zambarbieri 
2002, 137: «la prima nota poetica dell’Odissea esprime lo struggimento doloroso di 
tanti anni di lontananza e di solitudine nel cuore del protagonista: Odìsseo si sente 
morire di nostalgia».

32  Climacticamente nominata per terza dopo Laerte e Telemaco oltre che dedicataria 
di un tristico nelle parole dello sposo preoccupato di conoscerne «volere e intendimento» 
rispetto alla fedeltà coniugale (Od. 11.177 εἰπὲ δέ μοι μνηστῆς ἀλόχου εὐνάζειν), di 
contro alla precedente menzione fuggevole di padre e figlio. L’augurio è simile a quello 
espresso da Odisseo in Od. 13.42-3, salutando i Feaci prima di ripartire finalmente per 
Itaca: ἀμύμονα δ’ οἴκοι ἄκοιτιν / νοστήσας εὕροιμι «ch’io posso trovare a casa fedele / 
la sposa una volta tornato».



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 256
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

Anticlea, permane con animo fermo fedele a Odisseo (v. 181 μένει 
τετληότι θυμῷ), con una perseveranza che significa anche pena infinita 
senza requie e sempre,33 di notte e di giorno (v. 183 νύκτες τε καὶ ἤματα), 
e che si manifesta e sfoga nel pianto.34 Un pianto, quello di Penelope, 
che si configura nel poema come prevalentemente notturno, solitario 
e consumato sul letto di nozze. Una scena, tuttavia, anch’essa tra le 
più emozionanti dei canti finali del poema, la vede piangere proprio di 
fronte all’oggetto della sua continua e logorante nostalgia – Odisseo 
stesso – descritta, come scrive Joseph Russo, attraverso «una delle 
indimenticabili similitudini dell’Odissea»35 (Od. 19.204-9): 

τῆς δ’ ἄρ’ ἀκουούσης ῥέε δάκρυα, τήκετο δὲ χρώς 
ὡς δὲ χιὼν κατατήκετ’ ἐν ἀκροπόλοισιν ὄρεσσιν,� 205
ἥν τ’ εὖρος κατέτηξεν, ἐπὴν ζέφυρος καταχεύῃ,
τηκομένης δ’ ἄρα τῆς ποταμοὶ πλήθουσι ῥέοντες·
ὣς τῆς τήκετο καλὰ παρήϊα δάκρυ χεούσης, 
κλαιούσης ἑὸν ἄνδρα, παρήμενον. αὐτὰρ Ὀδυσσεὺς κτλ. 

Mentre ascoltava scorrevano le lacrime che le rigavano calde 
� [il volto. 
Come si scioglie la neve sulle cime delle montagne  � 205
che l’euro caldo dissolve dopo che lo zefiro invernale la fece 
� [piovere,
e dalla neve sciolta i fiumi s’ingrossano scorrendo, 
così si scioglievano le sue belle guance nei fiotti di lacrime
mentre piangeva il suo sposo seduto di fronte a lei. Ma 
� [Odisseo… 

Penelope, dunque, piange sempre,36 anche di fronte a lui presente 
(v. 109 κλαιούσης ἑὸν ἄνδρα, παρήμενον): espediente di grandissimo 

33  Un destino di dolore che vede d’altronde uniti i due sposi: pochi versi dopo, per 
Anticlea il figlio è «fra tutti gli uomini di gran lunga il più sventurato» (Od. 11.216 ὤ μοι, 
τέκνον ἐμόν, περὶ πάντων κάμμορε φωτῶν), ed è il suo ‘patire’ che dal prologo costituisce 
l’argomento precipuo e costante del poema. È d’altronde l’Odissea a dichiarare il dolore 
come dimensione essenziale dell’umano, cf. Od. 20.201-3, Od. 18.130-42. 

34  Come rilevano Ameis, Henze, Cauer 1908, ad Od. 11.183: «δάκρυ χεούσῃ und das 
prädikative ὀϊζυραί sind die Hauptbegriffe des Gedankens».

35  Russo 2007, 252, ad loc. Su questa similitudine odissiaca cf. anche Rodighiero 2002.

36  Come efficacemente commenta de Jong 2001, 470 ad loc., rispetto alla similitudine 
tra la neve e le lacrime dell’eroina, «Penelope’s face is all tears».



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 257
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

impatto emotivo,37 con cui Omero mette alla prova Odisseo,38 il quale 
non può tradirsi e che, per quanto provi pietà di quell’ennesimo 
scoppio di dolore della sua sposa affranta, nasconde le lacrime e 
tiene ferme le palpebre, negli occhi fissi «come fossero di corno o di 
ferro».39 Si noti come in entrambi i passi ricorra il nesso formulare, 
per lo più clausolare, δάκρυ χεούσης/ῃ, stilema che nell’epos designa 
tradizionalmente le lacrime della madre e della sposa per il figlio 
o per lo sposo in contesti luttuosi. Impiegato per Teti, Andromaca, 
Ecuba e Niobe nell’Iliade (cf. e.g. Il. 6.405, 22.79, 24.613, 745),40 il 
nesso nell’Odissea è specializzato nell’indicare il pianto esclusivo 
di Penelope, non senza esprimere un contrasto ironico tra il sema 
tradizionale, o la traditional referentiality per dirla con J. Foley – 
pianto di dolore per la morte di una persona amata – e la situazione 
odissiaca in cui Odisseo è ancora vivo e in questa scena addirittura 
seduto di fronte a Penelope: uno scarto che esprime allusivamente 
la disperazione dell’eroina e la sua rassegnazione al fatto che il 
marito possa essere o sia davvero morto.41 Ma anche Deianira, e 
in misura forse maggiore, vive nel pianto. È il coro a descrivere nel 
modo più espressivo le lacrime della regina. Così canta, nella parodo 
(Tr. 103-11):

ποθουμένᾳ γὰρ φρενὶ πυνθάνομαι � ἀντ. αʹ
τὰν ἀμφινεικῆ Δηιάνειραν ἀεί,
οἷά τιν’ ἄθλιον ὄρνιν,� 105

37  Cf. Paduano 2005b, 558 ad Od. 19.205-12: «l’inutilità di quel pianto è scritta nel 
paradosso serrato e concentrato del v. 209 ‘nel lacrimare lo sposo, che le era accanto 
seduto’. Odisseo invece nasconde le lacrime della sua amorosa pietà» (corsivo aggiunto); 
Russo 2007, 253, ad loc. nota la collocazione del participio dopo la cesura trocaica, che 
di norma indica una divisione semantica, qui tradita in un ritmo che esprime ironia e 
pathos insieme. Cf. anche il bel commento al passo di Jachmann 1958, 301.

38  Cf. il commento saliente di Di Benedetto 2010, 997-8 ad Od. 19.204-9: «il pianto di 
Penelope è enfatizzato fuori misura [...] era lo strumento per mettere alla prova Ulisse 
[…] ma Ulisse supera la prova, in quanto è commosso nell’animo, e però non lo dà a 
vedere all’esterno. Ma perché la prova fosse valida occorreva che il fenomeno del pianto 
di Penelope oltrepassasse la misura abituale».

39  Od. 19.209-12 αὐτὰρ Ὀδυσσεὺς / θυμῷ μὲν γοόωσαν ἑὴν ἐλέαιρε γυναῖκα, / ὀφθαλμοὶ 
δ’ ὡς εἰ κέρα ἕστασαν ἠὲ σίδηρος / ἀτρέμας ἐν βλεφάροισι·δόλῳ δ’ ὅ γε δάκρυα κεῦθεν, 
«e Odisseo / nel cuore aveva pietà della sua sposa che piangeva / ma i suoi occhi erano 
impassibili come fossero di corno o di ferro / immobili senza far tremare le palpebre; 
celava le lacrime con l’inganno».

40  Cf. Cerri 2010, 144 ad Il. 18.94; Brügger 2009, 218 ad Il. 24.613; Krieter-Spiro 
2009, 60 ad Il. 3.142; quest’ultima rileva correttamente come il neutro δάκρυ valga 
nella formula, con significato collettivo, «Tränenstrom, Tränenfluß».

41  Anche per Andromaca nel sesto canto dell’Iliade, con simile ma più commovente 
nuance intertestuale, le lacrime nella formula «foreshadow her imminent bereavement» 
(Graziosi, Haubold 2010, 194, ad Il. 6.405). L’intera espressione di Od. 11.182-3 ὀϊζυραὶ δέ 
οἱ αἰεὶ / φθίνουσιν νύκτες τε καὶ ἤματα δάκρυ χεούσῃ è formulare e si ritrova in seguito in 
Od. 13.337-8 e 16.38-9, dove indica sempre la perenne macerazione interiore di Penelope.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 258
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

οὔποτ’ εὐνάζειν ἀδακρύ-
των βλεφάρων πόθον, ἀλλ’
εὔμναστον ἀνδρὸς δεῖμα τρέφουσαν ὁδοῦ
ἐνθυμίοις εὐναῖς ἀναν-
δρώτοισι τρύχεσθαι, κακὰν � 110
δύστανον ἐλπίζουσαν αἶσαν.

Deianira, un tempo sposa contesa, la vedo lo so,� ant. 1
come un uccello affranto 
sempre nell’affanno del suo animo� 105 
non addormenta mai la pena del desiderio 
con gli occhi senza più lacrime, ma si consuma, 
alimentando costante un’ansia memore del suo uomo �
lontano sola sul letto vuoto dello sposo, 
attendendo sempre, � 110
infelice, un destino funesto.

La consunzione di Deianira è tale che nei suoi occhi, ormai seccatisi, 
si sono esaurite le lacrime: l’angoscia l’ha sfinita e la donna ‘non 
ha più lacrime da piangere’ nell’immagine poetica e potente del 
coro. E ancora, come si è già visto, bel primo stasimo pervaso da 
un’atmosfera illusoria di festa per l’approdo imminente di Eracle a 
Trachis, le coreute ritraggono in versi brevi ma icastici, oltre che dal 
patente colorito omerico,42 la condizione che fino a quel momento ha 
vissuto la regina (Tr. 650-2):

ἁ δέ οἱ φίλα δάμαρ τάλαιναν � 650
δυστάλαινα καρδίαν
πάγκλαυτος αἰὲν ὤλλυτο· 

Ma lei, la sua cara sposa nell’infelice � 650
suo cuore infelicissima sempre
tutta pianto si consumava. 

Anche qui di Deianira il coro mette in luce come la sua perpetua 
sofferenza, rilevata dalla figura etimologica in poliptoto τάλαιναν… 
δυστάλαινα, si sostanzi nell’essere sempre immersa tra le lacrime. 
Il concetto è espresso da Sofocle attraverso il raro e intensivo 
aggettivo πάγκλαυτος «tutta pianto», attestato nel poeta anche per 
definire l’esistenza dell’altra sua eroina ‘piangente’, Elettra (El. 
1085 πάγκλαυτον αἰῶνα). Il commento a questo passo di Kamerbeek 
rispetto all’uso del prezioso composto – «‘you choose Sorrow as your 

42  Cf. il capitolo precedente § 3.3.2.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 259
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

partner for your lifetime’» – ben si può applicare anche a Deianira;43 
ed è comprovato dalle parole con cui la nutrice nel prologo già 
descriveva come la preoccupazione della regina per lo sposo lontano 
si effondesse in πανδάκρυτ’ ὀδύρματα, «lamenti sempre fra le lacrime» 
(v. 50), laddove il medesimo prefisso dei due aggettivi πάγκλαυτος 
e πανδάκρυτ’ esprime in entrambi i passi la larghezza e l’intensità 
del pianto.44 Ma, di nuovo, proprio nel cuore del legame che più le 
lega, quello delle lacrime, le due eroine sperimenteranno un esito 
opposto. Quelle lacrime di dolore e nostalgia con cui Penelope 
piange paradossalmente Odisseo ‘presente’ «seduto di fronte a lei», 
si tramuteranno alla fine in ‘lacrime di gioia’ nel momento culminante 
del riconoscimento (Od. 23.205-9):

ὣς φάτο, τῆς δ’ αὐτοῦ λύτο γούνατα καὶ φίλον ἦτορ,� 205
σήματ’ ἀναγνούσῃ, τά οἱ ἔμπεδα πέφραδ’ Ὀδυσσεύς·
δακρύσασα δ’ ἔπειτ’ ἰθὺς κίεν, ἀμφὶ δὲ χεῖρας
δειρῇ βάλλ’ Ὀδυσῆϊ, κάρη δ’ ἔκυσ’ ἠδὲ προσηύδα·
‘μή μοι, Ὀδυσσεῦ, σκύζευ κτλ.

Disse così, e le si sciolsero le ginocchia e il cuore,� 205
nel riconoscere quei segni sicuri che Odisseo le aveva detto;
scoppiata in lacrime allora subito corse dritta verso di lui, 
le braccia gli gettò intorno al collo, lo baciò sul viso e gli disse:
‘Ti prego, Odisseo, non arrabbiarti…

L’ultimo pianto di Penelope nel poema è uno scoppio di lacrime 
liberatorio e di pura felicità, che si fonde, in una scena di intensa, 
intima e fulminea fisicità, con i gesti dell’abbraccio e dei baci.45 
Tutt’altro è invece l’esito delle lacrime e del destino di Deianira. In 
questo terzo stasimo della tragedia, infatti, dopo che la regina, in 
seguito alle accuse durissime di Illo, si è resa conto, quando ormai 
è troppo tardi, che il dono d’amore della tunica intessuta con il 

43  Kamerbeek 1974, 147, ad El. 1085. L’aggettivo πάγκλαυτος è vox tragica, attestata 
in Sofocle ancora in Ant. 831, dove è riferita al ‘pianto’ più celebre e infelice del mito, 
quello di Niobe; altrove è testimoniata solo in Eschilo, in Pers. 822 e Sept. 368. L’usus 
sofocleo del lemma si distingue per ricorrere sempre in lyricis e con valore attivo, cf. 
Ellendt 1872, s.v. «πάγκλαυτος»: «transitive dictum aeternum flens». 

44  Anche πανδάκρυτος è voce eminentemente tragica: Sofocle la impiega ancora a 
proposito dell’esistenza grama di Filottete condannato a una «vita di continue lacrime 
di dolore» (Phil. 689-90: πανδάκρυτον… βιοτὰν); sugli altri impieghi tragici del composto 
cf. Longo 1968, 43. 

45  Un abbraccio dal quale Penelope sembra non potersi più staccare (Od. 23.240 
δειρῆς δ’ οὔ πω πάμπαν ἀφίετο πήχεε λευκώ «dal collo non gli staccava più le braccia 
bianche»), dopo che Odisseo, anche lui tra le lacrime «piangeva, tenendo stretta la 
sposa dall’animo fedele amata nel cuore» (Od. 23.232 κλαῖε δ’ ἔχων ἄλοχον θυμαρέα, 
κεδνὰ ἰδυῖαν). In generale sulla dimensione corporea dei gesti in Omero cf. Purves 2019.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 260
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

filtro magico donatole da Nesso è in realtà un veleno letale che sta 
martoriando il corpo di Eracle, il coro torna a cantare le sue lacrime. 
Ma da lacrime ancora solo di ansia e di paura sono diventate ora 
lacrime di lucida e mortale disperazione (vv. 846-52):

ἦ που ὀλοὰ στένει,
ἦ που ἀδινῶν χλωρὰν
τέγγει δακρύων ἄχναν.
ἁ δ’ ἐρχομένα μοῖρα προφαίνει δολίαν
καὶ μεγάλαν ἄταν. � 850

ἔρρωγεν παγὰ δακρύων·	�  ἀντ. βʹ
κέχυται νόσος, ὦ πόποι. 

Lei certo persa disperatamente piange,
certo un freddo mare di lacrime senza fine
le inonda il volto.
E il destino avanzando si rivela: inganno e 
immane sventura.� 850

È scaturita una fontana di lacrime,� ant. 2
Il morbo si riversa, ahimé.

In questa bellissima scena descritta liricamente dal coro, in netto 
contrasto rispetto all’evoluzione delle lacrime di Penelope, il pianto 
di Deianira si tramuta da pianto di angoscia per l’assenza di Eracle, 
in pianto dirotto, disperato, sconsolato e interminabile per averne 
causato lei stessa la morte. Secondo il coro, che è consapevole 
dell’innocenza di Deianira, alla regina sono rimaste ora soltanto le 
lacrime: ella ‘persa disperatamente piange’ (ὀλοά στένει).46 Il pianto di 
Deianira è descritto attraverso un’immagine poetica elaborata: le sue 
lacrime, che scorrono in un pianto dirotto rappresentato attraverso 
il genitivo ἀδινῶν… δακρύων, sono paragonate metaforicamente alle 
gocce fresche della rugiada nell’espressione χλωρὰν / τέγγει… ἄχναν. 

Tutti i termini impiegati da Sofocle in questo quadro descrittivo, con 
l’esclusione del solo verbo τέγγω, sono vocaboli poetici di ascendenza 
omerica. Il raro lemma ἄχνη indica in Omero prevalentemente la 
spuma del mare (Il. 4.426, 11.307, 15.626; Od. 5.403, 12.238), e 
designa anche la pula del grano (Il. 5.499, 501). Il termine non si 
ritrova altrove nell’epos arcaico, e successivamente è attestato molto 

46  Il valore di ὀλοά, come nota Campbell 1907, 182 è ambiguo: si può considerare 
sia nominativo singolare femminile riferito a Deianira e avere pertanto il significato di 
‘persa, distrutta, disperata’, sia accusativo plurale neutro con valore avverbiale (‘piange 
disperatamente’), ma, come rileva Longo 1968, ad loc., «l’ambiguità non è risolubile».



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 261
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

raramente. Il sostantivo non è testimoniato nella lirica,47 mentre nei 
tragici ricorre in tre luoghi sofoclei e, come hapax, in Euripide e in 
Eschilo. Nei tre poeti ἄχνη presenta valori metaforici nuovi rispetto 
ai significati accreditati nei poemi. Il lemma doveva comparire in 
Eschilo come metafora del fumo nell’espressione «spuma del fuoco», 
come si evince dal frustulo TrGF III F 336 ἄχνη (πυρός) i.e. καπνός (= 
Hesych. α 8894 Latte). Nell’Oreste di Euripide, invece, il sostantivo 
indica il vino, definito «spuma vinosa» (v. 115: οἰνωπόν τ’ ἄχνην), 
che Elena dà ordine a Ermione di disperdere come libagione per 
Clitennestra, insieme a una ciocca dei propri capelli e a del latte 
mielato.

In Sofocle, se si esclude il frammento ἄχνην Λυδῆς κερκίδος (TrGF 
IV F 45.1), dove il lemma probabilmente designa metaforicamente 
la delicatezza e la raffinatezza dei tessuti lidii,48 ἄχνη sembra 
presentare invece il valore di ‘rugiada’. Oltre al passo del terzo 
stasimo delle Trachinie, il sostantivo si ritrova nell’Edipo a Colono, 
nel primo stasimo che celebra il paesaggio incantevole del demo di 
Colono: i fiori del narciso e del croco, con cui vengono intrecciate 
le corone per Demetra e Core, fioriscono perpetuamente sotto la 
«rugiada celeste» (vv. 681-2: οὐρανίας ὑπ’ ἄ- / χνας). Entrambi i valori, 
sia quello euripideo di ‘spuma’ riferito al vino che quello sofocleo di 
‘rugiada’, sembrano derivati dal significato omerico dell’aggettivo 
in riferimento alla schiuma del mare. L’interpretazione di ‘rugiada’ 
nell’Edipo a Colono è quella già antica proposta dagli scoli, che 
glossano il termine ἄχνας: τῆς δρόσου.49

Rispetto all’immagine ἀδινῶν χλωρὰν / τέγγει δακρύων ἄχναν delle 
Trachinie, invece, proprio le interpretazioni degli scholia vetera 
risultano interessanti e meritano di essere citate per esteso: schol. ad 
Trach. 846a [p. 197 Xenis] ἦ που ὀλοὰ στένει: ὄντως δὴ ἡ ἀθλία καταστάζει 
καὶ καταβρέχει πολλῶν δακρύων ἀφρόν· ἐμφαντικὸν <δὲ> τὸ ἄχνα διὰ τὸ 
πλῆθος, schol. ad Trach. 847b, 848a [p. 197 Xenis] χλωρὰν οὖν ἄχναν τὸν 
νεαρὸν ἀφρόν. δακρύων ἄχναν περιφραστικῶς τὰ δάκρυα, schol. ad Trach. 
848b [p. 198 Xenis] ἄχναν τὸν ἀφρόν. 

Gli scoli non interpretano il termine come ‘rugiada’, ma propongono 
di scorgervi una metafora recuperando il significato di ‘spuma 
marina’ che ἄχνη presenta in Omero: le lacrime versate da Deianira 

47  Page introduceva il lemma per congettura nel celebre frammento di Simonide 
del lamento di Danae, dove è menzionata la spuma delle onde che sovrastano 
pericolosamente il capo di Perseo, sebbene il bambino, nella sua inconsapevolezza, 
non possa avvedersene (PMG fr. 543.13-15 = fr. 271.12-13 Poltera): ἄχναν δ’ ὕπερθε τεᾶν 
κομᾶν / βαθεῖαν παριόντος / κύματος οὐκ ἀλέγεις. Al v. 13 l’editore emendava le lezioni 
tràdite corrotte αὐλέαν, αὐλαίαν con ἄχναν. Poltera accoglie invece a testo il sinonimo 
ἅλμαν, correzione che si deve a Bergk.

48  Cf. Pearson 1917, 1, 32. 

49  Schol. ad OC 681 [p. 37, 11 de Marco].



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 262
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

sono come la schiuma del mare (ἄχναν τὸν ἀφρόν) e il poeta avrebbe 
qui adottato il termine ἄχνη con valore enfatico per rendere l’idea 
del pianto copioso dell’eroina (ἐμφαντικὸν <δὲ> τὸ ἄχνα διὰ τὸ πλῆθος). 
Sembrerebbe insomma che il coro, nella suggestiva esegesi fornita 
dagli scoli, stia paragonando le lacrime abbondanti di Deianira non 
alla rugiada ma ai flutti spumeggianti del mare. 

Si tratta di un’interpretazione che merita di essere recuperata, 
come si vedrà tra un attimo: ad ogni modo l’uso del lemma nella 
descrizione sofoclea del pianto dell’eroina si segnala in ogni caso per la 
sua rarità; più frequente, invece, è l’attributo χλωρός che accompagna 
il sostantivo. L’aggettivo presenta uno spettro semantico ampio 
sin da Omero, dove esso è utilizzato come epiteto principalmente 
coloristico: dal significato di ‘verde’, cui si sovrappone però anche 
quello di ‘fresco, giovane, recente’, in riferimento a delle frasche e 
a un tronco d’albero,50 a quello di ‘biondo, giallo’ riferito al miele 
(e.g. nel nesso μέλι χλωρόν in Il. 11.631, Od. 10.234), per presentare 
infine il valore più frequente di ‘livido, pallido, verde’, soprattutto in 
riferimento alla paura (e.g. nel nesso formulare χλωρὸν δέος: 3× Il., 
6× Od.). L’aggettivo è piuttosto comune in seguito in poesia e, oltre 
ai valori coloristici, sviluppa in particolare il significato di ‘fresco, 
recente, giovane, florido’: e.g. in Pindaro, dove viene attribuito alla 
rugiada (Nem. 8.40: χλωραῖς ἐέρσαις); e in Euripide, riferito al sangue 
della giovane Polissena (Hec. 126: αἵματι χλωρῶι) e alle lacrime (e.g. 
Med. 906: χλωρὸν… δάκρυ, Hel. 1189: χλωροῖς τε τέγγεις δάκρυσι). In 
questa scia si iscrive anche l’espressione χλωρὰν… ἄχναν del terzo 
stasimo delle Trachinie, dove l’aggettivo è attributo della rugiada, 
come in Pindaro, e designa metaforicamente le lacrime, come in 
Euripide.51 

Se entrambi i termini che compongono la iunctura sono di 
ascendenza omerica e di registro alto, più pregnante rispetto ai 
modelli epico-omerici risulta nella locuzione il genitivo ἀδινῶν… 
δακρύων, in virtù dell’aggettivo ἁδινός. Il lemma, come noto, è 
infatti associato in Omero con il lamento e con il pianto, di cui 

50  Si tratta delle frasche con cui il porcaro Eumeo prepara il giaciglio per Ulisse (Od. 
16.47) e del tronco con cui Odisseo acceca Polifemo (Od. 9.320, 379).

51  L’aggettivo χλωρός, caro a Sofocle, è attestato, oltre che nell’espressione χλωρὰν… 
ἄχναν, altre sei volte nel poeta: sempre nelle Trachinie, come attributo del sangue di 
Eracle consumato dal veleno (v. 1055: χλωρὸν αἷμα); nell’Aiace, epiteto della sabbia (v. 
1064: χλωρὰν ψάμαθον); nell’Antigone delle valli (v. 1132 χλωρά τ’ ἀκτά); nell’Edipo 
a Colono e in un frammento, attribuito dei poggi e di un colle (OC 673: χλωραῖς ὑπὸ 
βάσσαις, TrGF IV F 314.221: χλοερὸν ὑλώδη πάγον); infine, è riferito alla vite (TrGF IV 
F 255.4: χλωρὸν οἰνάνθης δέμας).



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 263
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

esprime il ripetersi persistente e continuo.52 Il caso più frequente è 
rappresentato dall’emistichio formulare ἁδινοῦ ἐξῆρχε γόοιο (4× Il.), 
riferito al compianto funebre intonato a intervalli ripetuti, cui danno 
inizio Achille per Patroclo (Il. 18.316, 22.17) ed Ecuba per Ettore 
(Il. 22.430, 24.747).

Con valore avverbiale, l’aggettivo è poi attestato in una serie 
di locuzioni, alcune formulari, che definiscono il pianto e i gemiti: 
ἁδινὸν γοόωσα (Od. 4.721: Penelope piange alla notizia che Telemaco 
è partito alla ricerca di Odisseo, immaginando il figlio in pericolo 
di morte), κλαῖ’ ἁδινά (Il. 24.510: Priamo al ricordo di Ettore piange 
di fronte ad Achille), ἁδινὸν στοναχῆσαι (Il. 18.124: Achille furente 
per la morte di Patroclo si augura di far gemere presto le donne 
troiane a causa dei lutti che provocherà rientrando in battaglia), ἁδινὰ 
στενάχοντα (Il. 24.123: Teti visita Achille che piange per Patroclo; Od. 
7.274: Odisseo alla vista di Scheria dalla zattera piange perché i venti 
lo trattengono in mare) e ἁδινὰ στεναχίζων (Il. 23.225: Achille lamenta 
Patroclo, Od. 24.317: Laerte geme alla falsa notizia che Odisseo è 
ancora disperso). 

Come si può notare si tratta nella maggioranza dei casi di 
episodi in cui si lamenta la morte di qualcuno: l’aggettivo presenta 
dunque in Omero una connotazione intrinsecamente connessa con 
la dimensione del lutto. L’attributo ἁδινός è alquanto raro nella 
poesia successiva fino al V secolo. Esso è attestato nell’Inno omerico 
a Demetra riferito alla voce di Persefone, dove indica il ripetersi 
dell’appello della giovane rapita (H. Hom. Dem. 2.67: ἁδινὴν ὄπ’); in 
un frammento di Ibico, come attributo dei «dardi fitti» (PMGF S167.8: 
ἁδινοῖς βελέεσσ[ι); in Pindaro, dove occorre in riferimento al «morso 
persistente» delle ingiurie (Pyth. 2.53: δάκος ἀδινὸν κακαγοριᾶν);53 e 
in Empedocle, riferito all’«intelletto saldo» (31 B 110.1 D.-K: ἀδινῆισιν 
ὑπὸ πραπίδεσσιν).54

Nei tragici ἁδινός è testimoniato soltanto in Sofocle nell’espressione 
ἀδινῶν… δακρύων del terzo stasimo delle Trachinie e costituisce un 
hapax all’interno del corpus del poeta. Il riferimento dell’aggettivo 
alle lacrime, come rilevato dalla maggior parte dei commentatori, 
presenta un chiaro richiamo omerico. Sofocle, rifacendosi alle 
iuncturae κλαῖ’ ἁδινά, ἁδινὸν στοναχῆσαι, ἁδινὰ στενάχοντα, ἁδινὰ 

52  Cf. Russo, Heubeck 2007, 251; Hoekstra 2007, 294-5. L’aggettivo sembra 
etimologicamente connesso con la radice che si ritrova nell’avverbio ἅδην ‘a sazietà, 
abbondantemente’ (cf. DELG, s.v. «ἅδην»), ma l’etimo è incerto così come l’aspirazione 
iniziale (nei passi citati si è seguita la grafia adottata dagli editori del singolo autore).

53  L’aggettivo potrebbe avere nel passo pindarico anche il valore metaforico di morso 
‘veemente’, cf. Gentili 1995, 385.

54  Il filosofo riprende un raro uso già omerico del lemma in riferimento al cuore nel 
nesso ἁδινὸν κῆρ (Il. 16.481, Od. 19.516), in cui l’epiteto sembra designare il battito 
dell’organo, cf. Janko 1994, 380. 



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 264
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

στεναχίζων le rielabora trasferendo quello che in Omero è un uso 
avverbiale dell’aggettivo alla qualifica attributiva delle lacrime che 
si spargono abbondanti, per esprimere icasticamente il pianto dirotto 
di Deianira. Rispetto ai verbi στενάχω, στεναχίζω e στοναχέω impiegati 
nell’epica, è inoltre significativo che Sofocle per descrivere i gemiti 
dell’eroina adotti il sinonimo στένω nel medesimo periodo (vv. 846-
8): ἦ που ὀλοὰ στένει / ἦ που ἀδινῶν χλωρὰν / τέγγει δακρύων ἄχναν. Il 
flusso fitto e continuo dei lamenti e delle lacrime di Deianira, oltre 
che dal valore dell’attributo ἁδινός, sembra veicolato nei versi anche 
dall’anafora delle particelle avverbiali ἦ που… ἦ που «lei di certo 
disperatamente piange... certo».55 

Alla luce delle molteplici immagini che costituiscono l’ipotesto 
omerico dell’espressione dello stasimo sembra dunque non solo 
legittimo ma opportuno recuperare l’esegesi degli scoli antichi di 
ἄχναν che interpretano il termine non con il significato tradizionale 
di ‘rugiada’, ma come immagine metaforica delle ‘onde schiumose’ 
del mare proprio in virtù dell’elaborata immagine ἀδινῶν χλωρὰν... 
δακρύων ἄχναν. Sofocle, infatti, attraverso l’intertesto omerico di 
questa densa ed evocativa serie di mots poetici epico-omerici, è in 
grado di far descrivere dal coro in maniera particolarmente intensa 
il pianto diritto dell’eroina: Deianira, i cui occhi erano asciutti di 
lacrime nella parodo per aver pianto fuori misura, sono ora inondati 
dai veri e propri flutti di pianto (vv. 847-8): ἀδινῶν… δακρύων. Per 
questa ragione si è proposta la traduzione del’intera espressione 
ἀδινῶν χλωρὰν… δακρύων ἄχναν come «freddo mare di lacrime senza 
fine», conferendo anche all’aggettivo χλωρός una connotazione 
trenodica sulla scorta dei significati già nell’epos di ‘livido, pallido, 
verde’. Ma proprio un ulteriore parallelo intertestuale omerico induce 
in questa direzione.

Rispetto ai modelli omerici dell’aggettivo ἁδινός – che si è detto 
occorre solo qui in Sofocle e solo qui in tragedia – si possono proporre 
infatti ulteriori considerazioni che non sono state evidenziate dalla 
critica. Come si è visto, il lemma non è semplicemente connesso in 
Omero alle lacrime e al pianto, ma indica prevalentemente il lamento 
per una persona cara scomparsa. Il caso più evidente è rappresentato 
dall’emistichio formulare ἁδινοῦ ἐξῆρχε γόοιο che designa la forma 
ritualizzata del goos negli episodi dei compianti funebri di Patroclo 
e Ettore. Questa connotazione trenodica del lemma acquista però un 
significato pregnante nella descrizione di Deianira nel corale. Ad un 
primo livello di analisi la dimensione del compianto evoca il destino 
di Eracle. L’eroina, disperata per aver causato involontariamente la 
rovina dello sposo, piange agli occhi del coro la propria situazione 

55  L’uso dell’avverbio ἦ ‘certamente’ seguito dalla particella asseverativa που è 
peraltro anch’esso già omerico, cf. e.g. Il. 3.43, 16.830.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 265
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

sventurata; le sue lacrime, inoltre, in virtù dell’aggettivo ἁδινός, 
possono leggersi anche come un lamento sull’eroe, e alludono alla 
morte che attende inevitabilmente Eracle a causa del veleno intriso 
nella tunica. Il destino fatale dell’eroe è d’altronde già emerso nel 
corale nelle riflessioni del coro sulle profezie degli oracoli nella 
prima strofe (v. 828: ὁ μὴ λεύσσων, v. 830: θανών), e nell’immagine 
metaforica della nube del Centauro, già esaminata, nella prima 
antistrofe (v. 831). 

La dimensione luttuosa è però significativa in relazione alla stessa 
Deianira. Mentre il coro intona il terzo stasimo, infatti, nel retroscena 
la protagonista si toglie la vita, come verrà raccontato dalla nutrice 
nell’episodio successivo. Le coreute considerando la reazione 
dell’eroina alla scoperta delle conseguenze esiziali del proprio gesto 
immaginano Deianira disperata e oppressa da un pianto sconsolato e 
interminabile. La regina, tuttavia, proprio nei frangenti in cui il coro 
canta sulla scena, si suicida commettendo un atto assai più grave 
e definitivo di quanto possano prevedere le coreute. L’espressione 
omerizzante ἀδινῶν… δακρύων con cui esse descrivono le lacrime 
dirotte di Deianira, in virtù delle risonanze trenodiche che esprime, 
ben riconoscibili da parte del pubblico, sembra quindi adombrare 
ironicamente anche il destino di morte imminente della protagonista. 

Si considererà dunque a ragione, con Longo, l’impiego dell’aggettivo 
ἁδινός una «evidente ripresa epica», e, con la Easterling, l’intera 
locuzione ἀδινῶν χλωρὰν τέγγει δακρύων ἄχναν «a good example of the 
originality and allusiveness of Sophocles’ lyric style»,56 ma si dovrà 
aggiungere come l’abilità con cui il poeta rielabora stilemi e vocaboli 
della lingua dell’epos in nuove immagini liriche sia accompagnata in 
questo caso anche da una precisa funzione intertestuale rispetto al 
contesto drammatico. 

In conclusione, si possono richiamare alcune altre differenze 
sostanziali tra il pianto di Penelope e quello di Deianira.57 Quello che per 
Penelope era un’esplosione di intima gioia fra le lacrime nell’incontro 
interamente tattile con Odisseo, per Deianira – la quale, mentre il 
coro canta, in solitudine sul letto matrimoniale si dà la morte – è 
uno scoppio di una sorgente di lacrime luttuose (v. 851 ἔρρωγεν παγὰ 
δακρύων),58 che accomunano tutti i personaggi del dramma, per il 

56  Entrambi comm. ad loc.

57  Per l’approfondimento di ulteriori paralleli tra le due eroine si rinvia a Scavello 
2022c e cf. anche Gregory 2023.

58  Cf. Rodighiero 2004, 210, ad loc.: «l’iperbole del v. 851 mostra indirettamente al 
pubblico le copiosissime lacrime che Deianira sta versando sul suo letto». La metafora 
della fonte di lacrime è in realtà elusiva, e potrebbe riferirsi sia a Deianira che a 
Eracle, ma sembra più corretto interpretarla come riferita a entrambi e a un tempo al 
pianto solidale del coro rispetto all’esito doloroso degli eventi su un piano generale, 
cf. Easterling 1982, ad loc.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 266
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

destino di morte che attende entrambi i protagonisti, all’interno di 
un quadro freddo culminante con l’immagine sinistra dell’incombere 
della rovina che si è rivelata (vv. 849-50 ἁ δ’ ἐρχομένα μοῖρα προφαίνει 
δολίαν / καὶ μεγάλαν ἄταν). E proprio il verbo χέω che nell’Odissea 
esprime il pianto di Penelope nel nesso formulare δάκρυ χεούσης/ῃ, 
ritorna in questo passo lirico, ma spostato di segno, nell’espressione 
κέχυται νόσος (v. 852), a indicare il diffondersi inarrestabile della 
nosos nel corpo di Eracle che metaforicamente è anche il rimorso 
disperato che ‘avvelena’ l’animo e la mente di Deianira, segnalando 
così che le sue lacrime scaturiscono dalla tragica consapevolezza del 
peso insopportabile della sua colpa innocente. E sarà ancora proprio 
la metafora dell’‘erompere’ dei ‘fiumi di lacrime’ ad accompagnare 
le ultime parole che udiamo dell’eroina rivolte al suo letto, poco 
prima di togliersi la vita, riportate nel resoconto della nutrice 
nell’episodio successivo (vv. 918-20): καθέζετ’ ἐν μέσοισιν εὐνατηρίοις, 
/ καὶ δακρύων ῥήξασα θερμὰ νάματα / ἔλεξεν κτλ. «e sedutasi al centro 
del sua camera matrimoniale, mentre dagli occhi le sgorgavano 
caldi flutti di lacrime, disse…». Questi ‘torrenti’ di lacrime – 
attraverso l’espressione di nuovo epicheggiante δακρύων… θερμὰ 
νάματα che rielabora ed espande originalmente la formula omerica 
δάκρυα θερμά dalla connotazione prevalentemente trenodica (4× Il., 
2× Od.) e che sembra ulteriormente avvolarare l’esegesi proposta 
per il nesso χλωρὰν… ἄχναν dello stasimo 59 – chiudono la parabola 
tragica di Deianira sommergendola definitivamente, ma in un modo 
terribilmente più tragico, in quella situazione di ineludibile infelicità 
nella quale lei stessa dall’inizio della tragedia si sapeva immersa. 

59  In particolare rispetto alla morte di Patroclo e di Achille, cf. e.g. Il. 18.17, 18.235, 
Od. 24.46. Il tono epico è già annunciato dall’imperfetto incipitario del trimetro 
καθέζετο, eminentemente omerico (12× Il., 8× Od.), e attestato in tragedia in ossequio 
all’usus epico sempre in questa forma grammaticale (cf. e.g. Aesch. Eum. 6, PV 229; 
Eur. Hel. 1571, Phoen. 75). Particolarmente affine al luogo sofocleo, dove il verbo è 
ugualmente associato alle lacrime, è Il. 1.360 καθέζετο δάκρυ χέοντος, nella celeberrima 
scena in cui Teti sale dagli abissi marini a consolare Achille in pianto solitario sulla riva 
del mare. Se lì il verbo indica la prossimità premurosa e affettiva della madre divina 
al figlio, nelle Trachinie esprime la solitudine totale di Deianira sul suo letto: spia di 
una ripresa antifrastica consapevole? Ma forse, ancor più significativo a riprova di un 
possibile recupero intertestuale è il fatto che l’imperfetto in Od. 19.102 sia riferito a 
Odisseo-mendico che si siede di fronte a Penelope prima che inizi il primo dialogo tra 
i due protagonisti, e che la forma participiale del verbo ricorra in Od. 20.58 proprio in 
riferimento all’eroina che «seduta piangeva sul morbido letto»: κλαῖεν δ’ ἐν λέκτροισι 
καθεζομένη μαλακοῖσιν. Rispetto invece alla metafora sofoclea dei ‘flutti di lacrime’ loci 
similes sono Eur. Phoen. 370 νᾶμ’ ἔχων δακρύρροον e IA 888 δακρύων νάματ’.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 267
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

3.4.4	 Eracle l’eroe ‘valoroso’ sconfitto dalla nosos erotica 

I versi inziali della seconda antistrofe presentano delle lacune, ma 
il senso è chiaramente comprensibile: ciò che Eracle soffre a causa 
della nosos che lo ha colpito è più penoso di qualsiasi patimento egli 
abbia mai subito a opera dei suoi numerosi avversari precedenti.60 
Il coro rievoca poi amaramente come l’eroe, dopo aver abbattuto 
la rocca di Ecalia, abbia condotto a Trachis la nuova sposa, che si è 
rivelata una fonte di sciagure (vv. 851-9):

ἔρρωγεν παγὰ δακρύων, 
κέχυται νόσος, ὦ πόποι, οἷον
ἀναρσίων <ὕπ’> οὔπω
<τοῦδε σῶμ’> ἀγακλειτὸν
ἐπέμολεν πάθος οἰκτίσαι� 855
ἰὼ κελαινὰ λόγχα προμάχου δορός,
ἃ τότε θοὰν νύμφαν
ἄγαγες ἀπ’ αἰπεινᾶς
τάνδ’ Οἰχαλίας αἰχμᾷ.

È scaturita una fontana di lacrime,� ant. 2
il morbo si riversa, ahimé, una sciagura
quale mai subì ad opera
di nemici il suo corpo valoroso
ha colpito, da far pietà.� 855
O nera punta di lancia che primeggiavi in battaglia,
troppo in fretta hai portato via 
questa giovane sposa dall’alta Ecalia.

All’inizio dell’antistrofe le coreute esprimono il proprio dolore 
attraverso l’esclamazione ὦ πόποι (v. 852). 

L’interiezione esclamativa ὦ πόποι è molto frequente in Omero (29× 
Il., 22× Od.), dove si ritrova sempre all’interno di un discorso diretto, 
e in incipit sia di verso e che di periodo sintattico.61 Essa esprime 
principalmente stupore, ira o dolore, e indica sempre un’emozione 
molto forte che colpisce il soggetto.62

60  L’ integrazione di Jebb <τοῦδε σῶμ’> (v. 854) adottata da Lloyd-Jones, Wilson 
sembra adattarsi molto bene al contesto, in particolare al fatto che la terribile νόσος 
devasta le memb dell’eroe. Anche il supplemento <ὕπ’> (v. 853) si deve a Jebb. 

61  L’interiezione è attestata in seguito come stilema tipico della lingua epica, ma 
tende a essere impiegata con frequenza decisamente minore rispetto a Omero; essa 
si ritrova e.g. negli Inni omerici (2×), in Apollonio Rodio (2×), in Nonno (3×), in Quinto 
Smirneo (3×).

62  Cf. LfgrE, s.v. «πόποι» (M.P. Cuypers). 



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 268
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

Nei tragici la formula esclamativa si ritrova di rado (mai in 
Euripide) e, fatto salvo il caso di Aesch. Pers. 731, essa è attestata 
esclusivamente in lyricis, costituendo uno stilema epicizzante;63 può 
inoltre trovarsi non in apertura di verso, come nel presente passo 
delle Trachinie. In tragedia ὦ πόποι, rispetto alle connotazioni che 
presenta in Omero, perde quelle di stupore e di ira, e indica sempre 
una manifestazione di dolore, di angoscia o di rimpianto.64

Nelle Trachinie l’interiezione esprime insieme la pena e lo sgomento 
per la nosos che ha colpito Eracle devastandone le membra, e la 
partecipazione emotiva delle giovani coreute, il cui pianto si unisce 
a quello immaginato di Deianira (v. 851: ἔρρωγεν παγὰ δακρύων) nella 
commiserazione della sciagura toccata in sorte all’eroe (v. 855: πάθος 
οἰκτίσαι).

In Sofocle l’esclamazione ὦ πόποι è attestata soltanto un’altra volta, 
nella parodo dell’Edipo Re (vv. 167-71):

ὦ πόποι, ἀνάριθμα γὰρ φέρω 
πήματα· νοσεῖ δέ μοι πρόπας
στόλος, οὐδ’ ἔνι φροντίδος ἔγχος � 170
ᾧ τις ἀλέξεται.

Ahimè, innumerevoli pene
sopportiamo; è malato l’intero
nostro popolo, e non esiste un’arma del pensiero
con cui possiamo proteggerci.

Si tratta dell’incipit della seconda strofe, nella quale il coro degli 
anziani tebani lamenta la rovina della pestilenza che si è abbattuta su 
Tebe, causando dolori innumerevoli (ἀνάριθμα… πήματα) e affliggendo 
l’intera popolazione della città (νοσεῖ δέ μοι πρόπας / στόλος); i coreuti 
esprimono la propria impotenza intellettuale incapaci di trovare un 
rimedio che possa proteggere la città dal terribile flagello (οὐδ’ ἔνι 
φροντίδος ἔγχος / ᾧ τις ἀλέξεται). L’interiezione ὦ πόποι, questa volta 
incipitaria come in Omero, esprime nell’Edipo Re tutto lo sconforto 
del coro rispetto a una situazione che non sembra presentare alcuna 
possibilità di salvezza, e contribuisce a innalzare il patetismo 
del canto. Si noterà, inoltre, come l’enfasi espressiva veicolata 

63  Cf. Garvie 2009, 289.

64  In Eschilo l’interiezione è attestata in Pers. 731 (dolore del fantasma di Dario per 
i caduti persiani), Pers. 852 (rimpianto del coro per Dario), Ag. 1100 (sbigottimento 
e paura di Cassandra che presagisce l’azione delittuosa imminente di Clitennestra), 
Ch. 405 (turbamento di Oreste rispetto alle morte del padre ancora invendicata), 
Eum. 145 (dolore delle Erinni per la fuga di Oreste), cf. Sideras 1971, 98-9. Nella lirica 
l’esclamazione è testimoniata solo in Pind. fr. 182.1 S.-M. In Eschilo, come è noto, è 
attestata anche la forma ποποῖ che costituisce un vero e proprio lamento (cf. e.g. Pers. 
550, 560; Ag. 1072, 1076; PV 576).



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 269
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

dall’esclamazione di dolore e dall’aggettivo ἀνάριθμα, oltre che la 
metafora della ‘lancia del pensiero’ (φροντίδος ἔγχος) per indicare 
l’incapacità di trovare una soluzione intellettuale, celino anche 
una sottile ironia tragica. Nell’arco della peripeteia della tragedia, 
infatti, le pene che ora innumerevoli affliggono l’intera collettività 
si tramuteranno nel dolore esclusivo del solo Edipo, responsabile 
della pestilenza a causa dell’omicidio di Laio; e l’insufficienza della 
conoscenza denunciata ora dal coro troverà la sua espressione 
più tragica nel protagonista, inconsapevole della propria stessa 
identità. Risulta interessante, inoltre, rilevare come la singolarità 
dell’utilizzo in tragedia dell’interiezione omerica, fosse avvertita già 
dai commentatori antichi: gli scoli al passo delle Trachinie, infatti, 
glossano l’espressione ὦ πόποι con l’interiezione di dolore tipicamente 
tragica φεῦ φεῦ, quest’ ultima mai attestata invece in Omero.65

L’esclamazione epicheggiante di forte partecipazione emotiva ὦ 
πόποι per la sventura in cui è precipitato Eracle inaugura un serie 
di riprese omeriche nella descrizione della sorte dell’eroe nel corso 
della seconda antistrofe. Ad Eracle, indipendentemente dalla parola 
persa nella lacuna del v. 854, deve essere sicuramente riferito nel 
medesimo verso l’attributo ἀγακλειτός ‘molto glorioso’, un aggettivo 
composto proprio della lingua epica. Nell’epos esso è attestato nella 
doppia variante prosodica ἀγακλειτός e ἀγακλυτός e occupa sempre la 
medesima sede metrica tra la cesura femminile e la dieresi bucolica. 
L’aggettivo costituisce nell’epica prevalentemente un epiteto di eroi 
e di eroine: è riferito e.g. a Capaneo (Il. 2.564), a Idomeneo (Il. 6.436, 
Od. 14.237), a Odisseo (Od. 8.502), a Penelope (4× Od., nel nesso 
formulare ἀγακλειτῆς βασιλείης), a Tideo (Hes. fr. 14.1 M.-W.), a Neleo 
(Hes. fr. 33a.20 M.-W.). Nei lirici il lemma si ritrova solo in Bacchilide 
(Ep. 13.90 M.),66 mentre nei tragici esso è testimoniato unicamente 
nel presente passo del terzo stasimo delle Trachinie.

Sofocle si serve dunque di un epiteto epico-omerico per 
caratterizzare Eracle: in questo modo viene enfatizzo lο status eroico 
dell’eroe e la gloria (evidenziata nel lemma dal radicale connesso a 
κλέος e dal prefisso intensivo ἀγα-) che egli ha sempre conseguito 
durante le proprie fatiche, sconfiggendo tutti gli avversari – fiere e 
mostri – che ha dovuto affrontare. Questi sono definiti attraverso il 
termine, anch’esso omerico, ἀναρσίων (v. 853).

L’aggettivo-sostantivo ἀνάρσιος ‘ostile, nemico’ è lemma poetico 
raro già in Omero dove si trova attestato unicamente al plurale 
nel verso formulare odissiaco ἀνάρσιοι ἄνδρες ἐδηλήσαντ’ ἐπὶ χέρσου 

65  Cf. schol. ad Tr. 852 [p. 198 Xenis] πόποι: φεῦ φεῦ, κακόν, φησί, γέγονε τῷ Ἡρακλεῖ, 
e cf. anche schol. Mosc. ad OT 168 [p. 16, 1-2 Longo] ὦ πόποι ἀντὶ τοῦ φεῦ.

66  Nel passo bacchilideo, testualmente incerto, l’epiteto sembra riferito a delle ‘nobili’ 
giovani.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 270
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

(Od. 10.459; 11.401, 408; 24.111) e nel nesso formulare δυσμενέες καὶ 
ἀνάρσιοι (Il. 24.365; Od. 14.85). Il termine si ritrova dopo Omero nella 
poesia arcaica e classica, oltre che in Sofocle, soltanto in Eschilo, 
dove ricorre nell’Agamennone come attributo di Apollo in riferimento 
all’ostilità del dio nei confronti degli Achei (v. 511, hapax): ἅλις παρὰ 
Σκάμανδρον ἦσθ’ ἀνάρσιος.67

Per quanto concerne Sofocle si tratta invece di due luoghi delle 
Trachinie. Oltre che nel terzo stasimo oggetto d’esame, il lemma 
occorre nel secondo stasimo: in seguito all’annuncio dell’arrivo 
imminente di Eracle da parte di Lica, il coro invita nel canto tutti gli 
abitanti della regione di Trachis a radunarsi per celebrare il rientro 
vittorioso dell’eroe dall’Eubea dopo la presa d’Ecalia. Le coreute 
immaginano nella seconda strofe che Eracle sarà salutato da una 
musica festosa, «pari a quella della lira della musa divina», intonata 
dall’aulo (vv. 640-3):

ὁ καλλιβόας τάχ’ ὑμὶν αὐλὸς οὐκ ἀναρσίαν � 640
ἀχῶν καναχὰν ἐπάνεισιν, ἀλλὰ θείας
ἀντίλυρον μούσας.

Dalla bella voce presto per voi il flauto non discorde
melodia di lutti intonerà, ma musica pari a
quella della lira della musa divina.

L’espressione οὐκ ἀναρσίαν… καναχάν (vv. 640-1) è chiaramente 
metaforica. Lo scoliasta glossa οὐκ ἀναρσίαν: οὐκ ἐχθρὰν οὐδὲ θρήνων 
βοήν,68 facendo probabilmente riferimento all’utilizzo dell’aulo nelle 
lamentazioni funebri. Si può interpretare l’aggettivo con riferimento 
specifico al suono della melodia, che non dovrà essere ‘discorde, 
stonato, inadatto’,69 pensando anche all’etimologia del lemma, 
connesso con il verbo ἀραρίσκω. Oppure è possibile pensare a un 
valore più generico riferito alla musica non ‘ostile, lugubre’, e quindi 
festiva e gioiosa, che dovrà accogliere Eracle al suo ritorno: i due 
significati sembrano entrambi operanti.70 

L’esultanza che anima le giovani coreute a inneggiare al flauto 
καλλιβόας ‘dalla bella voce’ vuole opporsi al pianto di Deianira che 

67  Eschilo impiega l’aggettivo in trimetris, mentre Sofocle in lyricis. Il lemma è 
attestato anche in Ione di Chio ma si tratta di un frustulo privo di contesto (TrGF I 
19 F 53d).

68  Schol. ad Tr. 641 [p. 163 Xenis].

69  Cf. Schneidewin, Nauck 1896, ad loc., i quali glossano l’aggettivo «ἀνάρμοστος».

70  Cf. Easterling 1892, ad loc.: «‘inappropriate’, almost ‘inauspicious’, referring to the 
use of the aulos on sad occasions»; Ellendt 1872, s.v. «ἀνάρσιος»: «festos non hostiles 
sonos». 



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 271
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

ha imperversato nella prima metà del dramma nell’attesa di Eracle. 
Il corso degli eventi, tuttavia, rivelerà illusorio il tripudio del coro, a 
causa dell’effetto letale del filtro di Nesso: nel terzo stasimo, come si 
è visto, saranno ancora le lacrime a dominare sia l’eroina che il coro, 
mentre il quarto stasimo – dopo il suicidio di Deianira e nell’attesa 
della morte di Eracle – prenderà inizio con un vero e proprio lamento 
(v. 947: πότερα πρότερον ἐπιστένω), e le coreute nel finale piangeranno 
«come un usignolo dalla voce acuta» immaginando l’agonia del corpo 
dell’eroe (v. 963: προὔκλαιον, ὀξύφωνος ὡς ἀηδών). 

L’ironia della litote οὐκ ἀναρσίαν è d’altronde ancora più intensa dal 
momento che non sarà alcuna musica celebrativa ad accompagnare 
l’arrivo di Eracle a Trachis, ma le urla di dolore dell’eroe in preda agli 
spasimi durante l’approdo (v. 805: βρυχώμενον σπασμοῖσι), e una serie 
di grida inarticolate a causa dei tormenti della nosos quando egli 
sarà per la prima volta attivo sulla scena, espresse da una sequenza 
di esclamazioni e interiezioni nel dialogo lirico tra Eracle, Illo e il 
vecchio inserviente (cf. e.g. v. 986 οἴμοι <μοι> ἐγὼ τλάμων, v. 987 φεῦ, 
vv. 1004, 1014, 1026 ἒ ἔ, v. 1031 ἰὼ ἰὼ Παλλάς).71 Mentre nel frangente 
dell’ingresso in scena, l’eroe farà la sua comparsa trasportato su 
una branda immobile e muto, in un silenzio che spinge le coreute a 
pensare che Eracle possa essere morto (vv. 968-70). L’impiego del 
raro lemma omerico ἀνάρσιος nel secondo stasimo con un valore 
metaforico ed espressivo rispetto ai suoi usi tradizionali contribuisce 
all’efficacia dell’ironia e prelude alla melodia dissonante dei lamenti 
scomposti dell’eroe.

Per quanto concerne invece l’espressione del terzo stasimo (vv. 
852-5) κέχυται νόσος, ὦ πόποι, οἷον / ἀναρσίων <ὕπ’> οὔπω / <τοῦδε σῶμ’> 
ἀγακλειτὸν / ἐπέμολεν πάθος οἰκτίσαι «il morbo si riversa, ahimé, una 
sciagura / quale mai subì ad opera / di nemici il suo corpo valoroso 
/ ha colpito, da far pietà», l’utilizzo del sostantivo al plurale come in 
Omero e nel suo significato consueto di ‘avversari, nemici’ sostanzia 
l’immagine marziale e gloriosa di Eracle espressa dall’epiteto 
ἀγακλειτόν. Entrambe le voci esprimono con forza il contrasto con 
una dimensione perduta e che appartiene al passato rispetto alla 
dolorosa e paradossale situazione presente: l’eroe annientato dalla 
nosos che lo ha costretto a un’agonia quale mai egli aveva sofferto a 
opera di nessun nemico. 

L’antitesi è ironicamente accentuata dall’impiego dei due lemmi 
di ascendenza epica, in particolare l’epiteto ἀγακλειτός che denota 
Eracle quale eroe vittorioso, ora sconfitto da un nemico subdolo e 
incontrastabile: il vigore e la gloria dell’eroe sono svaniti ed egli 
è afflitto da un πάθος che può suscitare solo pietà (οἰκτίσαι). Se 

71  Cf. Easterling 1982, ad loc.: «when Heracles returns the only music will be 
ἀνάρσιος».



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 272
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

l’integrazione di Jebb <τοῦδε σῶμ’> ἀγακλειτόν coglie nel segno, 
inoltre, l’ironia apparirebbe ancora più stridente dal momento che 
l’aggettivo sarebbe riferito al corpo di Eracle, un tempo simbolo della 
sua forza straordinaria, ora impotente e preda dei tormenti. 

Di questo passato trionfale, il coro rievoca nella seconda sezione 
della stanza l’ultima impresa dell’eroe, l’espugnazione d’Ecalia, e 
la conquista della giovane Iole, condotta a Trachis. A compiere la 
conquista è metonimicamente la punta della lancia di Eracle (vv. 
856-9): ἰὼ κελαινὰ λόγχα προμάχου δορός, / ἃ τότε θοὰν νύμφαν / ἄγαγες 
ἀπ’ αἰπεινᾶς / τάνδ’ Οἰχαλίας αἰχμᾷ «O nera punta di lancia che 
primeggiavi in battaglia, / troppo in fretta hai portato via / questa 
giovane sposa dall’alta Ecalia».

Sia la iunctura προμάχου δορός, con cui è designata l’arma, che la 
definizione di Ecalia come αἰπεινᾶς… Οἰχαλίας contengono due epiteti 
di ascendenza epica. 

L’aggettivo αἰπεινός ‘scosceso, alto’, costituisce un attributo 
tradizionale di città nella tradizione poetica a partire da Omero. 
Il caso più frequente nell’epos è rappresentato dalla rocca di Ilio, 
designata nell’Iliade attraverso il nesso formulare Ἴλιος αἰπεινή 
(6×, attestato anche al genitivo e all’accusativo). L’epiteto sanziona 
dunque nello stasimo la conquista d’Ecalia come una tipica impresa 
eroica, nella quale Eracle ha trionfato.72 

L’aggettivo πρόμαχος rappresenta invece il termine tecnico per 
designare in Omero i combattenti in prima fila. Esso occorre sempre 
al plurale, con valore sostantivato, ed è attestato con netta prevalenza 
nell’Iliade.73 Nella poesia successiva il lemma ricorre sempre con il 
medesimo significato che presenta in Omero,74 con le due eccezioni 
illustri di Eschilo e Sofocle. Eschilo sembra avere reinterpretato il 
prefisso προ- del composto con il valore di ‘a difesa di, a protezione 

72  L’attributo è attestato altrove in Sofocle solo in Phil. 1000 αἰπεινὸν βάθρον, dove 
designa il ripido precipizio della rupe dalla quale Filottete vorrebbe gettarsi pur di 
non andare a Troia; l’aggettivo è raro in tragedia, cf. Aesch. TrGF III F 284.3 (hapax), e 
Eur. Andr. 103, Ion 739. La designazione di Ecalia attraverso l’epiteto potrebbe rifarsi 
a un uso tradizionale nella perduta Presa d’Ecalia di Creofilo di Samo, che rientra tra 
le fonti della tragedia sofoclea, cf. Davies 1991, xxii-xxx.

73  Delle quaranta attestazioni del lemma nei poemi, trentotto sono iliadiche: 
particolarmente frequenti sono gli emistichi βῆ δὲ διὰ προμάχων (9×), θῦνε διὰ προμάχων 
(3×) e ἰὼν προμάχοισιν ἐμίχθη (3×).

74  Il sostantivo fra i poeti elegiaci è frequente in Tirteo (e.g. fr. 10.1, 21, 30 W.2; fr. 
11. 4, 12 W.2), e si ritrova anche in Mimnermo (fr. 14.6 W.2) e in Teognide (1.1006). Nei 
lirici è attestato in Ibico (PMGF fr. 298.1), e in Pindaro (Isth. 7.35). Ibyc. PMGF fr. 298 
è costituito da un commentario papiraceo a un’opera non pervenuta del poeta, da cui 
sembra evincersi che l’aggettivo era riferito a Eracle, probabilmente all’interno di un 
contesto in cui l’eroe combatteva al fianco di Atena in una Gigantomachia, cf. Wilkinson 
2013, 271-2. È pertanto possibile che l’epiteto connotasse specificamente l’eroe anche 
in altre opere perdute. Inoltre, Pausania 9.11.4 riferisce che in un tempio a Tebe una 
statua marmorea di Eracle riceveva il titolo di πρόμαχος.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

Lexis Supplementi | Supplements 20 273
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

di’. Il sostantivo è attestato nel corpus del poeta due volte, entrambe 
nei Sette contro Tebe, durante il kommós fra Eteocle e il messaggero 
nel secondo episodio: nel primo caso si riferisce a Melanippo, opposto 
a Tideo presso la prima porta della città, nei confronti del quale il 
coro auspica che gli dèi concedano all’eroe di battersi in difesa della 
città (vv. 418-19: θεοὶ δοῖεν, ὡς δικαίως πόλεως / πρόμαχος ὄρνυται); nel 
secondo a Megareo, schierato contro Eteoclo presso la terza porta, 
che il coro si augura possa trionfare difendendo le case dei cittadini 
tebani (vv. 481-2: ἐπεύχομαι δὴ τὰ μὲν εὐτυχεῖν, ἰώ, / πρόμαχ’ ἐμῶν δόμων).

In Sofocle l’aggettivo πρόμαχος costituisce un hapax nell’espressione 
προμάχου δορός del terzo stasimo delle Trachinie. Esso è riferito 
con un’enallage alla lancia di Eracle e non direttamente all’eroe. 
È possibile che Sofocle alluda attraverso l’epiteto alla funzione 
tradizionale di Eracle come difensore dai mostri, secondo l’uso 
già eschileo del lemma che qui indicherebbe pertanto la lancia 
‘che protegge gli uomini’,75 ma sembra più opportuno il significato 
metaforico di ‘lancia che primeggia in battaglia’, grazie alla quale 
Eracle ha potuto ora compiere la sua ultima impresa distruggendo 
la rocca di Ecalia e facendo sua Iole.76

Anche nelle iuncturae αἰπεινᾶς… Οἰχαλίας e προμάχου δορός gli 
epiteti omerici rimarcano la dimensione eroica del protagonista, 
sanzionando l’immagine del suo recente passato trionfale e il 
contrasto con il rovesciamento della sorte. In questo caso, però, essi 
presentano una connotazione ironica ulteriore. La conquista di Iole 
è stata infatti l’origine delle sciagure dell’eroe e dei tormenti che ora 
devastano il suo corpo, avendo messo in moto il piano della tunica da 
parte di Deianira. Il trionfo nella conquista dell’‘alta Ecalia’ è pertanto 
ambiguo, e costituisce in realtà una sconfitta: l’eroe si è rivelato 
vittima di una passione incontrastabile, quella dell’eros governata da 
Afrodite, e la malattia che fiacca le sue membra è conseguenza della 
nosos dell’animo.77 Ed è infatti sulla figura della dea che la stanza e 
il canto si chiudono (vv. 860-1): ἁ δ’ ἀμφίπολος Κύπρις ἄναυδος φανερὰ / 
τῶνδ’ ἐφάνη πράκτωρ. Afrodite si è dimostrata nel contempo l’‘ancella 
silente’ di Eracle nell’impresa d’Ecalia e l’‘artefice evidente’ degli 
sviluppi disastrosi che ne sono conseguiti. 

Il finale del corale richiama il tema già emerso con forza nel dramma 
della potenza del desiderio: soprattutto nel primo episodio quando 

75  Così interpreta Campbell 1881, ad loc. 

76  Cf. Longo 1968, ad loc.

77  Il termine νόσος è parola chiave nel dramma e indica sia, in senso proprio, la 
malattia che, metaforicamente, la passione amorosa di Eracle, cf. il v. 544 νοσοῦντι 
κείνῳ πολλὰ τῇδε τῇ νόσῳ, dove la nozione è evidenziata anche dal verbo corradicale 
riferito all’eroe, e cf. anche i vv. 445, 491. In generale sul tema chiave dell’eros nella 
Trachinie cf. Winnington-Ingram 1980, 73-89; Holt 1981; Easterling 1982, 5-8; Saravia 
de Grossi 2007, 173-81; Hall 2024, 98-101.



Scavello
3.4 • Trachinie: terzo stasimo (vv. 821-61)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 274
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 241-274

Lica rivela come l’eroe sia vittima della passione per Iole impiegando 
un lessico militare (vv. 488-9 ὡς τἄλλ’ ἐκεῖνος πάντ’ ἀριστεύων χεροῖν / 
τοῦ τῆσδ’ ἔρωτος εἰς ἅπανθ’ ἥσσων ἔφυ «lui che in tutto il resto sempre 
vince primeggiando con la forza delle braccia, ora completamente 
vinto dalla passione per lei si è visto sconfitto»), e nel primo stasimo 
dove è celebrato il potere della dea. L’immaginario marziale connota 
Eracle anche nella seconda strofe del terzo stasimo, dove, oltre l’uso 
dei lemmi epici esaminati, si noti in generale l’insistenza sulle armi, 
in particolare sulla lancia nell’espressione ἰὼ κελαινὰ λόγχα προμάχου 
δορός (v. 856), e nel dativo αἰχμᾷ (v. 859), impiegato metonimicamente 
per indicare la battaglia. Questa dimensione militare indica per 
contrasto l’impotenza disarmata dell’eroe nei confronti della propria 
brama erotica, simboleggiata da Afrodite. Ora che la peripezia ha 
avuto luogo, però, il potere dell’eros si è rivelato nelle sue potenzialità 
più tragiche e distruttive: la conseguenza è l’annientamento fisico 
dello stesso protagonista emblema della vulnerabilità degli uomini 
nell’essere soggetti a forze passionali oscure e imprevedibili che ne 
governano l’esistenza. 



Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/011

L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

275

3.5	 Trachinie: quarto stasimo 
(vv. 947-70)
Il nostos tragico

﻿

Prospetto degli omerismi del quarto stasimo delle Trachinie

πότερα πρότερον ἐπιστένω;� στρ. α
πότερα μέλεα περαιτέρω, � 948
δύσκριτ’ ἔμοιγε δυστάνῳ.

τάδε μὲν ἔχομεν ὁρᾶν δόμοις,  � ἀντ. α
τάδε δὲ μένομεν ἐν ἐλπίσιν·  � 951
κοινὰ δ’ ἔχειν τε καὶ μέλλειν.

εἴθ’ ἀνεμόεσσά τις � στρ. β
γένοιτ’ ἔπουρος ἑστιῶτις αὔρα, 
ἥτις μ’ ἀποικίσειεν ἐκ τόπων, ὅπως � 955
τὸν Ζηνὸς ἄλκιμον γόνον
μὴ ταρβαλέα θάνοι
μι μοῦνον εἰσιδοῦσ’ ἄφαρ·
ἐπεὶ ἐν δυσαπαλλάκτοις ὀδύναις
χωρεῖν πρὸ δόμων λέγου- � 960
σιν ἄσπετον θέαμα.

Sommario  3.5.1 Il vento propizio per scomparire nella morte: l’esito tragico del nostos 
antiodissiaco di Eracle. – 3.5.2 L’impotenza del prode Eracle ‘stirpe di Zeus’ (v. 956).

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/011&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
3.5 • Trachinie: quarto stasimo (vv. 947-70)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 276
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 275-284

ἀγχοῦ δ’ ἄρα κοὐ μακρὰν � ἀντ. β 
προὔκλαιον, ὀξύφωνος ὡς ἀηδών. 
ξένων γὰρ ἐξόμιλος ἅδε τις στάσις. 
πᾷ δ’ αὖ φορεῖ νιν; ὡς φίλου � 965
προκηδομένα βαρεῖ-
 αν ἄψοφον φέρει βάσιν.
αἰαῖ, ὅδ’ ἀναύδατος φέρεται.
τί χρή, φθίμενόν νιν, ἢ 
 καθ’ ὕπνον ὄντα κρῖναι;� 970

Legenda:
-voci in grassetto: omerismi a livello lessicale.
-voci in grassetto e sottolineate: omerismi che presentano una risemantizzazione 
o una variazione originale oppure coni sofoclei su modelli omerici.
-voci sottolineate: espressioni o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, tematiche o 
similitudini omerici.

3.5.1	 Il vento propizio per scomparire nella morte:  
l’esito tragico del nostos antiodissiaco di Eracle

Nel terzo episodio che precede il corale la parabola della catastrofe si 
è ormai compiuta: Deianira, dopo la scoperta che il suo dono d’amore 
causerà la morte della persona da cui dipende tutta la sua felicità 
e la sua esistenza, si è tolta la vita. Il coro, che ha ostinatamente 
abbracciato una visione fiduciosa nel cambiamento positivo della 
sorte, e criticato i pianti inconsolabili di Deianira, è lui adesso a 
piangere. Il quarto stasimo, che ha luogo in un clima di profondo 
sgomento e tristezza subito dopo la rhesis della nutrice in cui è 
narrato il suicidio di Deianira, si configura infatti come un lamento 
sul destino sventurato di entrambi gli sposi, l’una appena morta 
suicida, l’altro arrivato finalmente a Trachis, sì, ma nelle morse dei 
tormenti più atroci e preda di una morte certa.1 Ed Eracle compare in 
scena immobile e muto su una barella proprio mentre il coro termina 
di intonare questo stasimo (vv. 965-8).

Le coreute si augurano all’inizio della seconda strofe l’arrivo 
di un vento che possa trasportarle altrove, in un luogo lontano e 

1  Lo stasimo presenta moduli stilistici tipici del threnos, in particolare un’insistita 
ripetizione dei medesimi vocaboli con valore di responsorio, oltre che l’echeggiare 
ribattuto di suoni allitteranti e assonanze con effetto di mesto legato musicale, cf. 
Burton 1980, 77; Rodighiero 2004, 218. 



Scavello
3.5 • Trachinie: quarto stasimo (vv. 947-70)

Lexis Supplementi | Supplements 20 277
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 275-284

indeterminato, per non dover assistere al penoso spettacolo di Eracle 
agonizzante (vv. 953-5):2

εἴθ’ ἀνεμόεσσά τις 
γένοιτ’ ἔπουρος ἑστιῶτις αὔρα, 
ἥτις μ’ ἀποικίσειεν ἐκ τόπων� 955 

o se un soffio potente di vento
soccorritore giungesse al focolare e mi
portasse via lontano da questo luogo� 955

L’invocazione è alquanto elaborata sul piano stilistico: Sofocle 
attribuisce al solo sostantivo αὔρα, ritardato e rilevato attraverso 
l’iperbato τις… αὔρα, il trittico aggettivale ἀνεμόεσσα, ἔπουρος 
ed ἑστιῶτις. Dei tre epiteti, sia ἔπουρος ‘favorevole’ che ἑστιῶτις 
‘presso il focolare’ (qui hapax in poesia) non si ritrovano prima 
di Sofocle e potrebbero essere coni del poeta. Il primum dictum 
ἔπουρος ‘favorevole, soccorritrice’, è un aggettivo dal forte sapore 
omerizzante, basato, come già il conio κατουρίζει nel secondo stasimo 
(v. 827, cf. § 3.4.1) sull’omerico οὖρος ‘vento propizio’.3 In questo 

2  Il desiderio del coro di poter scomparire per sottrarsi all’orrore presente degli 
eventi sulla scena, come noto, è un tema che ricorre anche in altri stasimi di tragedia: 
il motivo si ritrova più frequentemente in Euripide, cf. e.g. Hel. 1478-86, Suppl. 618-22, 
Andr. 861-2; per Sofocle cf. TrGF IV F 476. 

3  L’aggettivo ἔπουρος è varia lectio nella parodo dell’Edipo Re (v. 194) rispetto ad 
ἄπουρος ‘fuori, lontano dai confini’, in riferimento ad Ares: il coro spera che il dio, 
simbolo della peste che affligge Tebe, abbandoni di corsa la terra tebana al più presto. 
La lezione ἔπουρος indicherebbe l’affrettarsi di Ares ad allontanarsi da Tebe, ed è 
accolta a testo da Lloyd-Jones, Wilson 1990a, oltre che da Finglass 2018, 229. Il colorito 
omerico nei versi delle Trachinie è corroborato anche da ἀνεμόεσσα, che costituisce 
un attributo di ascendenza omerica. Nell’epos l’aggettivo ἠνεμόεις presenta il valore 
di ‘battuto dal vento, ventoso’, e accompagna con funzione epitetica soprattutto città, 
in particolare è epiteto ricorrente di Ilio nella clausola formulare Ἴλιον ἠνεμόεσσαν 
(7× Il.). Si ritrova poi e.g. come attributo delle creste e delle gole dei monti (Od. 9.400, 
16.365: ἄκριας ἠνεμοέσσας, Od. 19.432: πτύχας ἠνεμοέσσας), del promontorio della 
Ionia Mimante (Od. 3.172: ἠνεμόεντα Μίμαντα), del fico selvatico che svetta davanti 
le mura di Troia (Il. 22.145: ἐρινεὸν ἠνεμόεντα), e del monte Ida (Hes. Th. 1010: Ἴδης 
ἐν κορυφῇσι πολυπτύχου ἠνεμοέσσης). L’aggettivo è raro nella lirica e in tragedia. 
In Pindaro ricorre come attributo del monte Etna (Ol. 4.7) e dell’albero della nave 
(Pyth. 1.92). In Eschilo definisce un vortice di venti nella tempesta (Choe. 593), e in 
Euripide un colle (Heracl. 781): in entrambi i poeti il lemma è hapax e occorre in lyricis. 
L’espressione sofoclea ἀνεμόεσσα… αὔρα risulta più espressiva rispetto agli usi consueti 
del lemma, e semanticamente ridondante dal momento che l’epiteto designa il vento 
stesso: è possibile, infatti, sia interpretare l’aggettivo con valore enfatico riferendolo 
alla potenza del soffio del vento, come fanno ad esempio Jebb 1892, ad loc. (il quale 
traduce «strong breeze»), e Mazon 1989, ad loc. (che rende «un vent heureux et fort»), 
oppure, pensare a un impiego dell’aggettivo pro genitivo, quindi «soffio di vento» (così 
Longo 1968, ad loc.). L’enfasi convogliata dall’epiteto omerico contribuisce a esprimere 
la violenza del vento che deve letteralmente sollevare e trasportare altrove le coreute, e 
insieme indica il forte desiderio del coro di scomparire. L’aggettivo ἠνεμόεις è attestato 



Scavello
3.5 • Trachinie: quarto stasimo (vv. 947-70)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 278
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 275-284

caso, tuttavia, il termine non è riferito a Eracle ma al coro stesso, 
ed esattamente nel momento in cui l’eroe fa il suo ingresso in scena, 
descritto proprio negli ultimi versi del corale: il dato è paradossale. 
La volontà di fuggire per non assistere all’agonia di Eracle si pone in 
contrasto rispetto al costante crescendo di attesa che ha dominato 
il dramma, dove è stato soprattutto il coro a esprimere la voce della 
speranza e dell’ottimismo nei confronti del rientro dell’eroe sano e 
salvo a Trachis: le giovani trachinie consolano Deianira nella parodo, 
la confortano anche nel momento della scoperta del possibile effetto 
rovinoso del filtro dopo aver visto il fiocco di lana corrodersi (vv. 
723-28), ed esultano nel secondo stasimo auspicando le celebrazioni 
di benvenuto. Adesso, invece, con forte effetto di antitesi le coreute 
hanno paura, e si sentono morire al pensiero di vedere Eracle; è per 
questo che invocano questo vento liberatore (vv. 956-8): ὅπως τὸν 
Ζηνὸς ἄλκιμον γόνον / μὴ ταρβαλέα θάνοι / μι μοῦνον εἰσιδοῦσ’ ἄφαρ «per 
non sentirmi morire di spavento / solo alla vista del valoroso figlio 
di Zeus».4 Questo scarto nell’atteggiamento del coro rispecchia il 
capovolgimento della sorte in seguito alla peripezia. Ora che Eracle 
è finalmente arrivato, le coreute, che dovrebbero gioire per l’evento, 
di fronte alla sventura così atroce che opprime l’eroe vorrebbero 
non essere presenti a testimoniarla: la fiducia si è trasformata in 
sconforto, e alla speranza di assistere al ritorno si è sostituita quella 
di poter essere assenti da quella stessa scena. 

L’immaginario odissiaco del vento benigno che scorta in patria 
Odisseo incolume non è più applicabile a Eracle. Non c’è più nessun 
soccorso possibile per l’eroe. L’unico vento soccorritore che le coreute 
adesso immaginano, è una brezza che sottragga non Eracle, ma loro 
stesse, da una realtà desolante di dolore e di sciagura, antitetica alla 
χαρά che animava la parodo (v. 129). Il ribaltamento nell’uso della 
metafora odissiaca del vento propizio smentisce definitivamente ogni 
barlume positivo di speranza. La sola speranza rimasta al coro sembra 
quella di scomparire, di non esistere più. Al contrario di Odisseo che si 
ricongiunge finalmente con Penelope ristabilendo il nucleo familiare, 
Eracle rientra in uno scenario completamente opposto, nel quale la 
casa è deserta della sposa e l’unione matrimoniale impossibile. Alla 

in Sofocle anche un’altra volta, sempre all’interno di un corale, e con pari, se non 
maggiore, densità espressiva. Si tratta del celebre primo stasimo dell’Antigone, dove 
figura in incipit della seconda strofe del canto nell’espressione ἀνεμόεν φρόνημα (v. 354), 
come epiteto della ragione umana con un evidente valore metaforico. Sofocle paragona 
la straordinaria capacità inventiva dell’uomo e la sua irrequieta mobilità intellettuale 
alla velocità e all’impeto del vento attraverso un’immagine poetica vivida e pregnante: 
«ingegno celere come il vento».

4  Ritorna in quest’ultimo stasimo ancora una volta l’avverbio ἄφαρ, già incontrato a 
proposito della fulminea comprensione delle profezie oracolari nel terzo stasimo, ma 
l’avverbio, come si è visto, costituisce un Leitmotiv lessicale che percorre quasi tutti i 
corali del dramma, eccetto il secondo stasimo, cf. § 3.1.3, § 3.2.4, § 3.4.1



Scavello
3.5 • Trachinie: quarto stasimo (vv. 947-70)

Lexis Supplementi | Supplements 20 279
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 275-284

riunione nel segno dell’affetto che suggella l’epos tra Penelope e 
Odisseo si oppone la mutua distruzione di Deianira e Eracle, destinati 
a non incontrarsi mai di persona e fonte solo di πῆμα l’uno per l’altra. 
Come scrive Ruth Scodel «marriage, like all relationships in Greek 
ethics, depends on the participants’ reciprocal and benevolent 
exchange. In Women of Trachis, all exchanges are corrupt».5

Nel corso dei corali del dramma attraverso la ripresa di una serie 
di espressioni formulari e di immagini tipicamente odissiache (le 
onde dei molti πόνοι, il vasto mare di sventura, la dimora di Ade, la 
parola delle antiche profezie, il porto accogliente di navi, l’attracco 
sicuro, il vento propizio) il coro – e con lui Sofocle – iscrive Eracle 
nella rotta di Odisseo. La traiettoria dei due eroi sembra inizialmente 
correre in parallelo, e il ritorno di Eracle rispecchiare l’esito felice 
del nostos di Odisseo. Ma progressivamente l’itinerario del destino 
di Eracle si complica intrecciandosi con nuove rotte imponderabili 
del fato: la passione per Iole, l’inganno e la vendetta postuma di 
Nesso, l’amore e la gelosia di Deianira. E sotto lo sguardo silenzioso 
e invincibile di Afrodite e quello misterioso e indifferente di Zeus il 
tragitto si incaglia, fino a rovesciarsi e a trasformarsi in un nostos 
impossibile e incomprensibilmente tragico. 

3.5.2	 L’impotenza del prode Eracle ‘stirpe di Zeus’ (v. 956)

La figura di Eracle è introdotta nella seconda strofe del canto con 
la sontuosa perifrasi Ζηνὸς ἄλκιμον γόνον «il valoroso figlio di Zeus».

L’aggettivo ἄλκιμος rappresenta un lemma proprio della lexis epica 
a partire da Omero. Esso rientra in una serie di epiteti caratteristici 
degli eroi nell’epos che esprimono il valore e nello stesso tempo il 
vigore fisico del guerriero, solitamente tradotti con le accezioni di 
‘coraggioso, prode, forte’ e, insieme agli attributi ἀγαθός ἴφθιμος e 
ἐσθλός, risulta uno tra i più frequenti nell’epica.

 Il valore originario dell’aggettivo è quello di ‘protettore, difensore’ 
come si evince dai termini etimologicamente imparentati ἀλέξω 
‘difendere, respingere’, ἀλαλκεῖν ‘respingere, proteggere da’, e ἀλκή 
‘forza, difesa, aiuto’.6 Uno degli impieghi più frequenti dell’attributo 
nell’epica è quello in perifrasi per indicare un eroe, costruite con 
il genitivo del nome del genitore seguite dal nesso ἄλκιμος (/-ον) 
υἱός (-/όν) in clausola. Se in Omero il caso attestato con maggior 
frequenza è quello di Patroclo nell’emistichio formulare Μενοιτίου 

5  Scodel 1984a, 33.

6  Cf. DELG e GEW, s.v. «ἀλέξω»: la radice è la stessa che si ritrova nel sanscrito 
rakṣati ‘proteggere’.



Scavello
3.5 • Trachinie: quarto stasimo (vv. 947-70)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 280
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 275-284

ἄλκιμος υἱός (12× Il.),7 in Esiodo la medesima perifrasi gen.+ ἄλκιμος 
υἱός è testimoniata cinque volte ed è riferita sempre a Eracle: 
nella Teogonia ricorre due volte nel sintagma formulare Ἀλκμήνης 
καλλισφύρου ἄλκιμος υἱός (vv. 526, 950), mentre in due frammenti 
del Catalogo delle donne (frr. 35.5; 43a.61 M.-W., oltre che in [Hes.] 
Sc. 320) occorre il nesso formulare Διὸς ἄλκιμος υἱός.8 Rispetto ai 
passi esiodei, andrà rilevato come l’aggettivo ἄλκιμος sia attestato in 
Esiodo esclusivamente come epiteto di Eracle nelle perifrasi citate. 
L’attributo si ritrova in riferimento all’eroe, oltre che nelle Trachinie, 
anche nell’Eracle di Euripide (v. 158), ed è ragionevole ipotizzare che 
nelle epiche perdute incentrate su Eracle l’aggettivo fosse uno degli 
epiteti distintivi dell’eroe.

Per quanto concerne invece il sostantivo γόνος ‘stirpe, progenie’ 
impiegato nella perifrasi sofoclea, anch’esso costituisce un lemma 
poetico di ascendenza omerica, che si ritrova parimenti nei poemi 
accompagnato dal genitivo per indicare spesso la discendenza di 
svariati eroi. Particolarmente interessanti sono due casi riferiti a 
Zeus nell’Iliade: il nesso Ζηνὸς γόνος con cui è designato Idomeno 
(Il. 13.449) e la locuzione Διὸς γόνον αἰγιόχοιο riferita a Sarpedone 
(Il. 5.635). 

Sofocle, attraverso la perifrasi Ζηνὸς ἄλκιμον γόνον, si rifà dunque 
a una tradizione consolidata di una serie di espressioni perifrastiche 
di ascendenza epica; in particolare la locuzione contamina il modello 
dei versi formulari dove occorre la iunctura genitivo + ἄλκιμος υἱός 
con le locuzioni costruite mediante il sinonimo γόνος.9 Le coreute 
presentano pertanto Eracle nella sua dimensione di ‘grande, prode’ 
eroe, figlio di Zeus. La connotazione fortemente epicheggiante della 
perifrasi e dell’epiteto ἄλκιμος ha la funzione di esprimere il netto 
contrasto con la sventura presente e soprattutto la totale impotenza 
del protagonista. Come viene descritto nei versi immediatamente 
successivi, infatti, Eracle è afflitto da tormenti che non sono curabili 
e costituisce uno spettacolo talmente incredibile e spaventoso da 

7  La perifrasi è impiegata anche per Diomede (Il. 6.437: Τυδέος ἄλκιμον υἱόν), 
Automedonte (Il. 17.429, Αὐτομέδων Διώρεος ἄλκιμος υἱὸς) e Megete (Il. 10.110, 
Φυλέος ἄλκιμον υἱόν). In Omero l’attributo ricorre inoltre e.g. come epiteto di Aiace 
nell’emistichio formulare Τελαμώνιος ἄλκιμος Αἴας, (Il. 12.348, 362), mentre il valore 
‘prode, coraggioso’ del lemma è messo bene in luce dal nesso formulare ἄλκιμον ἦτορ 
(5× Il.).

8  La perifrasi Διὸς ἄλκιμος υἱός è attestata anche per Ermes in H. Hom. Merc. 4.101, 
mentre è impiegata nuovamente in riferimento a Eracle da Pind. Ol. 10.44. Per un 
possibile gioco etimologico tra Ἀλκμήνη e ἄλκιμος nella designazione esiodea attraverso 
il matronimico cf. Arrighetti 1998, 349. 

9  Il modulo perifrastico con γόνος riferito a Eracle si ritrova nella tragedia anche 
al v. 1106 (su cui cf. infra), e ricorre in Sofocle anche in Ai. 1303 (Ἀλκμήνης γόνος); 
quest’ultima iunctura è impiegata per l’eroe anche da Euripide, cf. HF 712, Alc. 505, 
1006, Tro. 805.



Scavello
3.5 • Trachinie: quarto stasimo (vv. 947-70)

Lexis Supplementi | Supplements 20 281
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 275-284

risultare indicibile (vv. 959-61): ἐπεὶ ἐν δυσαπαλλάκτοις ὀδύναις / χωρεῖν 
πρὸ δόμων λέγου- / σιν ἄσπετον θέαμα «perché tra tormenti da cui non 
c’è possibilità di rimedio / dicono che arrivi presso la reggia / uno 
spettacolo spaventoso indescrivibile».

Questa del terzo stasimo, inoltre, non è l’unica volta in cui l’eroe 
è presentato attraverso una perifrasi sostenuta nella tragedia. Già 
nel prologo Deianira aveva definito Eracle intervenuto a salvarla 
dalle brame dell’Acheloo attraverso il verso ὁ κλεινὸς ἦλθε Ζηνὸς 
Ἀλκμήνης τε παῖς «l’illustre figlio di Zeus e Alcmena arrivò» (v. 19). 
Nelle parole dell’eroina la figura gloriosa dell’eroe che si oppone al 
dio-fiume si staglia nella sua dimensione di liberatore per eccellenza 
dai mostri: l’espressione è particolarmente significativa poiché è la 
prima menzione del protagonista nel dramma. 

In seguito, nel secondo stasimo ‘iporchematico’, Eracle è 
presentato nuovamente attraverso una perifrasi solenne ai vv. 644‑5 
ὁ γὰρ Διὸς Ἀλκμήνας κόρος / σοῦται πάσας ἀρετᾶς λάφυρ’ ἔχων ἐπ’ οἴκους 
«il figlio di Zeus e di Alcmena infatti / si affretta ad arrivare verso 
casa con le spoglie prova di tutto il suo valore»: l’eroe è immaginato 
dal coro mentre rientra a Trachis da trionfatore recando i premi della 
conquista di Ecalia, accompagnato da cori festanti. In questo caso 
nel rimando interno fra i due corali attraverso l’impiego del modulo 
perifrastico per designare Eracle è possibile cogliere la drammatica 
peripeteia che è intervenuta nel corso della tragedia rispetto al 
destino del protagonista.

Nel quarto stasimo lo scarto che la dimensione epica rievocata 
dal coro evidenzia trova inoltre espressione anche sul piano scenico, 
dal momento che nell’antistrofe successiva l’ingresso immobile del 
corpo trasportato sulla barella rappresenta di per sé un paradosso 
rispetto alla figura di Eracle, sempre in movimento nella sua vita 
caratterizzata da mille prove e pericoli: l’immagine simboleggia 
la completa perdita della propria ἀλκή da parte dell’eroe per 
eccellenza indomabile nella battaglia, ora prostrato sulla lettiga. 
Questa statura eroica perduta e in particolare l’attributo ἄλκιμος,10 
anche in virtù del valore di ‘protettore’ insito nel lemma, preludono 

10  In Sofocle l’aggettivo ἄλκιμος, oltre che nella perifrasi Ζηνὸς ἄλκιμον γόνον 
del quarto stasimo delle Trachinie, è attestato altre tre volte. Nel Filottete si ritrova 
l’espressione ἀνδρῶν ἀλκίμων (v. 326), con la quale Neottolemo rivendica alla propria 
patria Sciro di essere progenitrice di eroi valorosi al pari di Sparta e Micene. Il lemma 
ricorre poi due volte nell’Aiace. L’attributo è riferito all’inizio del dramma ad Atena 
(vv. 400-1: ἁ Διὸς / ἀλκίμα θεός) nelle parole di Aiace, tornato in sé dopo il massacro 
del bestiame, ed esprime il potere incontrastato della dea che ha ridotto l’eroe in uno 
stato di vergognosa prostrazione. Nella sua altra occorrenza, l’epiteto è attribuito al 
cadavere di Aiace nel finale della tragedia, quando Odisseo entra in scena e definisce 
il corpo dell’eroe sul quale verte la contesa tra Menelao e gli Atridi ἀλκίμῳ νεκρῷ 
(v. 1319). L’uso dell’attributo rievoca in questo passo l’emistichio formulare omerico 
Τελαμώνιος ἄλκιμος Αἴας (Il. 12.348, 362), ponendo in netto contrasto il passato 
glorioso di Aiace con l’immagine del suo cadavere che ora giace a terra senza vita. 



Scavello
3.5 • Trachinie: quarto stasimo (vv. 947-70)

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 282
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 275-284

a vari temi che avranno grande peso nell’esodo e che saranno 
espressi per bocca dello stesso protagonista nel corso dei suoi 
discorsi frammisti ai lamenti causati dal morbo: l’impotenza del 
‘valoroso’ che non ha mai conosciuto la sconfitta nelle sue aspre 
fatiche ed è stato il liberatore dei Greci dai mostri (vv. 1011-14, 
1058-61); la sottomissione a una nosos imbelle ma invincibile e 
causata da una donna disarmata (vv. 1062-3); l’essersi ridotto a 
piangere come una ragazzina (1071-6). 

Rispetto al lemma γόνος, invece, è significativo come esso 
ricorra soltanto un’altra volta nel dramma, proprio nel finale della 
lunga rhesis di Eracle nell’esodo (vv. 1044-111), e riferito ancora al 
protagonista in quanto «stirpe di Zeus». Dopo aver ricordato alcune 
delle sue fatiche più ardue, l’eroe afferma (vv. 1101-6): 

ἄλλων τε μόχθων μυρίων ἐγευσάμην,
κοὐδεὶς τροπαῖ’ ἔστησε τῶν ἐμῶν χερῶν.
νῦν δ’ ὧδ’ ἄναρθρος καὶ κατερρακωμένος
τυφλῆς ὑπ’ ἄτης ἐκπεπόρθημαι τάλας,
ὁ τῆς ἀρίστης μητρὸς ὠνομασμένος, � 1105
ὁ τοῦ κατ’ ἄστρα Ζηνὸς αὐδηθεὶς γόνος.

Altre fatiche innumerevoli ho assaporato, e nessuno 
ha mai innalzato un trofeo affrontando le mie braccia.
Ora, con il mio corpo fatto a pezzi e dilacerato,
miserevole sono assediato e distrutto da una sciagura cieca,
io chiamato figlio della nobile madre Alcmena,
io che sono la prole di Zeus, signore degli astri.

Eracle rammenta amaramente di essere passato attraverso 
innumerevoli prove (v. 1101: μόχθων μυρίων), e di come nessuno, 
scontratosi con lui, abbia mai innalzato il trofeo della vittoria (v. 1102: 
κοὐδεὶς τροπαῖ’ ἔστησε). Adesso il suo vigore è però scomparso, le sue 
membra vengono fatte a pezzi (v. 1103: ἄναρθρος καὶ κατερρακωμένος), 
ed egli è annientato da una rovina che è cieca (v. 1104: τυφλῆς ὑπ’ 
ἄτης), in quanto si infiltra subdolamente nel suo corpo divorandolo 
senza che egli possa opporre resistenza. Nel momento massimo della 
disgrazia l’eroe ricorda di essere l’illustre Eracle, «colui chiamato 
figlio della nobile madre Alcmena» (v. 1105: ὁ τῆς ἀρίστης μητρὸς 
ὠνομασμένος) e, soprattutto, «prole di Zeus, signore degli astri» 
(v. 1106: ὁ τοῦ κατ’ ἄστρα Ζηνὸς αὐδηθεὶς γόνος). 

Si noti in questi ultimi due versi l’insistenza dell’anafora ὁ τῆς / ὁ 
τοῦ e la costruzione speculare dei due trimetri, formati da articolo, 

Nello stesso tempo, tuttavia, l’epiteto segnala la direzione che avrà l’intervento di 
Odisseo, il quale riesce a riabilitare il valore eroico di Aiace e a consentire che il rito 
della sepoltura abbia luogo.



Scavello
3.5 • Trachinie: quarto stasimo (vv. 947-70)

Lexis Supplementi | Supplements 20 283
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 275-284

genitivo e participio, che conferisce solennità oltre che una grave 
ironia all’affermazione:11 anche nelle parole dello stesso eroe, come 
nello stasimo, la discendenza divina da Zeus stride infatti con la sua 
attuale sofferenza che lo costringe all’impotenza. 

11  Cf. Easterling 1982, ad loc.: «the symmetry of these two lines emphasizes the 
grandeur of Heracles’ lineage, in ironical contrast with his state of helplessness». Sulla 
perdita dello status eroico da parte di Eracle cf. Reinhardt 1989, 72-3.





L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

285

4	 Appendice
Elenchi e indici  
degli omerismi studiati distinti 
per tipologia

﻿
4.1	 Omerismi a livello lessicale1

1  Le voci cui è apposto in apice un asterisco costituiscono degli hapax nel corpus 
sofocleo, quelle cui sono apposti due asterischi rappresentano degli hapax assoluti nel 
corpus poetico greco. I numeri sulla destra indicano la pagina in cui inizia la trattazione 
del singolo termine.

ἀγακλειτός*� 269
ἀγελαῖος*� 84
ἀγχίαλος*� 64
ἀΐδηλος* � 115
Ἅιδης� 152
αἰπεινός� 272
ἀμφίρυτος* � 64
ἄνα*� 107
ἄναξ� 97
ἀνάρσιος� 269
ἀνύω � 115
ἀπαλέξω� 96
Ἄρης � 106, 143
ἄφαρ� 204, 228, 249 
ἄχνη� 260
βῆσσα� 108
βοῦς � 84 
γόος � 127, 138 

δύσμορος� 136
δύω� 162, 200
εἶμι � 224
Ἐνυάλιος� 106, 160
ἔπος� 246
εὐρύς� 198
εὐῶπις* � 227
ἦ� 103, 264
θερμός � 236, 266
θοός � 152
θρηνέω� 127
ἰαύω*� 172
ἱερός� 175
καταβαίνω� 211
κρατέω� 119
Κρονίδης� 208
λαμπρός� 191
λεία (ληΐς)� 83



4 • Appendice

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 286
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 285-290

λουτρόν� 236
λώβη� 105
μέγας� 59, 74, 121
ναύλοχος� 233
ναῦς� 152
ξυνός� 160
οὖρος� 249
ὀφείλω � 163
παῖς� 55
παλαίφατος� 245
παλίντονος*� 218
πάταγος� 223
πένθος� 121
πληγή� 101
πολιός� 130
πόνος� 166
πόντος� 198
πόποι (ὦ πόποι)� 268
Ποσειδάων � 209
ποταμός� 215
πύργος� 93
ῥ (ἦ ῥά) � 103

ῥόπαλον*� 219
σθένος� 214
Σούνιον� 175
στένω� 264
στεροπή� 189
στηρίζω� 107
Τελαμώνιος� 55
τέρψις (τέρπω) � 161
τίνω� 105
τόξον� 218
τρύχω� 113
ὑποδείδω� 70
ὑψίκερως*� 216
φθίω� 90
φλεγέθω*� 192
φρίσσω� 140
χαίτη� 132
χλωρός� 262
χρυσηλάκατος� 237
ὦ (ὦ πόποι)� 268
ὠκύαλος*� 152



4 • Appendice

Lexis Supplementi | Supplements 20 287
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 285-290

4.2	 Omerismi che presentano una risemantizzazione  
o una variazione originale oppure coni sofoclei  
su modelli omerici2 

2  Le voci sottolineate rappresentano dei casi di risemantizzazione mentre quelle 
evidenziate in grassetto costituiscono (probabilmente) dei neologismi sofoclei.

ἁδινός*� 262
αἰγυπιός� 71
αἰδέομαι � 129
Ἅιδης� 122, 162, 200
αἴθων� 87
αἰνός� 143
αἰόλος� 184
ἄλκιμος� 280
ἀμφίγυος*� 212
ἀνάρσιος� 269
ἀολλής� 221
ἄχος� 143
γόνος� 280
δάκρυον� 256, 264 
δάμαρ� 239
δόμος� 200
δόρυ� 272
δύσκλεια� 80
δύστηνος� 169
ἕλωρ* � 76
ἔναρα*� 103
ἐναρίζω*� 185
ἔπουρος� 277

ἐρύκω� 200
ἠνεμόεις� 280
θεοπρόπος*� 246
θούριος� 118
κατουρίζω**� 251
κεύθω� 122
κλυτός� 103
λυγρός � 176
ναίω� 111
ὄνειδος� 168
ὅπλον� 164
παραναιετάω**� 239
πέρθω� 167
πρόμαχος*� 272
πύργος� 93
σίδηρος� 85
στεροπή� 189
στυγερός� 164
τετράορος*� 217
τινάκτωρ*� 209
φίλος� 241
Τροία� 175
χέω � 26



4 • Appendice

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 288
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 285-290

4.3	 Espressioni o vocaboli che rievocano lemmi, stilemi, 
tematiche o similitudini omerici

Ai. 141				   φθιμένης νυκτός� 90
Ai. 139-40 		  πεφόβημαι πτηνῆς ὡς ὄμμα πελείας� 66
Ai. 159				   σφαλερὸν πύργου ῥῦμα πέλονται� 91
Ai. 169				   μέγαν αἰγυπιὸν <δ’> ὑποδείσαντες� 69
Ai. 171				   σιγῇ πτήξειαν ἄφωνοι� 79
Ai. 178				   ἐλαφαβολίαις� 105
Ai. 179				   χαλκοθώραξ� 106
Ai. 195			  	 ἄταν οὐρανίαν φλέγων� 108
Ai. 197				   ὁρμᾶται ἐν εὐανέμοις βάσσαις� 108
Ai. 708-9			   ὦ Ζεῦ, πάρα λευκὸν εὐάμερον πελάσαι φάος� 149
Ai. 1199-1205 	 στεφάνων οὔτε βαθειᾶν κυλίκων… ἐρώτων� 172
Ai. 1206 		  	 κεῖμαι δ’ ἀμέριμνος� 174
Ai. 1212		  	 προβολά� 96, 176

Tr. 102				   ὦ κρατιστεύων κατ’ ὄμμα� 193
Tr. 112-5 		  	 πολλὰ… κύματ… βάντ’ ἐπιόντα� 196
Tr. 117-8			   τὸ… βιότου πολύπονον� 199
Tr. 130-1		  	 ἄρκτου στροφάδες κέλευθοι� 202
Tr. 500 			   Κρονίδαν ἀπάτασεν� 207
Tr. 503-6	 		  τίνες… κατέβαν... ἐξῆλθον ἄεθλ’ ἀγώνων� 211
Tr. 831 		  	 φονίᾳ νεφέλᾳ� 252

4.4	 Nessi formulari omerici

Ai. 147 	 		  αἴθωνι σιδήρῳ� 85
Ai. 175 	 		  βοῦς ἀγελαίας� 84
Ai. 177 			   κλυτῶν ἐνάρων� 103
Ai. 183 			   παῖ Τελαμῶνος� 61
Ai. 615 			   μέγα πένθος� 121
Ai. 704				   αἰνὸν ἄχος� 143
Ai. 710 	 		  θοᾶν ὠκυάλων νεῶν� 152
Ai. 1165, 1403	 κοίλην κάπετον� 76, 177

Tr. 114 	 		  εὐρέϊ πόντῳ � 198
Tr. 634				   θερμὰ λοετρά (λουτρά) � 236



4 • Appendice

Lexis Supplementi | Supplements 20 289
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 285-290

4.5	 Nessi sofoclei che rievocano formule omeriche 

Ai. 134-5		  	 ἀμφιρύτου Σαλαμῖνος� 64
Ai. 137				   πληγὴ Διὸς� 101
Ai. 141				   φθιμένης νυκτὸς� 90
Ai. 607				   ἀΐδηλον Ἅιδαν� 115
Ai. 612-3			   θουρίῳ Ἄρει� 118
Ai.1191 			   δύστανον ὄνειδος� 168
Ai. 1194			   πολύκοινον Ἅιδαν� 161
Ai. 1195-6			  στυγερῶν... ὅπλων� 164
Ai. 1196			   κοινὸν Ἄρη� 160
Ai. 1206			   κεῖμαι δ’ ἀμέριμνος� 174
Ai. 1210			   λυγρᾶς... Τροίας� 175
Ai. 1213			   θούριος Αἴας� 96, 118
Ai. 1221-2			  ἱερὰς... Ἀθάνας� 75

Tr. 94, 132-3		  αἰόλα νὺξ� 184
Tr. 99				    λαμπρᾷ στεροπᾷ� 191
Tr. 502				   τινάκτορα γαίας� 209
Tr. 511-2			   παλίντονα... τόξα� 218
Tr. 650				   φίλα δάμαρ� 239
Tr. 847-8 			   ἀδινῶν [...] δακρύων� 262
Tr. 823 			   παλαιφάτου προνοίας� 245
Tr. 856				   προμάχου δορός� 274
Tr. 858-9			   αἰπεινᾶς... Οἰχαλίας� 272
Tr. 919				   δακρύων... θερμὰ νάματα� 266





L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

291

Lexis Supplementi | Supplements 20
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
DOI  10.30687/978-88-6969-992-4/013

5	 Conclusioni
L’‘Omero tragico’

5.1	 Scrittura, intertestualità e pubblico:  
‘cerchi di competenza’ 

In questa prima sezione vorrei discutere del ruolo della scrittura e 
della competenza del pubblico rispetto all’eredità omerica in Sofocle. 
Per farlo è bene ricordare e partire da alcuni fatti salienti. L’Iliade e 
l’Odissea rappresentavano all’epoca di Sofocle, nel V secolo, già da 
tempo la base dell’educazione e dell’istruzione scolastica, si trattava 
cioè del testo su cui si imparava a leggere e a scrivere come si evince 
da numerose testimonianze. Si possono per esempio richiamare un 
famoso frammento di Aristofane, che nei Banchettanti descrive la 
pratica scolastica di interpretare difficili glosse omeriche.1 La figura 
specifica del maestro di scuola, il γραμματιστής, è invece testimoniata 
per la prima volta nel Protagora di Platone, da datare alla seconda 
metà del V secolo, ma segnala una pratica evidentemente già in uso 
da tempo: i ragazzi imparano a scrivere le lettere dell’alfabeto e 
leggono brani moralmente edificanti – che sono quindi scritti – dei 

1  Fr. 233.1-2 K.-A.: ΓΕΡΩΝ πρὸς ταύτας δ’ αὖ λέξον Ὁμήρου γλώττας· τί καλοῦσι 
κόρυμβα; [...] τί καλοῦσ’ ἀμενηνὰ κάρηνα; su cui cf. Cassio 1977, 75-6 e Montanari 2003.

Sommario   5.1 Scrittura, intertestualità e pubblico: ‘cerchi di competenza’. – 5.2 Nel 
laboratorio omerico di Sofocle.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-992-4/012&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 292
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

poeti migliori che imparano a memoria (Prot. 325e-6d). E come si 
evince da un altro passo platonico delle Leggi, questi testi di scuola 
comprendevano prevalentemente opere poetiche in metro recitato tra 
cui quelle in esametri, e quindi l’epica di Omero ed Esiodo in primis, 
svolgevano un ruolo di primo piano (Leg. 809e-810a, 810e-811a).2 
D’altronde la famosa affermazione erodotea3 in cui è decretata 
l’autorità religiosa di Omero ed Esiodo in merito alla costruzione 
del pantheon divino, oltre a illustrare l’assoluta rilevanza culturale 
ormai assunta dai due poeti epici nel V secolo, è presumibilmente 
da porre in relazione anche a pratiche scolastiche per cui l’epica 
veniva letta e commentata a scuola sin dall’infanzia.4 Ancora più 
importante del ruolo di Omero a livello dell’istruzione primaria, come 
noto, è quello che egli svolse come autorità sul piano culturale e 
del pensiero, come dimostra l’intera cultura greca arcaica a partire 
dalle testimonianze dei poeti, degli scrittori e dei pensatori più 
antichi rimasteci, quali Archiloco, Stesicoro, Eraclito, Senofane, 
Ferecide di Siro, Teagene di Reggio: che l’epos omerico fosse elogiato, 
commentato, criticato, censurato, discusso, rielaborato, alluso, i due 
poemi monumentali rimanevano il testo culturale di riferimento con 
cui confrontarsi inevitabilmente. Nel V secolo l’autorità di Omero 
perdura indiscussa, e proprio la grande stagione della tragedia 
attica, come si è visto nell’introduzione, rappresenta uno dei 
momenti di maggior creatività artistica nell’inesausto rapporto di 
imitazione/emulazione con il grande modello omerico. Questa breve 
premessa è soprattutto per sottolineare però un dato fondamentale, 
che costituisce di fatto il presupposto di ogni ricerca intertestuale, 
ossia il ruolo e la competenza del pubblico: è infatti indubitabile che 
il pubblico ateniese tutto avesse una notevole e naturale familiarità 
con il testo recitato dei due poemi, con la loro dizione particolare 

2  Cf. Lamberton 1997, 42; Ford 2003, 26-7 e Garner 2005, 395. Lo status dei due poemi, 
in particolare dell’Iliade, come testo scolastico alla base del sistema di istruzione diverrà 
poi canonico nell’età ellenistica e greco-romana, come dimostrano i numerosi papiri 
omerici contenenti esercizi di scuola rinvenuti in Egitto, e perdurerà stabilmente nella 
cultura bilingue del mondo romano, e in quello bizantino, cf. Cribiore 1996, Morgan 
1998; Cribiore 2001. M. West (2000, 29) ha inoltre notato come la presenza costante di 
Omero nelle scuole dovesse favorire la produzione di nuove copie del testo dei poemi e 
un incremento della loro diffusione, mentre W. Burkert (2001, 217) ipotizza che Omero 
fu adottato nelle scuole proprio perché era l’autore in generale maggiormente scritto e 
copiato, oltre a notare come il carattere conservativo dei programmi scolastici ha fatto 
sì che Omero sia rimasto ‘testo di scuola’ classico fino ai giorni nostri. Secondo Garland 
2004, 15-16 è inoltre probabile che nel corso del V secolo i giovani, oltre ai poeti epici e 
lirici, studiassero a scuola anche i testi dei tragici, sulla base di Plat. Prot. 325e-326a, 
dove si parla genericamente di ‘grandi poeti’.

3  Hdt. 2.53.2: Ἡσίοδον γὰρ καὶ Ὅμηρον ἡλικίην τετρακοσίοισι ἔτεσι δοκέω μευ 
πρεσβυτέρους καὶ οὐ πλέοσι. οὗτοι δέ εἰσι οἱ ποιήσαντες θεογονίην Ἕλλησι καὶ τοῖσι 
θεοῖσι τὰς ἐπωνυμίας δόντες καὶ τιμάς τε καὶ τέχνας διελόντες καὶ εἴδεα αὐτῶν σημήναντες.

4  Cf. Harris 1989, 61-2.



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 293
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

di lingua letteraria, e con gli episodi delle due epiche omeriche. La 
nozione di pubblico merita però di essere approfondita meglio nel 
contesto aurale della song culture, che era ancora operante nell’Atene 
del V secolo.

Andrew Ford ha proposto un distinguo teorico tra due fenomeni:5 
quello della transcription, la trascrizione in forma scritta di un testo 
con l’unica funzione di semplice copione, testo-supporto (script) in 
vista delle diverse performances, e la textualisation, termine con 
cui egli indica il passaggio della poesia da evento performativo 
a oggetto di lettura (text), come nuova esperienza di fruizione in 
sé autosufficiente e appagante. Il culmine di questo processo si 
raggiunge pienamente solo nel IV secolo: per esempio lo si può 
cogliere bene nella famosa asserzione di Aristotele secondo la 
quale a suscitare gli effetti di paura e di pietà in una tragedia non è 
necessaria la vista, ma è sufficiente l’ascolto del racconto (mythos), 
una fruizione del dramma, cioè, ‘da lettore’, e non attraverso lo 
spettacolo teatrale (Po. 1453b3-7).6 Pur considerando predominante 
nell’età arcaica la prospettiva performativa della singola occasione e 
del contesto extra-testuale, cioè la dimensione sociale e la funzione 
culturale delle varie manifestazioni della song-culture, Ford riconosce 
anche la rilevanza del processo compositivo, della premeditazione 
strutturale dei componimenti e pertanto del necessario ricorso 
alla scrittura.7 Egli pone tuttavia l’accento sulla dimensione della 
fruizione collettiva dello spettacolo, dove parole, musica e danza 
concorrono simultaneamente alla creazione di qualcosa che non è 
riducibile a un mero ‘testo poetico’, ma è molto di più, e, in quanto 
evento spettacolare e agito, cattura – e ha come obiettivo quello di 

5  Ford 2003.

6  Sulle difficoltà di intendere il passo aristotelico – dove il filosofo menziona 
esemplificativamente l’Edipo Re di Sofocle – in particolare rispetto al valore esatto 
da assegnare al termine mythos (racconto, trama, o testo dell’Edipo Re?), cf. Lanza 
1987, 160 nota 1. 

7  Ford 2003, 20-1: «We must assume that some Greek songs were written down as 
early as the earliest singers of whom we have any substantial knowledge. Putting aside 
the vexed question of Homer, this means that choral lyric, for example, was already 
being transcribed in the seventh century B.C.E. […] It is hard to imagine how Hellenistic 
scholars came to possess such an abundance of archaic lyric if there were not some 
copies from a very early time that were preserved by their composers or by those who 
commissioned the songs, whether individual patrons or cities with temples for storage. 
At the same time, it is hard to see that the manuscript of such a song would have found 
many readers».



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 294
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

catturare – l’attenzione e il favore del pubblico.8 Egli ribadisce inoltre 
come prima dei decenni finali del V secolo, i ‘testi’ non avessero 
altra funzione che quella di script, e pertanto non fossero pensati 
per un ‘pubblico di lettori’ al di fuori dell’evento della performance. 
Solo più tardi, con il processo della textualisation, i testi da ‘script’ 
divengono ‘letteratura’, oggetto di studio e di riflessione autonoma, 
a partire dagli studi sulla poesia dei sofisti, dai primi prosatori che 
scrivono espressamente per essere letti, e dal progressivo aumento 
in generale del pubblico dei lettori, non più limitato agli addetti 
ai lavori, e favorito dall’incipiente commercio librario nell’ultimo 
quarto del secolo. L’ottica interpretativa di Ford è pienamente 
condivisibile, e però, pur concedendo la necessità della scrittura 
nello stadio compositivo dei poeti, mantiene il focus soltanto sulla 
fase della ‘pubblicazione’ orale e su quello che egli ritiene lo scopo 
precipuo del poeta: aspirare alla maggiore efficacia possibile nel 
conquistare il pubblico, come normale immaginare dato il contesto 
spesso agonale e competitivo delle occasioni performative. Questa 
prospettiva sminuisce però il momento della composizione che 
avviene evidentemente nel ‘cantiere’ del singolo poeta, e che vede il 
dato della scrittura e del confronto con altri ‘testi’ della tradizione 
di autori precedenti o contemporanei tanto fondamentale quanto il 
momento della ‘traduzione’ in evento performativo del testo. E ciò 
tanto più proporzionalmente alla maggiore elaborazione artistica, 
formale e concettuale del componimento: diverso è un carme breve 
di Saffo in confronto all’articolata architettura di un’ode pindarica, 
così come un’elegia simposiale è altra cosa rispetto a un ampio 
poema stesicoreo, e al vertice per complessità strutturale e densità di 
pensiero si situa la composizione di una tragedia. E questo processo 
è pienamente valido anche in una fase in cui i testi non sono ancora 
‘libri’ destinati a un ampio pubblico di lettori. Inoltre, soprattutto nel 
caso degli autori più sofisticati e delle opere contraddistinte da una 
più significativa densità concettuale, non si può limitare la finalità 
del poeta all’intrattenimento del pubblico o alla vittoria agonale, 
ma è sempre presente anche una dimensione dialettica, sia con la 
tradizione poetica e culturale precedente che con gli esponenti del 
dibattito contemporaneo ai singoli poeti, come avviene d’altronde 
parallelamente nel caso dei primi pensatori filosofici e tecnico-
scientifici. Tale dialettica si sostanzia in primis in un confronto 

8  Cf. Ford 2003, 17-18: «the question is not whether singers preplan and structure 
their works; of course they do. What may be questioned is what their planning was 
aiming at. To the extent that our texts of early song represent ‘scripts’ to be embodied 
in performance, preplanning and artistry would have been more profitably directed 
at creating a collective experience in which words were but one element in a fabric 
of music, motion, and spectacle enfolding the audience. A composer of tragedies, for 
example, owed his success to how his scripts fared when they were performed at the 
Dionysiac festivals, not to how they read in the hands of actors or in the city’s archives».



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 295
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

ideologico con gli altri poeti, secondo quella tendenza alla riflessione 
sull’uomo, sul mondo divino e sui valori etico-morali che caratterizza 
così spesso la poesia arcaica e classica. Le tesi di Ford e in generale 
dei sostenitori della song culture, se hanno il grande merito di leggere 
i testi della poesia arcaica restituendoli al loro contesto storico 
originario, cogliendo le specificità socioculturali di ogni singola 
performance, sembrano spesso tuttavia trascurare il ruolo della 
scrittura, imponendo una dicotomia tra ‘atto performativo’ e ‘testo 
letterario’, che non è necessaria. Infatti, se la performance è sempre e 
solo una modalità di comunicazione orale, il componimento poetico o il 
dramma, che vengono performati o inscenati, esistono in forma scritta, 
e sono stati composti anche in virtù della scrittura. Ed è proprio la 
scrittura a garantire la conservazione della singola composizione in 
vista delle successive re-performances. La necessità dello strumento 
scrittorio, come si vedrà subito, è anzi fondamentale proprio per il 
genere drammatico. Questa compresenza intrinseca di performance 
e testo scritto in una cultura aurale come quella dell’Atene dei tragici, 
è stata opportunamente paragonata all’esibizione musicale di un 
violinista: il pubblico ascolta una determinata musica suonata da 
un solista, ma le note che il violinista esegue sono quelle che pre-
esistono, scritte, sulla partitura dal compositore di quella musica.9 
E come non è pensabile che il solista si interrompa per mostrare lo 
spartito, così durante la performance di un rapsodo, di un citaredo, 
di un coro di lirica corale o dei coreuti e degli attori nella scena di 
una tragedia, la partitura poetico-musicale non si vede, il pubblico 
ascoltando e assistendo all’evento dello spettacolo poetico non vi 
pensa, ma c’è: ne è l’imprescindibile presupposto. E un paragone 
simile e più recente si potrebbe istituire anche con il genere 
cinematografico nella relazione tra la sceneggiatura, ossia il testo 
scritto, e il prodotto filmico finale fruito dagli spettatori nelle sale, 
con la mediazione della regia, assimilabile alla funzione registica del 
tragediografo-corodidascalo nella messinscena. 

Come si accennava, la scrittura è d’altronde presupposto e 
strumento funzionale indispensabile proprio per il genere del 
dramma: non sarebbero altrimenti pensabili architetture concettuali 
maestose, complesse e su vari livelli rispondentisi come l’Orestea 
eschilea, costruzioni perfettamente economiche e coese quali l’Edipo 
Re sofocleo, o agoni così retoricamente strutturati, sottilmente 
ironici, spesso in dialogo con gli esponenti della sofistica come quelli 
delle Troiane euripidee. Ma è soprattutto il dato formale, primario 
e basilare, della lingua della tragedia, Kunstsprache letteraria e 

9  Herington 1985, 45: «You could hardly expect the archaic poet to allude to its own 
written text any more than you could expect a violinist in the concert hall to interrupt 
the music with an allusion to his printed score […] none the less, there were texts, from 
the early archaic period onwards». 



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 296
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

raffinata, commistione di tutti i generi letterari precedenti – dall’epos 
alla lirica monodica e corale – ricca di poetismi, spesso ardua e 
plurivoca, percorsa da densità e ambiguità semantiche, propensa 
all’astrazione del pensiero, e costellata da profonde riflessioni 
concettuali, a richiedere la necessità di una composizione fondata 
sullo strumento scrittorio.10 La scrittura è pertanto intrinseca al 
dramma che però si esplica esclusivamente in quanto spettacolo 
teatrale; come scrive Charles Segal ciò costituisce «the paradox 
of tragedy», dal momento che essa «is entirely performance. But 
tragedy is not possible withouth writing».11

Il genere tragico si iscrive dunque in un periodo storico di 
transizione tra oralità e scrittura, che caratterizza in generale il V 
secolo, e che vede un progressivo diffondersi dell’alfabetizzazione 
nella popolazione ateniese, pur con differenti gradi di familiarità 
e competenza. Ciò ha un ruolo importante nel discorso 
sull’intertestualità sofoclea. Prima di proporre delle considerazioni 
conclusive sulla relazione intertestuale tra Sofocle e Omero sulla base 
delle indagini svolte finora, vorrei ancora brevemente richiamare 
due casi di ‘dialogo’ intertestuale tra poeti all’interno dello stesso 
genere drammatico coevo di Sofocle, per chiarire meglio il concetto 
di pubblico, cui questa sezione è dedicata. Una breve panoramica, 
fondata su due fenomeni esemplari – una tipologia di riprese eschilee 
e la parodia aristofanea – consente infatti di raffinare il discorso 
sull’importanza di ‘testi’ scritti, sui destinatari e sulla competenza 
del pubblico.

Da sempre la critica ha individuato delle relazioni intertestuali tra 
i poeti drammatici, in particolare fra i tre grandi tragici. La quantità 
esigua dei drammi pervenutici rispetto al numero di tragedie e 
commedie composte nel V secolo riduce notevolmente le possibilità 
di una tale indagine, e pone dei limiti di natura metodologica: non è 
infatti sempre possibile stabilire con assoluta certezza la dipendenza 
di un determinato passo o di una determinata ripresa lessicale da 
parte di Euripide o di Sofocle nei confronti di Eschilo, tra Sofocle e 
Euripide o fra Eschilo e Sofocle: altri drammi degli stessi poeti, o 
di altri tragediografi andati perduti, potrebbero infatti modificare 

10  Cf. Segal 1985, 202: «with its dense structure, the novelty and striking 
particularity of its metaphors, its wealth of elaborate, recherché, and distinctive 
adjectives, the complexity of its syntax and its finely calibrated hypotaxis, tragedy 
would be inconceivable without writing», al cui studio si rinvia per un’analisi in generale 
del binomio oralità/scrittura in rapporto al dramma. Cf. anche Herington 1985, 41: 
«although its performances where universally oral, it rested on a firm substructure 
of carefully meditated written texts»; e Lanza 1992, 298: «il teatro attico fu dunque 
teatro scritto: e a costringerlo alla scrittura fu la sua stessa istituzionalità, il suo 
dovere sottostare a precise regole agonali, a essere infine conservato come documento 
di attività civica».

11  Segal 1985, 204. 



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 297
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

il quadro e l’interpretazione. Vi sono però dei campi di indagine 
privilegiati dove è lecito individuare e indagare delle dinamiche di 
allusività intertestuale. Ciò che preme qui sottolineare è che lo studio 
delle allusioni tra i tragici implica di nuovo la presenza di testi scritti, 
e la conoscenza di essi da parte dei poeti stessi. A queste conclusioni 
perviene per esempio Vittorio Citti nella sua monografia dedicata ai 
neologismi eschilei, che di per sé costituiscono un terreno di studio 
fertile rispetto alle dinamiche di riuso intertestuale, per la rarità e la 
natura di ‘cultismi’ dello stesso oggetto di ricerca. Le riprese dei coni 
di Eschilo da parte di Sofocle ed Euripide sono spesso considerabili 
dei veri e propri ‘eschilismi’ intenzionali; ciò soprattutto laddove i 
due poeti non si limitano soltanto all’adozione di lemmi tragici con 
funzione stilistica di ‘contrassegno di genere’, ma implicano una 
allusività propriamente intertestuale con il ‘testo’ e con il ‘contesto’ 
del modello eschileo, attraverso la rilettura dei quali viene messo in 
evidenza un particolare elemento, tema o personaggio. In questi casi 
è necessario «pensare che una parte, e non la meno significativa, 
della comunicazione teatrale sia avvenuta in un dialogo libresco, 
condotto in modo che per noi evoca quello della poetica alessandrina, 
anzitutto tra poeta e poeta, e quindi per cerchi di competenza assai 
ristretti, in cui condizione prima e necessaria era il controllo testuale 
dell’opera del poeta antico, così puntuale da non poter essere fatta 
se non su testi scritti».12

Alle medesime conclusioni conduce – sul fronte parallelo 
della commedia – l’analisi della parodia in Aristofane. Si può 
schematicamente distinguere tra tre tipologie di parodia in 
Aristofane: di specifici poeti portati in scena come ‘personaggi’ 
della commedia e messi alla berlina (e.g. Euripide e Agatone nelle 
Tesmoforiazuse); di stilemi tragici (paratragodia, ripresa di motivi 
e situazioni tipiche della ‘morfologia’ della tragedia); di testi veri e 
propri (e.g. la parodia del Telefo e dell’Elena euripidei rispettivamente 
negli Acarnesi e nelle Tesmoforiazuse). Se nelle prime due modalità 
parodiche è sufficiente un libero alludere a opere celebri legate al 
poeta parodiato, reimpiegandone e ricreandone il linguaggio, lo stile 
e la musica caratteristici, nel terzo caso è evidente e necessaria 
da parte di Aristofane una conoscenza diretta e minuziosa del 
‘testo’ specifico del modello tragico decostruito e ridicolizzato a fini 
comici. Così Gianfranco Nieddu descrive Aristofane ‘al lavoro’ nella 
parodia dell’Elena di Euripide, che si dispiega per ben 44 versi nelle 
Tesmoforiazuse (vv. 855-919): «occorre in primo luogo sottolineare 
che la ‘ricomposizione’ comica viene prodotta a partire dai materiali 
originali, liberamente tagliati e abilmente giustapposti, integrati solo 
qua e là da versi creati ad hoc. Aristofane, insomma, diversamente da 

12  Citti 1994, 165-6.



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 298
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

quanto fa in altre occasioni, non si limita a richiamare alcuni episodi o 
la trama della tragedia, punteggiandola qua e là di precisi riferimenti 
testuali: al contrario, lavora in totale dipendenza dal modello, 
ricorrendovi con estrema puntualità, oltre che nell’evocazione 
dell’azione drammatica, nella riproposizione, ogni volta che gli è 
possibile, delle precise parole pronunciate dai personaggi».13 Come 
rileva lo studioso, su un totale di 44 versi, 15 sono presi di peso dalla 
tragedia euripidea, per una percentuale del 34%: Aristofane sta qui 
dunque lavorando per così dire ‘a tavolino’, evidentemente con il testo 
della tragedia euripidea sotto gli occhi. 

Infine, andrà sempre tenuto presente che il dialogo allusivo tra 
poeti drammatici, per quanto per noi molto spesso impossibile da 
ricostruire, doveva avvenire su molteplici livelli, grazie alla natura 
eccezionale della tragedia quale Wort-Ton-Drama: dalla ripresa di 
personaggi e vicende della medesima saga mitica al riuso contestuale 
di scene ed episodi precisi, dalla riproposizione di determinate 
melodie e trovate drammaturgiche e scenografiche, alla dinamica 
propriamente intertestualità sul piano della lingua. 

Se dal punto di vista del ‘polo autoriale’, cioè del poeta-autore, il 
ricorso a un’intertestualità che appare già consapevolmente letteraria 
è comprensibile e documentabile, più arduo è invece individuare la 
possibilità che il pubblico a teatro potesse effettivamente cogliere 
ogni volta casi di allusività del linguaggio poetico. Vittorio Citti, nella 
citazione riportata sopra, si rifà al concetto di ‘cerchi di competenza’, 
riprendendolo da uno studio di Carlo Franco sulla parodia aristofanea; 
scrive quest’ultimo: «si potrebbe ipotizzare un ambito più vasto, in cui 
la competenza generale consentiva allo spettatore comune di cogliere 
gli elementi parodici più evidenti scenicamente o più noti per richiami 
mitologici. Di qui si andava verso circoli via via più ristretti (ovvero 
numericamente più ridotti), più specializzati e competenti, di persone 
capaci di avvertire allusioni ‘colte’ e sottili, quindi particolari, e 
personali».14 In nota lo studioso per identificare tali ‘circoli via via più 
ristretti’ aggiunge: «poteva trattarsi, ipoteticamente, di conoscenti 
dell’autore, di intellettuali in contatto con lui, di colleghi: tutte 

13  Nieddu 2004, 142. In uno studio più recente lo studioso torna a sottolineare la 
modernità di Aristofane, il quale rappresenta «un’immagine già in qualche misura 
sorprendentemente moderna, che mostra con inequivocabile chiarezza fino a che 
punto la scrittura fosse entrata a far parte del ‘laboratorio’ dell’autore antico» (Nieddu 
2011, 16). Sulla parodia aristofanea in generale si vedano Rau 1967, Franco 1988 e 
Mastromarco 2006 (139 nota 6 in particolare) con bibliografia ulteriore. 

14  Franco 1988, 218.



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 299
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

figure storicamente presenti tra il pubblico ateniese».15 La presenza 
di ‘addetti ai lavori’ della parola poetica tra gli spettatori a teatro 
emerge dunque come un elemento fondamentale per comprendere la 
portata dell’intertestualità tragica. È a queste cerchie del pubblico 
che bisogna pensare quali destinatari, per certi versi privilegiati, di 
un determinato tipo di ‘dialogo tra poeti’, che era già operante nell’età 
arcaica, e che diventa elemento caratterizzante dell’età classica, in 
particolare ad Atene. Di conseguenza, andrà anche tenuta in debita 
considerazione una ricezione altra e parallela alla performance 
orale destinata al pubblico a teatro durante l’evento dello spettacolo 
sulla scena: la lettura dei copioni e dei testi dei tragediografi, che 
dovevano circolare tra gli entourages degli intellettuali ateniesi. 
In primis evidentemente tra i poeti stessi, soprattutto per quanto 
riguarda lo studio e il confronto artistico in termini di poetica e di 
stile; ma poi evidentemente tra gli esponenti della politica e della 
cultura, quali sofisti, filosofi, pensatori, specialmente nel caso di 
drammi caratterizzati da forti istanze sociali e per la profondità delle 
riflessioni morali e politiche. Ciò non significa naturalmente che poeti 
e intellettuali non fruissero dei drammi anche attraverso la modalità 
‘normale’ dello spettacolo scenico, sedendo tra i banchi del teatro, 
né che diversi cittadini ateniesi con particolare interesse e passione 
per la poesia non potessero reperire e leggere anche copie scritte 
dopo aver assistito alla rappresentazione; ma fenomeni peculiari 
come il confronto intertestuale tra opere poetiche e l’interpretazione 
concettuale presuppongono destinatari e modalità di fruizione propri 
e specifici. Insomma, un poeta tragico come Sofocle compone una 
tragedia per il grande pubblico del teatro e per aggiudicarsi il primo 
premio al concorso delle Dionisie, ma scrive dei versi per essere 
letto e apprezzato da Eschilo ed Euripide, e attraverso i discorsi dei 
suoi personaggi e i canti del coro riflette dialogando con Protagora 
e Pericle. Spettatori a teatro, poeti ‘colleghi’ addetti ai lavori, e 
intellettuali dell’Atene di V secolo rappresentano tre dimensioni 
all’interno del pubblico che coesistono e che sono ognuna di per sé 
significativa a seconda della prospettiva con la quale si sceglie di 
leggere una tragedia.

Si è discusso finora il tema delle relazioni intertestuali in rapporto 
ai ‘colleghi’ drammaturghi, ma il dialogo dei tragici si svolge 
naturalmente in un panorama ben più ampio che coinvolge tutta la 
tradizione poetica precedente, dalla quale il dramma ateniese fiorisce 

15  Franco 1988, 218 nota 30. Cf. ancora Citti 1994, 163: «il rapporto tra Eschilo e il 
suo ipotesto sarà stato peraltro recepito in maniera diversa a seconda della formazione 
letteraria del pubblico. Si ha in questo caso il fenomeno dei ‘cerchi di competenza’ che 
hanno al centro il poeta stesso, depositario del rapporto privilegiato con l’ipotesto: in 
essi la coscienza del fenomeno intertestuale e della profondità dell’eco e del significato 
stesso della dizione poetica vanno degradando con il degradare della competenza».



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 300
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

anzi come the «final hybrid flower».16 Gli interlocutori principali – e 
ineludibili – di questo colloquio sono la poesia lirica e l’epica.17 Ed 
è del rapporto tra epos e tragedia che questo libro si è occupato. 
Come si cercherà di dimostrare nella prossima sezione, rispetto a 
casi più marcatamente sofisticati come i neologismi di Eschilo o le 
sottigliezze parodiche di Aristofane, la relazione con l’epica e con 
Omero in primis, proprio in virtù della naturale dimestichezza di tutto 
quanto il pubblico con la lexis epica e con gli episodi dei due poemi 
omerici, doveva essere nella maggior parte dei casi, sebbene non in 
tutti, più immediata e riconoscibile. Ciò non toglie, però, che talora le 
allusioni epico-omeriche fossero invece più sottili, e quindi destinate 
a una cerchia di pubblico più ristretta e sofisticata.

5.2	 Nel laboratorio omerico di Sofocle

Una prima considerazione alla luce della presente ricerca è che la 
presenza di lemmi epico-omerici si ritrova in tutti i corali esaminati: 
come scrive John Davidson, «Sophocles can thus be seen drawing 
directly on what may be described as Homer’s poetic database».18 
Come si può notare dagli elenchi riportati sopra nell’Appendice, gli 
omerismi lessicali individuati sono numerosi, ma stupisce soprattutto 
la quantità di omerismi che rappresentano una variazione, 
una risemantizzazione o che costituiscono un conio del poeta 
(Appendice 2). Significativi sono anche i casi in cui si sia registrato 
un termine o un’espressione sofoclea che rievochi lemmi, stilemi o 
motivi omerici (Appendice 3). Tenuto conto del fatto che l’analisi è 
circoscritta soltanto a due tragedie, la quantità di riprese epico-
omeriche appare notevole e dimostra come gli epicismi rappresentino 
una componente considerevole della lingua lirica sofoclea. Un altro 
dato da rilevare subito è quello della grande multiformità che 
contraddistingue le molteplici e variegate riprese epico-omeriche in 
Sofocle, una varietà che si riflette anche nelle diversa nomenclatura 
che nel corso del libro è stata di volta in volta impiegata per indicarle: 
per esempio ‘ripresa’, ‘epiteto’, ‘colorito’, ‘intonazione’ ‘voce, vox’, 

16  Herington 1985, ix. 

17  Gli studi sul rapporto della tragedia con i generi della lirica ha visto un incremento 
considerevole negli ultimi decenni, si vedano innanzitutto le monografie di Herington 
1985; Bagordo 2003; Swift 2010; Rodighiero 2012; cf. anche Hutchinson 2001, 427-39 
e la voce «Lyric Poetry and Tragedy» (F. Budelmann), in Roisman 2014, 2. 

18  Davidson 2012, 247. Rende ancora meglio l’idea della pervasività di Omero nei 
versi sofoclei, quanto lo stesso Davidson mi scrive in una comunicazione privata: «But 
everywhere you look, possibilities open up. I always used to begin lectures or papers 
on the subject by saying that Homer is lurking under every Sophoclean stone!» [email 
del 13.06.2020].



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 301
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

‘iunctura’, ‘stilema’, ‘lemma’, ‘nesso’, ‘fraseologia’; nonché negli 
aggettivi per definirle, quali ‘omerico’, ‘omerizzante’, ‘epico-omerico’, 
‘epico’, ‘epicheggiante’, ‘eroico’.

Nel corso della trattazione si è potuto vedere come le riprese 
epico-omeriche rappresentino sempre a un primo livello d’analisi 
uno strumento stilistico che consente al poeta di nobilitare il 
registro linguistico già di per sé aulico dei canti corali e di conferire 
a determinate espressioni un tono particolarmente elevato. Questo 
livello stilistico implica d’altronde, per usare un’espressione di Giorgio 
Pasquali, citata da Gian Biagio Conte, una sorta di ‘complimento’ a 
Omero e alla sua arte, con cui egli rende omaggio alla tradizione 
poetica all’interno della quale si riconosce.19 

Ciò è particolarmente evidente, per esempio, negli incipit di 
alcuni corali.20 Nella parodo dell’Aiace l’apostrofe incipitaria all’eroe 
Τελαμώνιε παῖ, τῆς ἀμφιρύτου / Σαλαμῖνος ἔχων βάθρον ἀγχίαλον (vv. 
134‑5) è connotata da ben tre epiteti omerici oltre all’impiego del 
vocativo παῖ dove si è rintracciata la risonanza del celebre episodio 
odissiaco dell’incontro tra Aiace e Odisseo nella Nekyia, che è centrale 
per l’intera tragedia. Già in questo primo esempio è risultato evidente 
come la funzione di base, ornamentale, degli omerismi impiegati dal 
poeta tragico sia sempre accompagnata da un valore semantico e 
tematico significativo e spesso ineludibile. Si possono ricordare poi 
anche l’incipit della parodo delle Trachinie ὃν αἰόλα νὺξ ἐναριζομένα / 
τίκτει κατευνάζει τε φλογιζόμενον, / Ἅλιον Ἅλιον αἰτῶ (vv. 94-6), che si 
apre con l’immagine della notte trapunta di stelle che genera il sole 
attraverso il ricorso a due lemmi omerici impiegati con una nuova 
valenza fortemente espressiva che allude già ad alcuni temi principali 
del dramma, quali l’alternanza della sorte e i limiti della conoscenza; 
l’invocazione magniloquente agli abitanti della regione di Trachis 
all’inizio del secondo stasimo delle Trachinie ὦ ναύλοχα καὶ πετραῖα / 
θερμὰ λουτρὰ καὶ πάγους / Οἴτας παραναιετάοντες (vv. 633-4), che allude 
in modo solo apparentemente positivo all’approdo di Eracle sulle 
orme di Odisseo; e l’incipit del terzo stasimo delle Trachinie ἴδ’ οἷον, 
ὦ παῖδες, προσέμειξεν ἄφαρ / τοὔπος τὸ θεοπρόπον ἡμῖν / τᾶς παλαιφάτου 
προνοίας (vv. 821-3:), incentrato sulla funzione degli oracoli attraverso 

19  Conte 1985, 12. D’altronde come ricordano Conte, Barchiesi 1989, 81 «conviene 
subito ammettere che l’allusione letteraria – lo scrittore che cita un predecessore – è 
un fatto di passione e di sentimento […] lo scrittore grazie all’arte allusiva si presenta 
come lettore che ama certi testi (o che per essi prova una qualsiasi passione, foss’anche 
ambivalente o ostile)».

20  Cf. Conte 1985, 10: «si potrebbe parlare di specializzazione ‘incipitaria’ della 
memoria ritmico-compositiva»: sull’importanza di alcuni luoghi privilegiati del 
testo in cui situare allusioni intertestuali, in particolare in incipit e in explicit di un 
componimento poetico, cf. anche Conte, Barchiesi 1989, 85 nota 6; Garner 1990, 6. 
Quest’ultimo (187-8) presenta in un’appendice anche un utile elenco degli incipit e degli 
explicit ‘omerici’ nei corali e nelle sezioni liriche di Sofocle e degli altri due tragici.



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 302
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

una serie di lessemi epico-omerici che evocano ambiguamente il 
ruolo sinistro degli dèi nei confronti di Eracle, oltre al divario tra 
l’onniscienza divina e la precarietà del sapere umano.

Naturalmente oltre agli incipit dei corali si potrebbero menzionare 
molti altri casi: rispetto ai passi citati, si noterà come sia significativo 
il fatto che entrambe le parodoi delle tragedie, che rappresentano 
il primo ingresso del coro sulla scena e quindi il primo manifestarsi 
della solenne dizione lirica, si aprano con lemmi manifestamente 
epico-omerici.

Come si è detto, quello stilistico rappresenta un primo e per così 
dire più superficiale livello di analisi, che deve essere corroborato 
dall’indagine delle motivazioni poetico-letterarie che hanno indotto 
il poeta a servirsi di una determinata ripresa epico-omerica rispetto 
al contesto tematico e concettuale del singolo corale in relazione agli 
eventi del singolo dramma in questione. In questo senso può talora 
essere individuata una precisa strategia compositiva che tradisce la 
volontà di porre in risalto alcuni temi chiave dei vari canti anche 
attraverso il ricorso a lemmi e stilemi epico-omerici pregnanti. Si 
possono anche in questo caso fare alcuni esempi. Si pensi a uno dei 
rari casi di ripresa formulare identica, quello della formula εὐρέι 
πόντῳ (v. 114) nella parodo delle Trachinie, che inaugura il dramma 
all’insegna di un parallelo che si è visto essere fondamentale e 
costante nell’arco dell’intera tragedia, quello tra il nostos a lieto fine 
di Odisseo e quello tragico e ‘mancato’ di Eracle e sulle conseguenze 
emotive che i due ritorni provocano nelle due figure femminili co-
protagoniste di entrambe le opere, Penelope e Deianira. Un altro 
esempio è quello di due riprese nella parodo dell’Aiace, αἴθωνι σιδήρῳ 
(v. 147) e σφαλερὸν πύργου ῥῦμα πέλονται. (v. 159): attraverso le 
immagini della spada e della torre viene icasticamente messa in luce 
la situazione iniziale del dramma, che ha visto Aiace paradossalmente 
trasformarsi da baluardo difensivo dei greci in loro assalitore 
omicida. Nel primo stasimo delle Trachinie, invece, la singola 
espressione ἁ δ’ εὐῶπις ἁβρά (v. 523), che chiude l’epodo e il canto 
descrivendo la giovanissima Deianira che assiste allo scontro tra 
Eracle e Acheloo per le sue nozze, attraverso un singolo epiteto 
omerico – solo apparentemente ornamentale – focalizza un tema 
cardine della tragedia, quello della bellezza intesa come fatale e 
tragica causa di sventura, oltre che espressione dell’impotenza 
umana. Infine, nel terzo stasimo delle Trachinie, in cui il coro lamenta 
la sorte infausta di Eracle travolto e reso imbelle dalla micidiale 
nosos, la presentazione del corpo e della lancia dell’eroe 
rispettivamente come <σῶμ’> ἀγακλειτὸν (v. 854) e προμάχου δορός 
(v. 856) nonché dei suoi passati nemici come ἀναρσίων <ὕπ’> (v. 853), 
contribuisce a sottolineare attraverso il ricorso a epiteti peculiari 
degli eroi omerici la tragicità del destino di Eracle non senza un velo 
di amara ironia tragica. Proprio la tipica ironia sofoclea è uno di 



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 303
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

quegli elementi in cui il riuso allusivo e la rivitalizzazione di lemmi 
ed espressioni omerici giocano un ruolo particolarmente significativo, 
specie in quei casi in cui si è riconosciuta una dinamica intertestuale 
con il modello. Si potrebbe anzi dire che il meccanismo dell’ironia è 
una delle costanti rispetto alla riutilizzazione di vocabolario omerico 
da parte di Sofocle, proprio in virtù della riconoscibilità di formule 
e stilemi epici – e del loro significato tradizionale nell’epos – da parte 
del pubblico. Si possono richiamare, per esempio, la iunctura 
formulare μέγα πένθος, con cui, nel primo stasimo dell’Aiace (v. 615), 
il coro esprime il suo dolore rispetto alla situazione in cui versa Aiace, 
ma interpreta erroneamente la sventura dell’eroe imputandola alla 
sua follia, quando invece Aiace è lucidissimo nella propria intenzione 
suicida: le risonanze disforiche della formula epica che di norma 
contrassegna la morte e il lutto, intensificano l’ironia del passo; nel 
medesimo stasimo il suicidio è d’altronde ribadito attraverso 
l’espressione omerizzante fortemente espressiva Ἅιδᾳ κεύθων ὁ νοσῶν 
μάταν (v. 635), che nell’immagine del ‘celarsi nell’Ade’ fa presagire al 
pubblico le vere intenzioni e il gesto prossimo di Aiace. Ancora più 
acuta è l’ironia che permea un’altra ripresa formulare, sempre 
nell’Aiace, quella del nesso αἰνὸν ἄχος (v. 706), che nello stasimo 
successivo sanziona definitivamente l’illusorietà delle buone speranze 
dei coreuti sul fatto che Aiace abbia ritrovato la serenità e abbandonato 
l’intenzione di togliersi la vita, proprio grazie alla patente 
connotazione omerica, ferale e triste, che la formula presenta nei 
poemi. Ma il contrasto tra l’indomito Aiace iliadico e l’eroe disonorato 
e resosi artefice del gesto antieroico e ingloriosamente grottesco 
della strage del bestiame era stato messo in luce da Sofocle già nella 
parodo attraverso una serie di riprese epico-omeriche ironicamente 
stridenti: κτείνοντ’ αἴθωνι σιδήρῳ (v. 147), che sottolinea la 
degenerazione dell’ardore guerriero di Aiace destinato a tramutarsi 
in impulso omicida contro i suoi stessi compagni; σφαλερὸν πύργου 
ῥῦμα πέλονται (v. 159), che tradisce la perdita della funzione di 
baluardo protettore da parte dell’eroe attraverso la metafora iliadica 
della torre di difesa che nel canto del coro è però vacillante e prossima 
a crollare; ἦ ρα κλυτῶν ἐνάρων (v. 177), che richiama il ruolo deleterio 
delle armi di Achille, associando due lemmi omerici in modo 
inconsueto e improprio facendo risaltare grazie al duplice e 
compresente sottotesto epico, da un lato le ‘spoglie insanguinate’ 
come esito cruento della gara delle armi, e dall’altro, le ‘armi gloriose’ 
quale segno della ingratitudine degli Achei e della perdita del dovuto 
riconoscimento d’onore da parte di Aiace; ἐννυχίοις  / 
μαχαναῖς ἐτείσατο λώβαν (vv. 180-1), con cui è ribadita l’offesa subita 
dall’eroe, ma in modo paradossale, dal momento che il coro ipotizza 
che Aiace sia stato reso folle da un dio vendicativo come punizione 
per un gesto empio che avrebbe compiuto, quando invece è Aiace 
stesso che ferito a morte nell’onore ha tentato di vendicarsi attraverso 



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 304
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

una rivalsa cruenta sviata solo dall’intervento di Atena. Una serie di 
riprese epico-omeriche con valore fortemente ironico contrassegna 
analogamente anche la parabola di Eracle nel corso delle Trachinie, 
il che sembra confermare che la dinamica dell’ironia tragica sia un 
elemento che caratterizza la modalità e la funzione di recupero di 
lexis epica da parte di Sofocle e viceversa. Anche in questo caso torna 
l’immaginario di Ade, in particolare della ‘casa di Ade’, da cui le 
giovani ragazze di Trachis che compongono il coro del dramma 
credono ingenuamente che un dio ‘trattenga’ Eracle nell’espressione 
fortemente ironica della parodo Ἅι- / δα σφε δόμων ἐρύκει (vv. 120-1). 
Così come ironico è il recupero di una tessera epica quale θερμὰ 
λουτρά nel primo stasimo (v. 634), quando di nuovo le coreute in un 
canto particolarmente euforico e festoso attendono l’imminente 
arrivo dell’eroe a Trachis, che tuttavia al posto del ristoro di ‘bagni 
caldi’, sarà preda dell’effetto bruciante del veleno dell’Idra. D’altronde, 
tutta la costellazione di riferimenti puntuali al nostos di Odisseo, al 
suo esito favorevole e al suo ricongiungimento con Penelope, come si 
è visto, costituisce un continuo sottotesto che innerva un fil rouge di 
riprese epico-omeriche ironiche rispetto al ritorno tragico di Eracle 
nel dramma, tra le quali si possono ricordare εὐρέι πόντῳ (v. 114) e τὸ 
δ’ αὔξει βιότου / πολύπονον ὥσπερ πέλαγος (vv. 117-18) nell’imaginario 
marittimo della parodo; l’incipit del secondo stasimo ὦ ναύλοχα καὶ 
πετραῖα θερμὰ λουτρὰ καὶ πάγους (v. 634) che rinvia al motivo 
dell’approdo sicuro e che ritorna inglobando anche il leitmotiv del 
‘vento propizio’ nell’espressione καὶ τάδ’ ὀρθῶς / ἔμπεδα κατουρίζει (vv. 
826-7) del terzo stasimo per concludersi nella locuzione εἴθ’ ἀνεμόεσσά 
τις / γένοιτ’ ἔπουρος ἑστιῶτις αὔρα (vv. 953-4) che apre la seconda strofe 
dell’ultimo canto del dramma. Inoltre, come anche nel caso di Aiace, 
il ricorso ad alcuni termini e locuzioni distintivi della prestanza 
marziale eroica e dell’onore quali ἀναρσίων <ὕπ’> οὔπω / <τοῦδε σῶμ’> 
ἀγακλειτόν (vv. 853-4) nel terzo stasimo e τὸν Ζηνὸς ἄλκιμον γόνον 
(v. 956) nel quarto mette in luce non solo il disonore di Eracle, ma la 
trasformazione dell’eroe più temerario e possente, per eccellenza 
salvatore e liberatore dai mostri, in soggetto del tutto inerme e 
indifeso rispetto ai colpi subdoli e imprevisti del destino che ha 
assunto il volto dell’inganno di Nesso e dell’ingenuo e paradossale 
dono d’amore della tunica di Deianira. 

Ma è forse proprio rispetto alla protagonista femminile del 
dramma che il riuso di lessemi epico-omerici produce gli effetti di 
ironia tragica più intensi. Nel secondo stasimo la iunctura ἁ δέ οἱ φίλα 
δάμαρ (v. 650) segnala ironicamente il ruolo perduto di ‘legittima 
sposa’ di Deianira, proprio nel momento in cui il coro e l’eroina 
stessa immaginano il ritorno ormai sicuro e imminente di Eracle 
dalla sua ‘amata’ sposa, sottolineando attraverso un gioco allusivo 
di rinvii testuali interni al dramma come Iole abbia spodestato la 
protagonista. L’apice per pathos emozionale, credo si abbia però 



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 305
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

nell’elaboratissima immagine del terzo stasimo ἦ που ὀλοὰ στένει, / 
ἦ που ἀδινῶν χλωρὰν / τέγγει δακρύων ἄχναν (vv. 846-8) con cui sono 
descritti la disperazione e il pianto dirotto e sconsolato di Deianira, 
che proprio in virtù del riuso di un mélange fortemente originale ed 
espressivo di mots clé omerici connotanti la dimensione del lutto 
e delle ‘lacrime’ per la morte di una persona cara – che dovevano 
essere spie patenti e immediatamente discernibili da parte del 
pubblico a teatro – allude con tragica ironia al suicidio dell’eroina 
che avviene proprio mentre il coro intona il suo canto malinconico. 
In conclusione di questa sezione sugli ‘omerismi ironici’ in Sofocle, 
che sicuramente andrà estesa agli altri drammi, si potrebbe dire che 
il coro delle sue tragedie in alcuni casi parla un linguaggio doppio e 
si contraddice, senza rendersene conto, proprio grazie al significato 
tradizionale della fraseologia epica che sta adottando, e come ciò 
avvenga spesso attraverso la trasposizione di nessi formulari e lemmi 
epici in contesti in cui essi apportano sovrasensi in netto contrasto 
rispetto alla situazione drammatica della singola scena, il cui valore 
ironico viene però colto molto bene dal pubblico degli spettatori e dei 
lettori, in contrasto rispetto all’inconsapevolezza del coro.

Una considerazione a parte deve essere fatta, poi, riguardo la 
originale creatività artistica della raffinata lingua poetica sofoclea, 
che trova conferma anche in numerose riprese epico-omeriche. 
Come si può vedere dall’Appendice 4.2, l’elenco di quegli omerismi 
che presentano una variazione, una risemantizzazione o un conio 
plasmato su materiale omerico è alquanto cospicuo costituendo 
circa 1/3 degli epicismi individuati. In molti casi Sofocle adotta un 
lemma con uno scarto a volte lieve a volte più consistente rispetto 
al suo impiego tradizionale nella poesia epica a partire da Omero 
come nell’espressione δύστανον ὄνειδος (Aiace, terzo stasimo, v. 
1191) in cui l’aggettivo che figura in Omero come epiteto esclusivo 
di persone è attribuito alla guerra presentata come una ‘vergogna’, 
o nel caso dell’aggettivo ἀολλεῖς ‘in massa, compatti’, riferito sempre 
nell’Iliade alle schiere dei guerrieri che si scontrano nella mischia a 
ranghi serrati, riadottato dal poeta tragico con valore estremamente 
espressivo in riferimento ai soli Eracle e Acheloo che si affrontano 
in un convulso duello a singolar tenzone per la mano di Deianira 
(Trachinie, primo stasimo, v. 514).

Altrove Sofocle impiega un lemma con un’effettiva abusio semantica: 
l’aggettivo sostantivato ἀμφίγυοι (Trachinie, primo stasimo, v. 504), 
riferito ai due pretendenti di Deianira che potrà valere ‘i due rivali, 
ambidestri, che combattono con mani e piedi’, assume un significato 
completamente innovativo e notevolmente colorito rispetto al 
consueto valore di ‘a doppio taglio’ che il lemma presenta nella poesia 
presofoclea a partire da Omero, dove esso ricorre come epiteto fisso 
delle lance (ἔγχεσιν ἀμφιγύοισι); per converso l’espressione προμάχου 
δορός (Trachinie, terzo stasimo, v. 856) riferita alla lancia di Eracle 



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 306
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

viola l’impiego tradizionale del sostantivo πρόμαχος che rappresenta 
il termine tecnico per designare in Omero i combattenti in prima 
fila e riverbera il proprio significato non senza una tragica ironia 
sul personaggio stesso dell’eroe, che è stato ridotto all’impotenza; 
un altro esempio è costituito dall’espressione κεῖνος γὰρ ἔπερσεν 
ἀνθρώπους, ancora dal terzo stasimo dell’ Aiace (v. 1198), in cui l’uso 
del verbo che nell’epos omerico indica precipuamente la distruzione 
di una città, viene rifunzionalizzato semanticamente per indicare la 
violenza della guerra che non solo provoca la morte di persone ma 
si configura come un’attività anti-umana e autodistruttiva di per se. 
Ma già nei versi immediatamente precedenti della medesima prima 
antistrofe del canto nella frase relativa ὃς στυγερῶν ἔδειξεν ὅ- / πλων 
Ἕλλασιν κοινὸν Ἄρη l’epiteto che in Omero contraddistingue di norma 
la morte è reimpiegato da Sofocle con il nuovo referente delle armi: 
da un lato esso richiama l’episodio funesto della contesta per le armi 
di Achille, dall’altro sanziona il pericoloso potenziale deleterio insito 
nell’ingegno tecnologico umano che fa sì che l’esito più orrendo, quello 
del conflitto e della guerra, diventi purtroppo ‘retaggio comune’ 
per la comunità umana. Un altro esempio fortemente incisivo è il 
conio del verbo composto κατουρίζω nell’espressione che chiude la 
prima strofe del terzo stasimo delle Trachinie καὶ τάδ’ ὀρθῶς / ἔμπεδα 
κατουρίζει (vv. 826-7), in cui il paradossale e tragico ‘giungere in 
porto/ a compimento’ delle profezie su Eracle è espresso attraverso il 
recupero con significato pervertito di una costellazione di espressioni 
omeriche che nell’Odissea indicano il continuo salvarsi e il finale 
approdo incolume di Odisseo a Itaca.

Il tipo di neologismo più frequente è d’altronde proprio quello 
dei composti, in particolare degli aggettivi composti, tipici 
dell’aggettivazione della lingua dell’epos: si possono menzionare come 
esemplificativi il conio originale ἔπουρος ‘favorevole, soccorritrice’ 
che nel quarto stasimo delle Trachinie (v. 954) riprende ancora la 
serie di riferimenti odissiaci al vento propizio in maniera antifrastica 
a indicare l’esito tragico del nostos di Eracle, e l’espressione τινάκτορα 
γαίας (Trachinie, primo stasimo, v. 503) riferita a Poseidone, in cui 
l’epiteto pur non essendo di per sé un composto è indubbiamente 
foggiato sulla base degli aggettivi composti omerici attributi del dio 
quali ἐνοσίχθων, ἐννοσίγαιος, γαιήοχος. A questi si possono aggiungere 
altri due esempi tratti da altre due tragedie sofoclee, tratti sempre da 
canti corali: l’epitetodi Zeus βαρυβρεμέτα (Antigone, quinto stasimo, 
v. 1115), hapax e primum dictum sofocleo, evidentemente plasmato a 
partire dalle epiclesi omeriche del Cronide βαρύκτυπος, ὑψιβρεμέτης 
e ἐριβρεμέτης, e un neologismo del tutto originale come l’aggettivo 
ὑψίποδες (Edipo Re, secondo stasimo, v. 866) attributo delle ‘sublimi 
celesti’ leggi divine che rappresenta un hapax assoluto nel corpus della 
poesia greca pervenuta e rinvia a una serie di lessemi epico-omerici 



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 307
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

che designano in particolare Zeus.21 Dai pochi esempi qui riportati 
di voci epico-omeriche impiegate con valore inedito rispetto al loro 
uso tradizionale nella poesia epica, di lemmi risemantizzati, nonché 
di coni poetici originali, credo che anche l’indagine sugli omerismi 
avvalori il giudizio unanime degli studiosi sull’ammirata finezza e 
complessità dello stile e della lingua sofoclei espresso molto bene 
dall’asserzione lapidaria del Long «Sophocles is a supreme artist of 
language».22

L’ultimo e più arduo livello di analisi, infine, è rappresentato 
dall’indagine delle dinamiche propriamente allusive e intertestuali 
rispetto al modello omerico. Naturalmente, l’identificazione di 
allusioni intertestuali circoscritte e consapevoli rispetto all’epos 
nelle tragedie di Sofocle – come in generale nella poesia post-
omerica – è un fenomeno non sempre, e mai completamente, 
dimostrabile con assoluta certezza, oltre che gravato dalla presenza 
di almeno tre difficoltà oggettive. Il primo ostacolo costituisce un 
caveat pregiudiziale comune a tutta la produzione poetica greca, 
la perdita, cioè, di gran parte dei testi dei poeti dell’età arcaica 
e classica: non è mai possibile essere sicuri che una connessione 
intertestuale riconoscibile in rapporto a Omero o a Esiodo non 
costituisse in realtà un riferimento a un altro poeta e poema, epico 
o meno, andato perduto. La seconda è di natura linguistica: se la 
lexis dei poeti arcaici, dal giambo all’elegia, dai lirici di Lesbo alla 
lirica corale fino ai tragici, presenta una forte, talora pervasiva, 
componente epica ed epicizzante, non è sempre facile individuare 
allusioni lessicali precise a determinati passi di Omero ed Esiodo, 
stabilendo una dipendenza lineare da testo a testo, ed escludendo, 
invece, che il materiale linguistico impiegato sia semplicemente 
convenzionale a livello di langue poetica e produca un effetto generale 
voluto dal poeta di ‘intonazione’ epica o eroica. Infine, dal punto 
di vista tematico-contenutistico risulta talora arduo discernere se 
le riprese siano effettivamente fondate su una relazione specifica 
con i poemi omerici, esiodei e ciclici pervenutici, oppure se si tratti 
di un impiego generico di personaggi, episodi, e motivi attinti al 
patrimonio mitico-narrativo tradizionale e comune alle tradizioni 
eroiche dell’epos e della lirica arcaica. L’unico modo per uscire da 
tali impasses è il raffronto dettagliato dei singoli ‘contesti’ poetici, 
in primis quello del poeta preso in esame, e sulla base di questo del 
contesto potenzialmente alluso nell’ipotesto epico, a tutti i livelli: 
lessicale, di dizione, tematico, contenutistico, narrativo, concettuale. 
In secondo luogo, è necessario valutare la carica di sovrasenso che 

21  Cf. Scavello 2015, 156-63.

22  Long 1968, 1; Pat Easterling, parla dell’«extraordinary poise and power of 
Sophoclean languages» (1999, 95). 



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 308
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

l’allusione potenzialmente individuata apporta nell’interpretazione 
dell’epitesto, che deve essere sempre significativa. Tale studio di 
dettaglio, approfondito e circostanziato, ha infatti consentito di 
riconoscere, apprezzare e valutare delle dinamiche propriamente 
intertestuali e allusive nell’Aiace e nelle Trachinie. Si è visto, infatti, 
come esaminando il contesto omerico delle singole riprese rispetto a 
quello sofocleo, una determinata scena o la figura di un determinato 
personaggio dei poemi si riverberi talora in Sofocle apportando 
risonanze significative, che spesso accentuano, come si è appena 
considerato, dinamiche di ironia tragica. Si fornisce di seguito un 
elenco dei casi più rilevanti in cui si è ritenuto di individuare anche 
una relazione allusiva intertestuale, letterariamente significativa: 

a.	 Τελαμώνιε παῖ / παῖ Τελαμῶνος: invocazione ad Aiace, ruolo di 
Telamone rispetto al senso dell’onore / incontro di Odisseo e 
Aiace nella Nekyia dell’Odissea (Aiace, parodo, vv. 134, 183)

b.	 δυσκλείᾳ / αἴθωνι σιδήρῳ / σφαλερὸν πύργου ῥῦμα πέλονται: 
disonore, violenza omicida e follia di Aiace / Aiace eroe 
difensore degli Achei nell’Iliade (Aiace, parodo, vv. 143, 147, 
159)

c.	 μέγαν αἰγυπιὸν <δ’> ὑποδείσαντες: disonore, violenza omicida e 
follia di Aiace / Aiace baluardo degli Achei nell’Iliade (Aiace, 
parodo, v. 169)

d.	 κλυτῶν ἐνάρων / ἐτείσατο λώβαν: la contesa per le armi di 
Achille (Aiace, parodo, vv. 177, 181)

e.	 δύσμορος / θρηνήσει / πολιᾶς ἄμυγμα χαίτας: il threnos di Eribea 
per Aiace e di Ecuba per Ettore (Aiace, primo stasimo, vv. 
630, 631, 633)

f.	 ἔφριξ’ ἔρωτι: fremiti di gioia o brividi di sgomento? (Aiace, 
secondo stasimo, vv. 691, 147, 159)

g.	 αἰνὸν ἄχος / θοᾶν ὠκυάλων νεῶν: liberazione dal dolore o 
presentimento del suicidio di Aiace? La ‘nube’ omerica di 
morte (Aiace, secondo stasimo, vv. 706, 710)

h.	 δύστανον ὄνειδος / στυγερῶν ὅπλων / ἔπερσεν ἀνθρώπους: 
meditazioni omeriche sulla violenza distruttiva della guerra 
(Aiace, terzo stasimo, vv. 1191, 1195, 1198)

i.	 εὐρέι πόντῳ / Ἅιδα σφε δόμων ἐρύκει: Eracle ‘Odisseo’ naufrago: 
onde di sventura e la dimora di Ade di omerica memoria 
(Trachinie, parodo, vv. 114,121)

j.	 ἀμφίγυοι  / ἀολλεῖς: scontro violento tra Eracle e Acheloo 
/ scene iliadiche di mischia di battaglia (Trachinie, primo 
stasimo, vv. 504, 514)

k.	 ἁ δ’ εὐῶπις: Deianira nymphe, riflessione sulla bellezza 
femminile / figure di parthenoi Nausicaa e Persefone 
(Trachinie, primo stasimo, v. 523)



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 309
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

l.	 ὦ ναύλοχα / κατουρίζει / ἀνεμόεσσά ἔπουρος: approdi e venti 
odissiaci favorevoli o funesti? (Trachinie, secondo stasimo, 
vv. 634-7; terzo stasimo, v. 828; quarto stasimo, vv. 953-4)

m.	 στένει, / ἀδινῶν χλωρὰν / δακρύων ἄχναν: le lacrime di gioia di 
Penelope e il pianto infinito di dolore di Deianira; allusione 
al suicidio dell’eroina (Trachinie, terzo stasimo, vv. 846-48)

n.	 ἀναρσίων / ἀγακλειτὸν / προμάχου δορός / Ζηνὸς ἄλκιμον γόνον: 
Eracle eroe epico imbelle ridotto all’impotenza (Trachinie, 
terzo stasimo, vv. 854-56; quarto stasimo, v. 956)

o.	 φονίᾳ νεφέλᾳ: corpo di Eracle dilaniato / metafora sinistra 
della nube di morte (Trachinie, terzo stasimo, v. 831)

Il dato metodologico che emerge come fondamentale, dunque, in una 
ricerca di questo tipo, già richiamato nell’introduzione, è l’importanza 
di minute analisi di dettaglio, per cui, permettendomi di far mie 
le parole di Vittorio Citti, «queste pagine possono avere senso a 
partire da analisi rigorosamente verbali e puntuali, che costituiscono 
l’esperienza del filologo, e a partire dalle microstrutture possono 
integrare le analisi orientate prevalentemente sulle macrostrutture 
transtestuali».23 Ed è questa anche la ragione per la quale, come 
si è spiegato alla fine dell’introduzione (§ 1.3.3), è stato invitabile 
rinunciare all’esaustività e delimitare il campo di indagine, che 
avrebbe altrimenti condotto a una ricerca potenzialmente sterminata 
ma sterile e, soprattutto, mancante di una autentica interpretazione 
letteraria. Meglio di altri ha chiarito questo concetto Bruno Snell, 
recensendo lo studio insoddisfacente di Bergson sugli epiteti 
ornamentali nei tre tragici: 

Das Wesentliche ist die Interpretation der Einzelstellen mit dem 
Blick zugleich auf den Zusammenhang im Drama und auf den 
älteren Gebrauch der Beiwörter, – aber das würde natürlich eine 
Untersuchung der schmückenden Beiwörter ins Uferlose führen. 
So bleibt also nur, entweder die Auswahl zu beschränken oder die 
Interpretation zu beschränken.24 

Rispetto all’intertestualità sofoclea si possono fare ancora alcune 
considerazioni finali. Nota è la famosa distinzione di Pasquali, 
nell’altrettanto celebre saggio Arte allusiva – che qui si lascia premessa 
da una bella immagine metaforica del grande filologo – che suona così: 

La parola è come acqua di rivo che riunisce in sé i sapori della 
roccia dalla quale sgorga e dei terreni per i quali è passata: di 

23  Citti 1986, 25.

24  Snell 1957, 625 (corsivo aggiunto).



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 310
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

questo ho già parlato. Ma i confronti mirano anche ad altro: 
in poesia culta, dotta io ricerco quelle che da qualche anno in 
qua non chiamo più reminiscenze ma allusioni, e volentieri direi 
evocazioni e in certi casi citazioni. Le reminiscenze possono essere 
inconsapevoli; le imitazioni, il poeta può desiderare che sfuggano 
al pubblico; le allusioni non producono l’effetto voluto se non su 
un lettore che si ricordi chiaramente del testo cui si riferiscono.25

Lo studioso ha in mente soprattutto la grande e raffinata poesia 
augustea – Catullo, Orazio, Virgilio – animata dalla ricercata poetica 
alessandrina basata su un’intertestualità letterata e libresca. Eppure, 
nel medesimo saggio, nel passaggio conclusivo che ha ricevimento 
assai meno attenzione, è lo stesso Pasquali a riconoscere come 
l’allusività letteraria sia un procedimento ben più antico:

Il costume di alludere è in sé molto più antico dell’età ellenistica. 
L’Elettra di Euripide deride, un po’ piattamente, una scena delle 
Coefore. Pindaro fa polemizzare i suoi dèi contro leggende certo 
espresse letterariamente. Io sono sicuro che talvolta Omero stesso, 
per esempio nell’episodio di Meleagro, dà alla leggenda forma 
diversa da quella accettata sino allora. Anche questa è allusione, 
se pure non propriamente stilistica, se pure anteriore di molti 
secoli alla nascita della critica dello stile. L’allusione non è soltanto 
un giuoco di società in voga in consorterie di letterati. Ma poeti 
greci antichi tutt’altro che letterati, anche Eschilo, adoperarono 
già locuzioni omeriche con allusione a passi determinati: la lingua 
della poesia greca, che è per la parte maggiore non dedotta dall’uso 
contemporaneo ma da Omero, incitava a tale procedimento.26

L’intuizione di un’allusività già all’altezza di Omero è oggi confermata 
da studiosi di oralità e di epica arcaica.27 Quanto Pasquali scrive 
su Eschilo, invece, credo che questo libro lo abbia dimostrato per 
Sofocle, in tutti i quei casi nei quali si è ritenuto di rintracciare 
‘un’allusione a passi determinati’ dei poemi omerici. Secondo il 
discorso che si è condotto nella sezione precedente sui ‘cerchi ci 
competenza’ del pubblico non sembra inverosimile, infatti, pensare 
a dinamiche di allusività letteraria che si potrebbero definire pre-
alessandrine, destinate soprattutto a un pubblico di specialisti, quali 
i professionisti della parola, in primis i poeti, e che si fondavano su un 
incessante rapporto emulativo-competitivo con la tradizione poetica 
precedente, in primis quella dell’epica. In questo senso alcuni rilievi 

25  Pasquali 1968, 275 (corsivo aggiunto).

26  Pasquali 1968, 282 (corsivo aggiunto).

27  Cf. Pucci 1987; Schein 2016; Currie 2016.



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 311
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

critici sull’intertestualità omerica sofoclea di importanti studiosi 
e studiose sembrano pienamente giustificati. Mi sto riferendo, per 
esempio, a diversi saggi di Pat Easterling, la quale, a proposito del 
parallelo tra la scena dell’incontro di Ettore e Andromaca nel VI canto 
dell’Iliade e quella tra Aiace e Tecmessa nell’Aiace scrive che «It is not 
just a matter of general Homeric colouring: there is a specific echo, or 
series of echoes, which most scholars believe are there to be felt»;28 
e nel medesimo saggio la studiosa inglese rispetto alla sottigliezza 
dell’allusività sofoclea individua un parallelo che significativamente 
rinvia alla poesia ‘culta’ pasqualiana: «Sophocles’ technique is a very 
subtle one – I can think of no poetry before this date that uses Homer 
in the same way (the closest analogy that occurs to me is Virgil)».29 
Maria Grazia Ciani, invece, in merito alla medesima scena iliaidica 
definisce «l’allusione a Omero, scoperta fino al plagio»,30 mentre 
rispetto all’espressione ἰώ σκότος, ἐμὸν φάος (v. 394), che apre il 
kommós tra Aiace e Tecmessa, la studiosa italiana commenta come 
«l’uso riavvicinato dei due termini – skotos, phaos – non può non 
rievocare il celebre passo omerico in cui lo stesso Aiace invoca la luce 
del sole perché illumini il campo di battaglia coperto di nebbia e di 
polvere e lo salvi da una morte ingloriosa nell’oscurità», chiosando 
che «a nessuno degli spettatori dell’Aiace poteva sfuggire il netto 
contrasto evidenziato dalla precisa allusione»..31 A proposito delle 
molteplici allusioni tematiche odissiache nell’Elettra invece, John 
Davidson scrive che 

it is the prologue of Electra, however, which perhaps contains the 
clearest echoes of Homer […] a comparison with the situation in 
Odyssey 13 is, in fact, illuminating.32 

Mentre Seth Schein, dopo aver asserito che «Sophocles generates his 
distinctive dramatic poetry through close readings and interpretations 
of Homeric poetry»,33 descrive in questi termini la complessità della 
duplice intertestualità, iliadica e odissiaca, che anima il Filottete: 

largely as a result of these epic complexities, Philoctetes has a 
distinctive ambiguity, which sets it apart from other Sophoclean 
tragedies and other Attic tragedies generally. It challenges 

28  Easterling 1984, 1. 

29  Easterling 1984, 6. 

30  Ciani, 1999, 21.

31  Ciani 1999, 21 (corsivo aggiunto).

32  Davidson 1988, 56 (corsivo aggiunto).

33  Schein 2012, 424 (corsivo aggiunto).



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 312
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

audiences and readers to make sense of its intertextual relations 
with Homeric epic and to achieve interpretive clarity in the face of 
contradictory epic paradigms and of the opposition between these 
paradigms and those of late fifth-century Athens.34

È chiaro che un caso come quello della scena tra Ettore e Andromaca 
presenta una memorabilità tale per cui l’Anspielung doveva per 
l’appunto risultare molto chiara al pubblico. In altre occasioni, 
invece, si dovrà ipotizzare una ricezione diversa a seconda del 
grado di competenza del singolo fruitore. Rispetto alla coppia εὐρέι 
πόντῳ / Ἅιδα σφε δόμων ἐρύκει nella parodo Trachinie (vv. 114, 121), 
per esempio, la tipica formula odissiaca del ‘vasto mare’ doveva 
sicuramente suonare familiare e far pensare immediatamente 
all’equazione Eracle=Odisseo; la seconda espressione sofoclea, che 
presenta una variatio originale su alcune locuzioni omeriche più 
elaborata e meno patente, invece, se richiama la morte dell’eroe 
grazie all’immagine della ‘dimora di Ade’ coglibile in modo palese 
dal largo pubblico, presenta anche una serie di allusioni più 
circostanziate a lessico ed episodi odissiaci precisi in cui Odisseo ‘è 
trattenuto’ sul mare che dovevano essere appannaggio di uditori e 
lettori più scaltriti ed esperti del testo omerico, in primis altri poeti e 
drammaturghi. E le stesse considerazioni valgono per numerose altre 
espressioni che rielaborano materiale poetico epico-omerico, quali 
αἴθωνι σιδήρῳ (Aiace, parodo, vv. 147); δύστανον ὄνειδος / στυγερῶν 
ὅπλων / ἔπερσεν ἀνθρώπους (Aiace, terzo stasimo, v. 1191, 1195, 1198); 
κατουρίζει / ἀνεμόεσσά ἔπουρος (Trachinie, terzo stasimo, v. 828, quarto 
stasimo, 953-4); στένει, / ἀδινῶν χλωρὰν / δακρύων ἄχναν (Trachinie, 
terzo stasimo, vv. 846-8). 

Come si nota, si tratta quasi sempre di costrutti poetici che 
recuperano lessemi omerici con una dose, talora notevole, di novità 
da parte del tragediografo. Ed è proprio quest’ultimo elemento, quello 
dell’originalità, a costituire un’altra costatante nel riuso di omerismi 
in Sofocle. Si è infatti potuto constare come quasi sempre le riprese 
presentino delle variazioni, talora sottili talaltra invece considerevoli, 
secondo una gamma piuttosto ampia che va dalla sostituzione 
sinonimica alla violazione semantica di vere e proprie abusiones, 
dal riproposizione in sede metrica simile a quella esametrica (spesso 
nei kat’enoplion-epitriti) alla trasposizione in contesto metrico altro, 
dalla trasformazione di formule e stilemi tradizionali, alla creazione 
di neologismi del tutto originali. A questo proposito vengono in 
soccorso alcune interessanti considerazioni di Pierre Judet de La 
Combe rispetto all’intertestualità omerica in Eschilo: lo studioso ha 
individuato nell’Orestea, e in particolare nell’Agamennone, un duplice 

34  Schein 2012, 437 (corsivo aggiunto).



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 313
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

meccanismo nel rapporto di Eschilo con la tradizione epica. Da un 
lato una dialettica ‘analisi/sintesi’, nella quale in un primo momento 
il tragediografo analizza il materiale linguistico tradizionale che ha 
a disposizione, per poi, nel secondo momento, quello compositivo, 
sintetizzarlo in una nuova sintesi linguistica personale.35 Dall’altro 
la nozione di classicismo eschileo inteso come ‘doppia rottura’: a un 
primo livello la lingua assai letteraria e artificiale della tragedia rompe 
con i linguaggi contemporanei dell’Atene del V secolo rifacendosi ai 
generi letterari tradizionali, in primis all’epos, ma in un secondo 
momento lo stesso linguaggio tragico si riappropria di questi elementi 
del passato rifunzionalizzandoli rispetto alle istanze del presente, 
per cui la lingua della tradizione che viene ripresa e riproposta 
viene anche inevitabilmente modificata e alterata, assumendo una 
funzione nuova rispetto alle esigenze del singolo dramma e della sue 
coordinate storico-culturali.36 Queste osservazioni possono spesso 
venire applicate anche alle modalità adottate da Sofocle nelle sue 
riprese epico-omeriche: il dato saliente è che l’omaggio/confronto 
con la poesia omerica non costituisce mai un ritorno pedissequo 
e antiquario al passato dell’epica ma rappresenta sempre un 
momento artistico creativo e innervato di potenzialità espressive, 
comunicative, e di senso originali. Inoltre, come ha ben visto ancora 
una volta la Easterling, il materiale epico-omerico non costituisce 
mai una ‘costrizione’ per i poeti tragici, ma semmai uno ‘stimolo’ 
a inventare.37 Per queste ragioni si è ora parlato della ‘personale 
originalità’ quale seconda costante dell’intertestualità omerica 
in Sofocle, dove gli elementi chiave dell’operazione poetica sono 
esprimibili attraverso termini quali ‘rielaborazione’, ‘ricreazione’, 
‘rivitalizzazione’, ‘trasformazione’: si potrebbe per certi versi dire 
che si hanno dei casi in cui Omero viene ‘sofocleizzato’, o che certi 
omerismi costituiscono degli omerismi ‘sofoclei’ nella loro distintiva 
ricalibrazione e riproposizione originale.38

35  Cf. Judet de La Combe 1995, 132.

36  Cf. Judet de La Combe 1995, 133. Su cui cf. anche Alaux 2011, 32-5.

37  Cf. Easterling 1984, 10: «This, perhaps, is the most important point that emerges 
from an inevitably rather desultory survey: for all the tragedians, even Euripides, the 
world created by the epic poet exercised a powerful hold on the imagination, offering 
them a stimulus and challenge rather than any sort of restriction on their creativity, and 
we should not be surprised to find that they devised ingenious and often subtle ways 
of suiting it to their contemporary purposes» [corsivo aggiunto].

38  Ancora una volta a proposito del parallelo con la scena iliadica dell’incontro tra 
Ettore e Andromaca, Eduard Fraenkel sottolineava l’originalità del procedimento 
intertestuale attraverso un parallelo tratto dall’arte pittorica: «qui c’è dietro Omero 
e l’imitazione della ῥῆσις di Andromaca non è pedissequa. Se paragoniamo il giudizio 
universale di Michelangelo della Sistina con l’affresco di Signorelli in Orvieto, si vede 
come certi motivi hanno eccitato l’artista, ma lui non li copia» (Fraenkel 2009, 47). 



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 314
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

D’altronde è proprio questa dimensione innovativa a definire la 
voce personale del tragediografo, e a conferire alla sua opera quel 
sapore e quella freschezza nuova che doveva colpire ed entusiasmare 
il pubblico. Un aspetto da non sottovalutare, infatti, e da tenere 
sempre presente è anche quello del puro impatto emozionale che 
locuzioni familiari e ben note della poesia epica dovevano produrre 
negli spettatori così imbevuti delle sonorità, dei ritmi, e dei vocaboli 
omerici sin dall’infanzia, specie se esse ritornavano sotto vestigia 
nuove e inaspettate, e ancor di più se l’elemento della recitazione 
degli attori e dei coreuti si rifaceva alle performances dei rapsodi, 
secondo ulteriori accentuazioni, modificazioni o stravolgimenti della 
resa performativa tradizionale e attesa di determinate formule ed 
espressioni: purtroppo si tratta in entrambi i casi, di fenomeni per 
noi quasi interamente irrecuperabili.

In conclusione, dunque, alla luce della presente ricerca, che 
potrà essere estesa e raffinata in futuri lavori, sebbene essa sia 
rivolta prevalentemente allo studio della lingua dei canti corali e, 
in particolare, l’esame approfondito sia limitato a sole due tragedie, 
credo che la notevole quantità e la variegata molteplicità di omerismi 
individuati con la ricchezza di risonanze che essi comportano possa 
senz’altro avvalorare il giudizio della critica antica, in particolare 
eustaziano, di un Sofocle eminentemente φιλόμηρος, e non sembra 
inverosimile ipotizzare che un’indagine estesa al corpus complessivo 
del poeta e rivolta anche alla lingua delle monodie, dei kommoí e delle 
sezioni dialogate possa conferire la palma di ‘Omero tragico’ proprio 
al poeta di Colono.

Si è visto come la presenza di Omero nella dizione e nella poesia 
sofoclea sia pervasiva sia a livello stilistico che tematico-concettuale, 
oltre che intertestuale, e come ogni singolo caso di ripresa epico-
omerica costituisca per così dire un universo a se stante, passibile 
di significati funzioni e sfumature anche molto diverse – che per 
usare una metafora musicale possono variare da alcuni delicati 
pianissimi a dei vigorosi sforzati fino a degli impetuosi fortissimi 
– il cui apprezzamento e la cui interpretazione non può esulare 
da un esame dettagliato dei singoli passi e dei singoli contesti 
poetici.39 Da queste considerazioni deriva la ferma consapevolezza, 
sanzionata dal noto monito di Eduard Fraenkel, di come uno studio 
complessivo sull’argomento risulti un’opera estremamente ardua: il 
presente lavoro, nei limiti del possibile e con i difetti di ogni studio 

39  Come già aveva ben visto John Davidson (2006, 378): «Even although we have done 
little more than scratch the surface of this vast topic, we may offer a tentative conclusion. 
As far as Sophocles’ use of Homeric language is concerned, there is no all-embracing 
pattern to be seen. Each Sophoclean context with Homeric verbal connections has to be 
treated separately, the Homeric factor operating with different strengths and different 
results in each case and always open to differing interpretations».



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 315
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

critico-letterario che cerchi di coniugare un’obiettiva scientificità a 
un gusto inevitabilmente soggettivo, è stato un primo, si spera non 
troppo inadeguato, tentativo in questa direzione. Dalle medesime 
considerazioni emerge anche con nettezza che il modello della poesia 
omerica agiva costantemente nella memoria poetica del poeta, e di 
come Sofocle sia stato forse nel contempo il più fedele e il più originale 
erede del grande lascito artistico, culturale e filosofico del grande 
Omero: le parole con le quali il filologo tedesco introduceva il proprio 
monito non saranno forse allora da stimare così iperboliche come 
potrebbero in un primo momento apparire: «Sofocle sa a memoria 
Omero come sa a memoria Eschilo. Le idee omeriche sono sempre 
presenti come la Bibbia per Dante. De Sophocle Homeri discipulo è il 
lavoro che vorrei fare, ma una vita non basterebbe».40

 Uno degli allievi prediletti di Fraenkel, Colin Macleod, avrebbe 
probabilmente dovuto cimentarsi in un commentario alla tragedia più 
omerica di Sofocle, l’Aiace, che non poteva non costituire magna pars 
di un libro come questo.41 È nota la grande sensibilità di Macleod e 
una sintonia forse spirituale che lo accomunava ai due grandi poeti 
antichi. Nel necrologio del maestro egli scrive che «the growing 
interest in Sophocles of his [Fraenkel] last years sprang from the 
desire not merely to conquer a new field but to penetrate the mind of 

40  Fraenkel 1977, 15, e cf. anche 1977, 53: «Sofocle non avrebbe detto così se non 
avesse avuto una base nella tradizione e sapeva Omero a memoria» (a proposito di 
Soph. Phil. 377). Come scrive Luigi Enrico Rossi, «Sofocle è stato per Fraenkel l’amore 
giovanile degli anni della sua fervida vecchiaia» (in Fraenkel 1977, xi). I quaderni 
originali con gli appunti per i seminari romani e baresi su Sofocle si conservano presso 
gli archivi di Corpus Christi Colloge a Oxford, dove sono presenti anche altre carte 
sofoclee, parte delle quali inedite; sulle modalità del Seminar fraenkeliano, e in generale 
sulla figura di Fraenkel, oltre alle prefazioni Di L.E. Rossi e C.F. Russo in Fraenkel 1977 
e 2009, si vedano Williams 1970; Timpanaro 1970; Di Benedetto 2000; Rizzo 2003; S. 
West 2007; Carlini 2011; Stray 2014; 2017. 

41  Cf. Fraenkel 1977, 6: «Spero che Colin Macleod si decida a fare un vero commento 
all’Aiace, perché nei nostri commentatori manca la visione della poesia». Macleod era 
legato da un forte legame a Fraenkel, come emerge dal ricordo personale che ne fa 
nel necrologio, e rivide anche la redazione finale dei seminari romani su Sofocle in 
vista della loro pubblicazione, cf. L.E. Rossi in Fraenkel 1977, xxviii. Sui due studiosi, 
accomunati anche per la fine della loro vita, si possono rievocare le parole di Lloyd-
Jones 1982, 413, cui si rinvia anche per un profilo dello studioso scozzese-oxoniense 
morto prematuramente: «I remember him as a very quiet undergraduate; but he made 
a deep impression on his contemporaries, and Eduard Fraenkel, whose famous classes 
he attended, at once discerned his promise. The two travelled to Italy together, and 
Macleod at once found that he shared his older companion’s affection for the country and 
its people, just as he shared his unusual enthusiasm for the study of the ancient world. 
The more relaxed character of Italian social life made it easier for him to communicate 
with others than it was at home, and he made many friends among the Roman circle of 
scholars around Professor Luigi Enrico Rossi».



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 316
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

one who went to the bottom of human suffering».42 Non v’è dubbio che 
uno dei grandi lasciti di Omero e Sofocle sia proprio questa capacità 
di penetrare il fondo della sofferenza umana, e non è un caso che 
lo studioso d’origini scozzesi considerasse il saggio magistrale di 
Simone Weil L’liade o il poema della forza, il migliore resoconto mai 
scritto del poema.43 Inoltre, si dovrà anche riconoscere con Macleod 
commentatore di Omero che 

il ventiquattresimo canto dell’Iliade non è un lieto fine. La 
conclusione del poema è oscurata dall’ombra incombente della 
morte di Achille e della caduta di Troia, e costituisce solo una 
breve tregua dalla guerra. Ma l’Iliade è grandiosa non da ultimo 
perché parla a nome della pietà, della gentilezza e della civiltà 
senza mostrarle vincenti nella vita. La sua umanità non fluttua su 
un superficiale ottimismo; è fermamente e profondamente radicata 
in una consapevolezza della realtà e della sofferenza umana.44 

Pur concordando con questo giudizio severo su Omero, che ben si può 
estendere a Sofocle, suo fidato discepolo, il quale – per usare le parole 
del filosofo inglese Bernard Williams – nelle Trachinie mette in scena il 
problema morale della «sofferenza estrema, immeritata e irreparata» 
che «non ha il minimo lenimento»,45 è però forse possibile dare più 
peso proprio a quei valori della gentilezza e dell’umanità, che Macleod 
stesso in uno brano inedito, che sembra ispirato proprio dall’Aiace di 
Sofocle, rivendica con forza: «It is also normal and right, that when 
we recognize goodness or greatness we should honour it; not to do 

42  Macleod 1983, 348. E si ricordi quanto Fraenkel stesso sosteneva nei seminari 
romani: «Quando uno soffre, ha il cuore e la mente di Sofocle [...] Nessun altro poeta 
eccetto Omero ha sentito l’atrocità delle sofferenze umane a tal segno» (Fraenkel 
1977, 50). Il grande poeta-drammaturgo-filosofo greco Nikos Kazantzakis, traduttore 
e ‘continuatore’ di Omero nella sua monumentale Ὀδύσεια – opera da poco tradotta 
integralmente in italiano da Nicola Crocetti, su cui cf. Tentorio 2023 – fa un’osservazione 
che similmente accumuna Omero e Sofocle via Pindaro: «that same Pindar must 
have been overcome by despair at some point when he uttered his ghastly nihilistic 
outcry: σκιᾶς ὄναρ ἄνθρωπος! Do not Sophocles and Homer, the most Greek of the 
Greeks, sometimes shout the same cry? That is what Odysseas shouts. Every great 
soul is sometimes overcome by despair» (Kazantzakis 2012, 589 [lettera a Emilios 
Hourmouzios, del 23 ottobre 1943]).

43  «I know of no better brief account of the Iliad then this»: Macleod 1982, 1 nota 1. 
Sul saggio della Weil cf. Andò 2008; Cantilena 2015; e Fornaro 2018.

44  Macleod 1982, 16, trad. dell’Autore; l’originale suona «Iliad 24 is not a happy 
ending. The conclusion of the poem is overshadowed by the coming death of Achilles 
and fall of Troy; and it constitutes only a small break in the war. But the Iliad is great 
not least because it can speak authentically for pity or kindness or civilization without 
showing them victorious in life. Its humanity does not float on shallow optimism; it is 
firmly and deeply rooted in an awareness of human reality and suffering».

45  Williams 2009, 60-1.



Scavello
5 • Conclusioni

Lexis Supplementi | Supplements 20 317
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

so is to cramp or curtail our own humanity».46 Ci si permetterà allora 
di chiudere con due citazioni di Simone Weil, che pur riconoscendo 
il fondo tragico che Omero e Sofocle contemplano e disvelano senza 
infingimenti ma anche senza mai giudicare e condannare, evocano 
possibilità altre e alternative che sono presenti sia nei poemi omerici 
che nelle tragedie sofoclee. Se è vero che l’Iliade è il poema della 
forza, del pericolo della violenza degli esseri umani gli uni contro 
gli altri, e dell’incubo della guerra che trasforma gli individui in 
cose, è anche vero che «non c’è quasi forma pura dell’amore tra gli 
uomini che sia assente dall’Iliade».47 A questo proposito sarà bene 
ricordare una cosa fondamentale, che di nuovo fa di Sofocle forse il 
più autentico discepolo di Omero: l’ineguagliata capacità di porre al 
centro della caratterizzazione psicologica dei personaggi le situazioni 
emotive, l’interiorità dei sentimenti e il mondo dei sentimenti morali, 
che hanno nei poemi omerici una gamma di sfumature e di possibilità 
davvero impressionante per ampiezza e gradazione, e che si ritrovano 
in Sofocle spinte talora fino alle possibilità più estreme, come il caso 
di Aiace esemplifica molto bene. Come ha scritto il filosofo francese 
Paul Ricœur, infatti, gli eroi omerici «non cessano di parlare e di dare 
dei nomi ai moti del cuore che scandiscono le loro azioni»,48 mentre 
Martin West, con la sua consueta e unica ironia nell’introduzione a 
una giovanile traduzione del primo canto dell’Iliade – sia detto per 
inciso traduzione nel metro finnico del Kalevala – mette in guardia 
che «chiunque non sia commosso dall’Iliade dovrebbe seriamente 
investigare se ha un cuore».49

La seconda citazione della Weil, invece, è questa, nello stile franto 
ma potente dei Quaderni: 

Sofocle. L’uomo è sempre (come in Eschilo) in preda al destino, 
ma esteriormente. Interiormente, no. (Lo stesso Aiace…) Edipo. 
Antigone. [...] La pietà cancella la maledizione degli dèi. La ragione 
sopravvive nella sventura (in Eschilo vi è sempre un’atmosfera 
di follia). È una tragedia contemporanea alla geometria. L’ordine 
regna nella città… un effimero istante d’equilibrio… (lo stesso 
Aiace non è pazzo: οὐδενὸς ἄξιος). Sofocle ha scelto le leggende più 
orribili (Edipo, Oreste) per portarvi la serenità. La lezione delle 

46  Riportato da Taplin all’inizio del suo Preface in Macleod 1983, ix (si tratta di una 
lettera all’editore del Times Literary Supplement del 21 marzo 1980).

47  Weil 2014, 55.

48  Ricœur 2005, 89.

49  «Whoever is unmoved by the Iliad ought seriously to investigate whether he has a 
heart» (West 1971, ii; trad. dell’Autore)



Scavello
5 • Conclusioni

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 318
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 291-318

sue tragedie è: non esistono rapitori della libertà interiore. I suoi 
eroi conoscono la sventura, non l’ossessione.50

La filosofa francese coglie in questo pensiero dei suoi Quaderni un 
aspetto importante, in cui di nuovo Sofocle prosegue sulla scia di 
Omero: la possibilità per l’uomo di autodeterminarsi, malgrado le 
ingiustizie della sorte, che spesso si cela nel volto impassibile degli 
dèi, e anche malgrado le ingiustizie, i conflitti e i dilemmi morali che 
si generano nelle non semplici, anzi spesso assai ardue, relazioni 
intersoggettive umane. Questa libertà interiore, che si sostanzia 
della capacità di attenzione, cura, sensibilità, ragionevolezza e 
saggezza se è vero che appare di norma perdente, pure è presente nei 
personaggi sofoclei – spesso nei deuteragonisti e nelle figure minori, 
che andrebbero molto rivalutati – come lo era già in quelli omerici. 
Questo potrebbe essere il tema di un altro libro, ma già in questo si 
è visto come alcune riflessioni sia nell’Aiace che nelle Trachinie – per 
esempio la condanna della guerra e della violenza, l’invito ad agire 
con e per gli altri, la gentilezza generosa di Deianira, il ruolo giocato 
dai legami interpersonali d’affetto – proprio grazie alla ripresa di 
dettaglio di parole poetiche omeriche e del loro significato di pensiero, 
possano essere interpretate in opposizione e come resistenza contro 
l’indifferenza disumana della sorte, degli dèi e delle passioni più 
distruttive, individuandovi non solo lo specchio sconfortante di una 
condizione tragica irrevocabile e senza sbocchi ma forse anche un 
invito ricostruttivo a rammentare cosa costituisce e come si esplica 
la parte più nobile, per quanto fragile, della natura umana.

50  Weil 1982, 163. Come rileva Giancarlo Gaeta in nota, la ‘citazione’-appunto οὐδενὸς 
ἄξιος, riportata probabilmente a memoria dalla Weil (e forse contaminata dal ricordo 
di alcuni luoghi platonici), allude ai patetici vv. 398-400 dell’Aiace οὔτε γὰρ θεῶν γένος 
/ οὔθ’ ἁμερίων ἔτ’ ἄξιος / βλέπειν τιν’ εἰς ὄνησιν ἀνθρώπων, che seguono la disperata 
invocazione alle tenebre della morte nel kommós tra l’eroe e Tecmessa.



L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero
Studi sull’Aiace e sulle Trachinie
Giacomo Scavello

319

Bibliografia

﻿
 Abbreviazioni e sigle: opere di riferimento 

DELG = Chantraine, P. [1968] (20093). Dictionnaire étymologique de la langue grecque. 
Histoire des mots. Nouvelle édition avec, en supplément, les Chroniques 
d’étymologie grecque (1-10). Paris: Klincksieck.

GEW = Frisk, H. (1960-72). Griechisches etymologisches Wörterbuch. Bde 1-3. Heidelberg: 
Winter. 

GH = Chantraine, P. [1942-53] (20152). Grammaire homérique. Tomes 1-2. Nouvelle
édition revue et corrigée par M. Casevitz. Paris: Klincksieck.
Kühner, Blass = Kühner; R.; F. Blass, F. (1890-92). Ausführliche Grammatik der 

griechischen Sprache. Elementar- und Formenlehre. Bd. 1-2. Hannover; Leipzig: 
Hahn.

Kühner, Gerth = Kühner, R.; Gerth, B. (1898-19043). Ausführliche Grammatik der 
griechischen Sprache. Zweiter Teil: Satzlehre. Bde. 1-2. Hannover; Leipzig: Hahn.

LfgrE = Lexikon des frühgriechischen Epos (1955-2010). Begründet von Bruno Snell, 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

LSJ9 = Liddell, H.R.; R. Scott, R.; Jones, H.S. (19409). A Greek-English Lexicon.  Revised 
and augmented throughout by H. Stuart Jones with the assistance of R. McKenzie.

Oxford: Clarendon Press (Reprint with revised Supplement, Oxford: 1996).
RE = Paulys Real-Encyclopädie der Classischen Altertumswissenschaft. Ed. G. Wissowa 

et al.. Stuttgart;Munich: Metzler 1894-2000.
TrGF I = Snell, B.; Kannicht, R. [1971] (19862). Tragicorum Graecorum Fragmenta. Vol. 1,
Didascaliae Tragicae, Catalogi tragicorum et tragoediarum, testimonia et fragmenta 

tragicorum minorum. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
TrGF II = Kannicht, R.; Snell, B. (1981). Tragicorum Graecorum Fragmenta. Vol. 2, 

Fragmenta adespota. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.



Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 320
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

TrGF III = Radt, S.L. (1985). Tragicorum Graecorum Fragmenta. Vol. 3, Aeschylus. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

TrGF IV = Radt, S.L. [1977] (19992). Tragicorum Graecorum Fragmenta. Vol. 4, Sophocles. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

TrGF V = Kannicht, R. (2004). Tragicorum Graecorum Fragmenta. Vol. 5, Euripides. 
Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Testi e Studi

Alaux, J. (2007). Lectures tragiques d’Homère. Paris: Belin.
Alaux, J. (2011). «Acting Myth: Athenian Drama». Dowden, K.; Livingstone, N. (eds), A 

Companion to Greek Mythology. Oxford; Malden (MA): Blackwell, 141-56. 
Albini, U. (1991). Sofocle, Aiace. Trachinie. Trad. di U. Albini, V. Faggi. Premessa, note e 

commento di M. Matteuzzi. Milano: Mondadori.
Alexiou, M. (2002). The Ritual Lament in Greek Tradition. 2nd ed. revised by D. 

Yatromanolakis, P. Roilos. Lanham; Oxford: Rowman & Littlefield. 
Allan, W. (2000). The Andromache and Euripidean Tragedy. Oxford: Oxford University 

Press.
Allan, W. (2008). Euripides, Helen. Cambridge: Cambridge University Press. 
Allen-Hornblower, E. (2016). From Agent to Spectator. Witnessing the Aftermath in 

Ancient Greek Epic and Tragedy. Berlin; Boston: De Gruyter.
Ambühl, A. (2010). «Trojan Palimpsests: The Relation of Greek Tragedy to the 

Homeric Epics». Alexander, P.S.; Lange, A.; Pillinger, R. (eds), In the Second Degree: 
Paratextual Literature in Ancient Near Eastern and Ancient Mediterranean Culture 
and its Reflections in Medieval Literature. Leiden; Boston: Brill, 99-121.

Ameis, K.F.; Hentze, C.; Cauer, P. (1908). Homers Odyssee. Gesang VII-XII. Leipzig; Berlin: 
Teubner.

Anderson, M.J. (1997). The Fall of Troy in Early Greek Poetry and Art. Oxford: Oxford 
University Press. 

Anderson, M.J. (2005). «Myth». Gregory, J. (ed.), A Companion to Greek Tragedy. Oxford: 
Oxford University Press, 119-35.

Arpaia, M. (2013). «Trasposizione scenica della diegesi epica: il meccanismo 
dell’agnizione nelle Coefore, nell’Elettra di Sofocle e nell’Ifigenia in Tauride». AION, 
35, 35-61. 

Andò, V. (2008). «L’Iliade poema della forza?». Anabases, 7. https://doi.
org/10.4000/anabases.2494.

Andò, V. (2013). Violenza bestiale: modelli dell’umano nella poesia greca epica e 
drammatica. Caltanissetta; Roma: Salvatore Sciascia Editore.

Arnott, W.G. (2007). Birds in the Ancient World from A to Z. London: Routledge.
Arnould, D. (1990). Le rire et les larmes dans la littérature grecque d’Homère à Platon. 

Paris: Les Belles Lettres.
Arrighetti, G. (1998). Esiodo. Opere. Testi introdotti, tradotti e commentati da G. 

Arrighetti. Torino: Einaudi.
Asmis, E. (2015). «Art and Morality». Destrée, P.; Murray, P. (eds), A Companion to 

Ancient Aesthetics. Malden; Oxford: Wiley-Blackwell, 486-504.
Avezzù, G. (2006). «Eschilo in Sofocle». Lexis, 24, 63-75.
Bagordo, A. (2003). Reminiszenzen früher Lyrik bei den attischen Tragikern. Beiträge 

zur Anspielungstechnik und poetischen Tradition. München: Beck. 
Barker, E.T.E. (2009). Entering the Agon. Dissent and Authority in Homer, Historiography, 

and Tragedy. Oxford: Oxford University Press.

https://doi.org/10.4000/anabases.2494
https://doi.org/10.4000/anabases.2494


Bibliografia

Lexis Supplementi | Supplements 20 321
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Battezzato, L. (2008). Linguistica e retorica della tragedia greca. Roma: Carocci.
Battezzato, L. (2011). «Aiace e gli Atridi: Sofocle, Aiace 460-461». Dioniso, n.s. 1, 26-37.
Battezzato, L. (2012). «The Language of Sophocles». Markantonatos, A. (ed.), Brill’s 

Companion to Sophocles. Leiden; Boston: Brill, 305-24.
Battezzato, L. (2019). Leggere la mente degli eroi. Ettore, Achille e Zeus nell’Iliade. Pisa: 

Edizioni della Normale.
Beer, J. (2004). Sophocles and the Tragedy of Athenian Democracy. Westport (CT): 

Greenwood Press.
Belfiore, E. (2000). Murder Among Friends. Violation of Philia in Greek Tragedy. Oxford: 

Oxford University Press.
Bellermann, L. (19136). Sophokles. Aias, für den Schulgebrauch erklärt von G. Wolff. 

Bearb. von Ludwig Bellermann. Leipzig; Berlin: Teubner.
Bernard-Moulin, R. (1966). L’élément homérique chez les personnages de Sophocle. Aix-

en-Provence: Université de Provence.
Bergson, L. (1956). L’épithète ornementale dans Eschyle, Sophocle et Euripide. Lund: 

Gleerup.
Bespaloff, R. (2018). Sull’Iliade. Con una nota di J. Wahl. Trad. di S. Mambrini. Milano: 

Adelphi. Ed. or. De l’Iliade (1943). New York: Brentano’s.
Beye, C.R. (1970). «Sophocles’ Philoctetes and the Homeric Embassy». TAPA, 101, 

63-75.
Biggs, P. (1966). «The Disease theme in Sophocles’ Ajax, Philoctetes and Trachiniae». 

CP, 61, 223-35.
Blaise, F. (1999). «Une polémique tragique: le second volet de l’Ajax de Sophocle». 

REG, 112(2), 383-408.
Blundell, M.W. (1989). Helping Friends and Harming Enemies. A Study in Sophocles and 

Greek Ethics. Cambridge: Cambridge University Press.
Bocksberger, S.M. (2021). Telamonian Ajax. The Myth in Archaic and Classical Greece. 

Oxford: Oxford University Press.
Bonanno, M.G. (1990). L’allusione necessaria. Ricerche intertestuali sulla poesia greca 

e latina. Roma: Edizioni dell’Ateneo.
Bonazzi, M. (2017). Atene, la città inquieta. Torino: Einaudi.
Bouvier, D. (2016). «La scelta di Afrodite e le cause della guerra». Pironti, G.; Bonnet, C. 

(a cura di), Gli dèi di Omero. Politeismo e poesia nella Grecia antica. Roma: Carocci, 
231-64.

Bottin, L. (1979). «Onore e privilegio nella società omerica». QS, 10, 71-99.
Bowie, A.M. (2013). Homer: Odyssey. Books XIII and XIV. Cambridge: Cambridge 

University Press.
Bremer, D. (1976). Licht und Dunkel in der frühgriechischen Dichtung. Interpretationen 

zur Vorgeschichte der Lichtmetaphysik. Bonn: Bouvier Verlag.
Brillante, C. (2012-13). «La νόσος di Aiace (a proposito di Soph. Ai. 654-59)». Aevum(ant), 

n.s. 22-3, 703-11.
Brillante, C. (2014). «Edipo e le Erinni: dall’Odissea all’Edipo re». QUCC, 108, 11-45.
Brown, W.E. (1965). «Sophocles’ Ajax and Homer’s Hector». CJ, 61, 118-21.
Brown, S.G. (1977). «A Contextual Analysis of Tragic Meter: the Anapest». D’Arms, J.H.; 

Eadie, J.W. (eds), Ancient and Modern. Essays in Honor of Gerald F. Else. Ann Arbor: 
University of Michigan Press, 45-77.

Bruhn, E. (1899). Anhang. Sophokles. Erklärt von F.W. Schneidewin und A. Nauck. 
Achtes Bändchen. Berlin: Weidmann.

Brügger, C. (2009). Homers Ilias. Gesamtkommentar. Bd. 8. Vierundzwanzigster Gesang 
(Ω). Faszikel 2. Berlin; New York: De Gruyter.



Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 322
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Brügger, C.; Stoevesandt, M.; Visser, E. (2010). Homers Ilias. Gesamtkommentar. Bd. 2. 
Zweiter Gesang (B). Faszikel 2. Berlin; New York: De Gruyter.

Budelmann, F. (2000). The Language of Sophocles. Communality, Communication and 
Involvement. Cambridge: Cambridge University Press.

Burian, P. (1972). «Suplication and Hero Cult in Sophocles’ Ajax». GRBS, 13, 151-6.
Burian, P. (1997). «Myth into Mythos: the Shaping of Tragic Plot». Easterling, P.E. (ed.), 

The Cambridge Companion to Greek Tragedy. Cambridge: Cambridge University 
Press, 178-208.

Burkert, W. (2001). Kleine Schriften. Bd. 1, Homerica. Göttingen: Vandenhoeck & 
Ruprecht. 

Burton, R.W.B. (1980). The Chorus in Sophocles’ Tragedies. Oxford: Clarendon Press.
Büttner, S. (2000). Die Literaturtheorie bei Platon und ihre anthropologische 

Begründung. Tübingen; Basel: Francke Verlag.
Buxton, R. (2013). Myths and Tragedies in their Ancient Greek Contexts. Oxford: Oxford 

University Press.
Cairns, D.L. (1993). Aidōs. The Psychology and Ethics of Honour and Shame in Ancient 

Greek Literature. Oxford: Oxford University Press.
Cairns, D.L. (2005). «Values». Gregory, J. (ed.), A Companion to Greek Tragedy. Oxford: 

Oxford University Press, 305-20.
Cairns, D.L. (2006). «Virtue and Vicissitude: The Paradoxes of Sophocles’ Ajax». 

Cairns, D.L.; Liapis, V.J. (eds), Dionysalexandros. Essays on Aeschylus and his Fellow 
Tragedians in Honour of Alexander F. Garvie. Swansea: The Classical Press of Wales, 
99-131.

Cairns, D.L. (ed.) (2013a). Tragedy and Archaic Greek Thought. Swansea: The Classical 
Press of Wales.

Cairns, D.L. (2013b). «A Short History of Shudders». Chaniotis, A.; Ducrey, P. (eds), 
Unveiling Emotions II. Emotions in Greece and Rome. Texts, Images, and Material 
Culture. Stuttgart: Franz Steiner, 85-107.

Cairns, D.L. (2013c). «Divine and Human Action in Sophocles’ Oedipus Tyrannus». 
Cairns 2013a, 119-71.

Cairns, D. (2014). «The Bloody Dust of the Nether Gods: Sophocles, Antigone 599-
603». Emilsson, E.K.; Maravela, A.; Skoie, M. (eds), Paradeigmata: Studies in Honor 
of Øivind Andersen. Athens: Norwegian Institute at Athens, 39-51.

Campbell, L. (1879). Sophocles. Edited with English Notes and Introductions by L. 
Campbell. Vol. 1, Oedipus Tyrannus. Oedipus Coloneus. Antigone. 2nd ed., revised. 
Oxford: Clarendon Press. 

Campbell, L. (1881). Sophocles. Edited with English Notes and Introductions by 
L. Campbell. Vol. 2, Ajax. Electra. Trachiniae. Philoctetes. Fragments. Oxford: 
Clarendon Press.

Campbell, L. (1907). Paralipomena Sophoclea. Supplementary Notes on the Text and 
Interpretation of Sophocles. London: Rivingtons.

Canfora, L. (2001). Storia della letteratura greca. Roma: Laterza.
Canfora, L. (2014). «Aiace, la volpe, il leone: l’incessante riflessione sofoclea sul 

potere». Dioniso, n.s. 4, 41-52.
Cantarella, R. (1970). «Imitazioni e reminiscenze omeriche in Sofocle secondo la critica 

antica». Scritti minori sul teatro greco. Brescia: Paideia, 307-19.
Cantilena, M. (2015). «Classiciste malgré soi? Sugli scritti greci di Simone Weil». Aevum 

(Ant) n.s., 15, 171-90.
Carlini, A. (2011). «Appunti sui seminari pisani di Eduard Fraenkel». Eikamsós, 22, 

435-52.



Bibliografia

Lexis Supplementi | Supplements 20 323
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Carrara, L. (2022a). «Il bucato di Nausicaa: una nuova lettura di Sofocle, fr. 439 R. 
(Ναυσικάα ἢ Πλύντριαι)». Rodighiero, Scavello, Maganuco 2022, 9-37.

Carrara, L. (a cura di) (2022b). Il ‘Quarto incluso’. Studi sul quarto dramma nel teatro 
greco di età classica = Atti del convegno internazionale (Pisa, 9-10 dicembre 2021). 
Pisa: ETS.

Carver, C.D. (2018). Ἕρκος Ἀθηναίων. The Ajax Myth, the Trojan War, and the 
Construction of Civic Ideology in Fifth-century Athens [PhD Dissertation]. Seattle 
(WA): University of Washington.

Cassio, A.C. (1977). Aristofane, Banchettanti: i frammenti. A cura di A.C. Cassio. Pisa: 
Giardini. 

Catambrone, M. (2021). «Aeschylus fr. 486 Radt, Tragic Homerisms, and Ancient 
Scholarship on Sophocles». Prometheus 47, 29-48.

Catanzaro, A. (2005). «Il γέρας  e l’immagine dell’eroe: un aspetto del potere nel I canto 
dell’Iliade». Il pensiero politico, 37, 373-90.

Catenacci, C. (1996). «Ὁμοίϊοϛ (γελοίϊοϛ, ὀλοίϊοϛ). Evidenti aggiustamenti metrici 
nell’esametro». QUCC, 52, 133-44.

Cavallini, E. (1980-82). «Soph. Ai. 1199ss.». Mcr, 15-17, 55-6.
Cerri, G. (1992). «La tragedia». Cambiano, G.; Canfora, L.; Lanza, D. (a cura di), Lo spazio 

letterario della Grecia antica, I: La produzione e la circolazione del testo, 1: La polis. 
Roma: Antenore, 301-34.

Cerri, G. (1999). Parmenide. Poema sulla Natura. Milano: Rizzoli.
Cerri, G. (2010). Omero. Iliade. Libro XVIII. Lo Scudo di Achille. Introduzione, traduzione 

e commento di G. Cerri. Roma: Carocci.
Chesi, G.M. (2018). «Polifemo e Filottete: mostruosità e selvatichezza in Omero e 

Sofocle». Commentaria Classica, 5, 9-28.
Chodkowski, R.R. (1990). «Antigone und Achilles oder Die Ritterideale in der Antigone 

des Sophokles». Eos, 78, 249-57.
Christensen, J. (2012). «Ares ἀΐδηλος : οn the Text of Iliad 5.757 and 5.872». CP, 107, 

230-38.
Corthals, B. (2018). «A Spear ‘Like a Ball’: A Note on Sophocles, fr. 781». CQ, n.s. 68, 

326-9. 
Ciani, M.G. (1974). ΦΑΟΣ e termini affini nella poesia greca. Introduzione a una 

fenomenologia della luce. Firenze: Olschki.
Ciani, M.G. (1997). «Aiace tra epos e tragedia». SIFC, 15(2), 176-87.
Ciani, M.G. (1999). «Prefazione». Mazzoldi 1999, 11-31. 
Cingano, E. (2006). «La tragedia in Grecia». Guastella, G. (a cura di), Le rinascite della 

tragedia: origini classiche e tradizioni europee. Roma: Carocci 31-84.
Citti, V. (1986). La parola ornata. Ricerche sullo statuto delle forme nella tradizione 

poetica classica. Bari: Adriatica.
Citti, V. (1994). Eschilo e la lexis tragica. Amsterdam: Hakkert.
Clay, D.M. (1958). A Formal Analysis of the Vocabularies of Aeschylus, Sophocles and 

Euripides [PhD Dissertation]. Ann Arbor: University of Minnesota.
Clark, A.C. (2003). «Tyro Keiromene». Sommerstein, A.H. (ed.), Shards from Kolonos. 

Studies in Sophoclean Fragments. Bari: Levante, 79-116.
Čolaković, Z. (2019). «Avdo Međedović’s Post-traditional Epics and their Relevance to 

Homeric Studies». JHS, 139, 1-48.
Collobert, C. (2011). Parier sur le temps: la quête héroïque d’immortalité dans l’épopée 

homérique. Paris: Les Belles Lettres.
Colvin, S.C. (2007). A Historical Greek Reader: Mycenaean to the Koine. Oxford: Oxford 

University Press.



Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 324
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Comentale, N. (2017). Fragmenta Comica: Kommentierung der Fragmente der 
griechischen Komödie. Bd. 6, Ermippo: introduzione, traduzione e commento. 
Heidelberg: Verlag Antike.

Conte, G.B. (19852). Memoria dei poeti e sistema letterario. Catullo, Virgilio, Ovidio, 
Lucano. Torino: Einaudi.

Conte, G.B.; Barchiesi, A. (1989). «Imitazione e arte allusiva. Modi e funzioni 
dell’intertestualità». Cavallo, G.; Fedeli, P.; Giardina, A. (dir.), Lo spazio letterario 
di Roma Antica, I: La produzione del testo. Roma: Antenore, 81-114.

Conti Jiménez, M.L. (2000). «Perturbaciones mentales en los poemas homéricos y en 
las tragedias de Sófocles y Eurípides». Myrtia 15, 35-50.

Coo, L. (2011). «Wrestling with Aphrodite: A Re-Evaluation of Sophocles fr. 941». Millett, 
P.; Oakley, S.P.; Thompson, R.J.E. (eds), Ratio et res ipsa: Classical Essays Presented 
by Former Pupils to James Diggle on his Retirement. Cambridge: Cambridge 
University Press, 11-26.

Coray, M. (2009). Homers Ilias. Gesamtkommentar, Bd. 6, Neunzehnter Gesang (T), 
Faszikel 2. Berlin; New York: De Gruyter.

Coray, M. (2016). Homers Ilias. Gesamtkommentar, Bd. 11, Achtzenter Gesang (Σ), 
Faszikel 2. Berlin; New York: De Gruyter.

Coraluppi, L. (1968). «Interpretazione dell’Aiace di Sofocle». Dioniso, 42, 115-42.
Coraluppi, L. (1970). Sofocle, Aiace. A cura di L. Coraluppi. Torino: Paravia
Coxon, A.H. (2009). The Fragments of Parmenides. A Critical Text with Introduction and 

Translation, the Ancient Testimonia and a Commentary. Edited with new Translation 
by R.D. McKirahan and a new preface by M. Schofield. Las Vegas: Parmenides 
Publishing.

Cribiore, R. (1996). Writing, Teachers, and Students in Graeco-Roman Egypt. Atlanta: 
Scholars Press. 

Cribiore, R. (2001). «School Papyri and the Textual Tradition of Homer». Andorlini, I. 
et al. (a cura di), Atti del XXII congresso internazionale di papirologia (Firenze, 23‑29 
agosto 1998), vol. 1. Firenze: Istituto papirologico G. Vitelli, 279-86. 

Currie, B. (2016). Homer’s Allusive Art. Oxford: Oxford University Press. 
Croally, N. (1994). Euripidean Polemic: the Trojan Women and the Function of Tragedy. 

Cambridge: Cambridge University Press.
Croally, N. (2005). «Tragedy’s Teaching». Gregory, J. (ed.), A Companion to Greek 

Tragedy. Oxford: Oxford University Press, 55-70.
Cropp, M. (2006). Recensione a Lange 2002, CR, n.s. 66(2), 291-2.
Crotty, K. (1994). The Poetics of Supplication: Homer’s Iliad and Odyssey. Ithaca; New 

York: Cornell University Press.
Cuny, D. (2007). Une leçon de vie. Les réflexions générales dans le théâtre de Sophocle. 

Paris: Les Belles Lettres.
Davidson, J.F. (1975). «The Parodos of Sophocles’ Ajax». BICS, 22, 163-77.
Davidson, J.F. (1976). «Sophocles, Ajax 192-200». Mnemosyne, 29, 129-35. 
Davidson, J.F. (1983). «The Parodos of the Antigone. A poetic study». AJPh, 104, 192-8.
Davidson, J.F. (1986). «A Sophoclean Periphrasis». Glotta, 64, 20-4.
Davidson, J.F. (1987). «Sophocles, Trachiniae 497». PP, 235, 286-90.
Davidson, J.F. (1988). «Homer and Sophocles’Electra». BICS, 35, 45-72.
Davidson, J.F. (1991a). «Starting a choral ode: some Sophoclean techniques». Prudentia, 

23, 31-44. 
Davidson, J.F. (1991b). «Oh Brotherly Head: Sophocles, Electra 1164 and Related 

Matters». QUCC, n.s. 28, 87-96.
Davidson, J.F. (1994). «Sophocles and the Odyssey». Mnemosyne, 47, 375-9.



Bibliografia

Lexis Supplementi | Supplements 20 325
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Davidson, J.F. (1995). «Homer and Sophocles’ Philoctetes». Griffiths, A. (ed.), Stage 
Directions: Essays in Ancient Drama in Honour of E.W. Handley. London: Institute 
of Classical Studies, 25-35.

Davidson, J.F. (1997). «Homer and the Sophoclean Prophet Motif». Eranos, 95, 57-61.
Davidson, J.F. (2002). «Arrival at the Cave: The Odyssey and Greek Drama». WS, 115, 

45-57.
Davidson, J.F. (2003). «Sophocles’ Trachiniae and the Odyssey». Athenaeum, 91, 517-23.
Davidson, J.F. (2006). «Sophocles and Homer. Some Issues of Vocabulary». de Jong, 

I.J.F.; Rijksbaron, A. (eds), Sophocles and the Greek Language. Aspects of Diction, 
Syntax and Pragmatics. Leiden: Brill, 25-38.

Davidson, J.F. (2012). «The Homer of Tragedy: Epic Sources and Models in Sophocles». 
Markantonatos, A. (ed.), Brill’s Companion to Sophocles. Leiden; Boston: Brill, 
245-61.

Davidson, J.F. (2014). «Another Link Between Sophocles and Homer? A Speculative 
Note». Athenaeum, 102, 213-16.

Davidson, J.F. (2015). Soundings of Hellas. Wellington; Aotearoa: Steele Roberts.
Davies, M. (1991). Sophocles, Trachiniae, with Introduction and Commentary. Oxford: 

Oxford University Press.
Davies, M.; Finglass, P.J. (2014). Stesichorus. The Poems. Edited with Introduction, 

Translation and Commentary. Cambridge: Cambridge University Press.
Dawe, R.D. (1973). Studies on the Text of Sophocles. Vol. 1, The Manuscripts and the 

Text. Leiden: Brill.
Dee, J.H. (1994). The Epithetic Phrases for the Homeric Gods (Epitheta deorum apud 

Homerum). A Repertory of the Descriptive Expressions for the Divinities of the Iliad 
and the Odyssey. New York: Garland.

Deforge, B. (1986). Eschyle, poète cosmique. Paris: Les Belles Lettres.
De Falco, V. (1928). La tecnica corale di Sofocle. Napoli: Sangiovanni.
de Jong, I.J.F. (2001). A Narratological Commentary on the Odyssey. Cambridge: 

Cambridge University Press.
de Jong, I.J.F. (2012). Homer, Iliad. Book XXII. Cambridge: Cambridge University Press.
de Jong, I.J.F. (2016). «Homer: the first tragedian». G&R, 63, 149-62.
de Jong, I.J.F.; Rijksbaron, A. (eds) (2006). Sophocles and the Greek Language. Leiden; 

Boston: Brill.
De Sanctis, D. (2012). «La Helenes apaitesis attraverso epica, lirica, tragedia». 

Prometheus, n.s. 1, 35-59.
De Sanctis, D. (2021). «Soph. fr. 945 R.2: ombre e peso vano per la terra». Eikasmos, 

32, 105-26.
Del Corno, D. (1998). I narcisi di Colono. Drammaturgia del mito nella tragedia greca. 

Milano: Mondadori.
Del Corno, D. (2005). Euripidaristofanizein. Scritti sul teatro greco. Napoli: D’Auria.
De Martino, E. (1958). Morte e pianto rituale nel mondo antico. Dal lamento pagano al 

pianto di Maria. Torino: Einaudi.
De Martino, F. (2003). «Sofocle ‘stravagante’». Sommerstein, A.H. (ed.), Shards from 

Kolonos: Studies in Sophoclean Fragments. Bari: Edipuglia, 435-64.
Demont, P. (2000). «Remarques sur la folie d’Aiax». Galy, J-M.; Guelfucci, M-R. (éds), 

L’homme grec face à la nature e face à lui-même. Hommage à Antoine Thivel. Nice: 
Publications de la Faculté des lettres de Nice, 140‑56.

Demont, P. (2020). «La bâtardise dans l’Ajax de Sophocle». Cariou, M.; Marquis, E. (éds), 
Ἀντιγράψαι τῇ γραφῇ. Mélanges de littérature antique en l’honneur d’Alain Billault. 
Lyon: Publications de l’Université Jean Moulin Lyon 3, 77-91.



Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 326
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Demont, P. (2022). Sophocle. Aïas, Ajax. Text établi par Alphonse Dain, revu par Jean 
Irigoin, puis par Paul Demont. Introduction, traduction et commentaire par Paul 
Demont. Paris: Les Belles Lettres.

Demont, P. (2023). «Aïas/Ajax de Pindare à Sophocle, ou la mise en scène d’un héros 
athénien ‘tragique’». REG, 136, 53-72.

Denham, A. (2012). Plato on Art and Beauty. New York: Routledge.
Denniston, J.D. (19542). The Greek Particles. Oxford: Oxford University Press.
Derderian, K. (2001). Leaving Words to Remember. Greek Mourning and the Advent of 

Literacy. Leiden: Brill.
de Marco, V. (1937). De scholiis in Sophoclis tragoedias veteribus. Roma: Bretschneider.
de Romilly, J. (1976). Sophocle, Ajax. Èdition, introduction et commentaire par un 

groupe de normaliens sous la direction de J. de Romilly. Paris: P.U.F.
de Romilly, J. (1986). «D’Homère à la tragédie: le témoignage des images». WS, 20, 

27-38.
Destrée, P.; Hermann, F.G. (eds) (2011). Plato and the Poets. Leiden: Brill.
Di Benedetto, V. (1979). «Da Odisseo a Edipo. Soph. O.C. 1231». RFIC, 107, 15-22.
Di Benedetto, V. (1983). Sofocle. Firenze: La Nuova Italia.
Di Benedetto, V. (1994). Nel laboratorio di Omero. Torino: Einaudi.
Di Benedetto, V. (2000). «Ricordo di Eduard Fraenkel». ASNP, s.4 5, 1-20
Di Benedetto, V. (2010). Omero, Odissea. Introduzione, commento e cura di V. Di 

Benedetto. Trad. di V. Di Benedetto e P. Fabrini. Milano: Mondadori.
D’Ippolito, G. (1995). «Intertestualità in antichistica». Lexis, 13, 69-116.
DuBois, P. (2012). «Achilles, Psammenitus, and Antigone. Forgiveness in Homer and 

Beyond». Griswold, C.L.; Konstan, D. (eds), Ancient Forgiveness: Classical, Judaic, 
and Christian. Cambridge: Cambridge University Press, 31-47.

Earp, F.R. (1944). The Style of Sophocles. Cambridge: Cambridge University Press.
Easterling, P.E. (1967). «Sophocles’ Ajax. Collations of the Manuscripts G, R, and Q». 

CQ, 17, 52-79.
Easterling, P.E. (1968). «Sophocles, Trachiniae». BICS 15, 58-69.
Easterling, P.E. (1977). «Character in Sophocles». G&R, 24, 121-9.
Easterlin, P.E. (1979). «Fraenkel’s Seminars on Sophocles». Recensione a Fraenkel 

1977, CR, 29, 10-11.
Easterling, P.E. (1984). «The tragic Homer». BICS, 31, 1-8.
Easterling, P.E. (1985). «Anachronism in Greek Tragedy». JHS, 105, 1-10.
Easterling, P.E. (1987). «Notes on tragedy and epic». Rodley, L. (ed.), Papers given at a 

Colloquium on Greek Drama in Honour of R.P. Winnington-Ingram. London: Institute 
of Classical Studies, 52-62.

Easterling, P.E. (1988). «Tragedy and Ritual. ‘Cry ‘Woe, woe’, but may the good 
prevail!’». Méti, 3, 87-109.

Easterling, P.E. (1997). «Constructing the Heroic». Pelling, C. (ed.), Greek Tragedy and 
the Historian. Oxford: Oxford University Press, 21-37.

Easterling, P.E. (1999). «Plain Words in Sophocles». Griffin, J. (ed.), Sophocles Revisited. 
Essays Presented to Sir Hugh Lloyd-Jones. Oxford: Oxford University Press, 95-107.

Edmunds, L. (1995). «Intertextuality today». Citti, V. (a cura di), Atti del convegno 
internazionale ‘Intertestualità’: il ‘dialogo’ fra testi nelle letterature classiche 
(Cagliari 24-26 novembre 1994). Amsterdam: Rodopi, 3-22 [ = Lexis, 13, 3-22].

Edwards, M.W. (1987). Homer: Poet of the Iliad. Baltimore; London: Johns Hopkins 
University Press.

Edwards, M.W. (1991). The Iliad. A Commentary. General Editor G.S. Kirk. Vol. 5, Books 
17-20. Cambridge: Cambridge University Press.



Bibliografia

Lexis Supplementi | Supplements 20 327
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Ellendt, F. (1872). Lexicon Sophocleum, composuit F. Ellendt, Regimontii Prussorum 
1835, editio altera emendata curavit H. Genthe. [Rist. Hildesheim: Olms, 1965].

Else, G.F. (1965). The Origin and Form of Greek Tragedy. Cambridge (MA): Harvard 
University Press.

Encinas Reguero, M. del C. (2018). «Sophocles’ Ajax and its Double Agon in Light of 
Intertextual Relations». Hermes, 146, 415-31.

Esposito Vulgo Gigante, G. (1980-81). «Sofocle φιλόμηρος. Una rilettura delle 
testimonianze antiche». AFLN, 23, 5-15.

Esposito, S. (1997). «The Third Stasimon of Sophocles’ Trachiniae». CW, 91, 21-38.
Fantuzzi, M.; Tsagalis, C. (2015). The Greek Epic Cycle and its Ancient Reception. A 

Companion. Cambridge: Cambridge University Press.
Fanucchi, S. (2016). «L’Inno Omerico a Ermes (IV) e il dramma satiresco Ichneutae di 

Sofocle». Di Donato, R. (a cura di), Comincio a cantare. Contributo sullo studio degli 
Inni Omerici. Pisa: ETS. 

Farmer, M.S. (1998). «Sophocles’ Ajax and Homer’s Hector: Two Soliloquies». BICS, 
23, 19-45.

Fartzoff, M. (2006). «Le vocabulaire de la distinction dans les tragédies conservées 
d’Eschyle et de Sophocle». Ktèma, 31, 359-74.

Faulkner, A. (2008). The Homeric Hymn to Aphrodite. Introduction, Text and Commentary. 
Oxford: Oxford University Press.

Fenik, B. (1968). Typical Battle Scenes in the Iliad. Studies in the Narrative Techniques 
of Homeric Battle Description. Wiesbaden: Harrassowitz.

Ferrari, F. (1974). Sofocle. Aiace. Commento di F. Ferrari. Torino: Loescher. 
Ferrari, F. (1983). Ricerche sul testo di Sofocle. Pisa: Edizioni ETS.
Ferrari, F. (1988). «Sofocle omericissimo: Trachinie 144-146». RFIC, 116, 167-73.
Ferrari, F. (2000). «Sofocle, Edipo re 892-893 e 906-907». Prometheus, 26(3), 201-4.
Finan, T. (1979). «Total Tragedy and Homer’s Iliad». The Maynooth Review, 5, 71-83.
Finglass, P.J. (2007). Sophocles, Electra, edited with Introduction and Commentary. 

Cambridge: Cambridge University Press.
Finglass, P.J. (2011). Sophocles. Ajax. Cambridge: Cambridge University Press.
Finglas, P.J. (2018). Sophocles. Oedipus the King. Cambridge: Cabridge University 

Press.
Finglass, P.J. (2020). «Phaedra Between Homer and Sophocles: The Stesichorean 

Connexion». Cecconi, P.; Tornau, C. (eds), Städte und Stadtstaaten zwischen Mythos, 
Literatur und Propaganda. Berlin; Boston: De Gruyter, 181-90.

Finglass, P.J. (2022). «Narrating Pity in Greek Epic, Lyric, Tragedy, and Beyond». De 
Bakker, M.; Van den Berg, B.; Klooster, J. (eds), Emotions and Narrative in Ancient 
Literature and Beyond. Studies in Honour of Irene de Jong. Leiden; Boston (MA): 
Brill, 181-96.

Finkelberg, M. (1995). «Sophocles’ Tr. 634-639 and Herodotus». Mnemosyne, 48(2), 
146-52.

Finkelberg, M. (ed.) (2011). The Homer Encyclopedia. 3 vols. Chichester: Wiley-Blackwell. 
Foley, J.M. (1991). Immanent Art: From Structure to Meaning in Traditional Oral Epic. 

Bloomington (IN): Indiana University Press.
Foley, J.M. (1999). Homer’s Traditional Art. University Park: Penn State University 

Press.
Fögen, T. (ed.) (2009). Tears in the Graeco-Roman World. Berlin; New York: De Gruyter.
Föllinger, S. (2009). «Tears and Crying in Archaic Greek Poetry (especially Homer)». 

Fögen, T. (ed.), Tears in the Graeco-Roman World. Berlin; New York: De Gruyter, 
17-36.



Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 328
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Ford, A. (2003). «From Letters to Literature: Reading the ‘Song Culture’ of Classical 
Greece». Yunis, H. (ed.), Written Texts and the Rise of Literate Culture in Ancient 
Greece. Cambridge: Cambridge University Press, 15-37.

Fornaro, S. (2017). «Sorelle dolorose dall’Iliade all’Antigone». Cao, C.; Guglielmi, M. 
(a cura di), Sorelle e sorellanza nella letteratura e nelle arti. Firenze: Franco Cesati 
Editore, 43-67.

Fornaro, S. (2018). «L’Iliade sacra di Cristina Campo e Simone Weil». Levia Gravia, 20, 
89-106.

Fornaro, S. (2020). «Un doloroso amore: la giustizia per i morti dall’Iliade all’Antigone». 
Camerotto, A.; Pontani, F.M. (a cura di), Dike. Ovvero della giustizia tra l’Olimpo e la 
Terra. Milano: Mimesis, 35-48. Classici contro 15.

Fornaro, S. (2024). «Le ambiguità dell’umanesimo nel ‘Sofocle’ di Heinrich Weinstock 
(1880-1960) tra nazismo e secondo dopoguerra». ὅρµος - Ricerche di Storia Antica, 
n.s. 16, 434-59.

Fowler, R.L. (1987). The Nature of Early Greek Lyric. Three Preliminary Studies. Toronto: 
University of Toronto Press.

Fowler, R.L. (1999). «Three Places of the Trachiniae». Griffin, J. (ed.), Sophocles 
Revisited. Essays Presented to Sir Hugh Lloyd-Jones. Oxford: Oxford University 
Press, 161-75.

Fowler, R.L. (2013). Early Greek Mythography. Vol. 2, Commentary. Oxford: Oxford 
University Press.

Fraenkel, E. (1950). Aeschylus. Agamemnon. 3 vols. Oxford: Clarendon Press
Fraenkel, E. (1977). Due seminari romani di Eduard Fraenkel. Aiace e Filottete di Sofocle. 

Roma: Edizioni di Storia e Letteratura.
Fraenkel, E. (2009²). Pindaro Sofocle Terenzio Catullo Petronio: corsi seminariali di 

Eduard Fraenkel. Edizione accresciuta con Aristofane e Plauto, a cura di R. Roncali, 
prefazione di C.F. Russo. Roma: Edizioni di Storia e Letteratura.

Franco, C. (1988). «La competenza del destinatario nella parodia tragica aristofanea». 
Corsini, E. (a cura di), La polis e il suo teatro, vol. 2. Padova: Programma, 213-32.

Fries, A. (2014). Pseudo-Euripides ‘Rhesus’. Edited with Introduction and Commentary. 
Berlin; Boston: De Gruyter.

Gagliardi, P. (2007). I due volti della gloria. I lamenti funebri omerici tra poesia e 
antropologia. Bari: Levante.

Gangutia Elícegui, E. (2000). «Los Timpanistas de Sófocles y la poesía anterior». 
Alganza Roldán, M.; Camacho Rojo, J.M.; Fuentes González, P.P.; Villena Ponsoda, 
M. (eds), Ἐπιείκεια: studia Graeca in memoriam Jesús Lens Tuero: homenaje al 
Profesor Jesús Lens Tuero. Granada: Athos-Pérgamos, 113-19.

Gardiner, C.P. (1987). The Sophoclean Chorus. A Study of Character and Function. Iowa 
City: University of Iowa Press.

Garland, R. (2004). Surviving Greek Tragedy. London: Duckworth.
Garner, R. (1990). From Homer to Tragedy. The Art of Allusion in Greek Poetry. London; 

New York: Routledge.
Garner, R.S. (2005). «Epic and Other Genres in the Ancient Greek World». Foley, J.M 

(ed.), A Companion to Ancient Epic. Malden: Oxford: Oxford University Press, 386-96.
Garvie, A.F. (1998). Sophocles. Ajax. Edited with Introduction, Translation and 

Commentary. Warminster: Aris & Phillips.
Gellie, G.H. (1972). Sophocles. A Reading. Carlton: Melbourne University Press.
Gentili, B. (1995). Pindaro, Le Pitiche. A cura di B. Gentili, P. Angeli Bernardini, E. 

Cingano, P. Giannini. Milano: Mondadori.
Gentili, B. (2006). Poesia e pubblico nella Grecia antica. Da Omero al V secolo. Edizione 

aggiornata. Milano: Bompiani [Bari, 1984].



Bibliografia

Lexis Supplementi | Supplements 20 329
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Giaccardi, G. (2019). «L’Ifigenia sofoclea: analisi delle fonti e ricostruzione 
della trama drammatica». Frammenti Sulla Scena, 17-47. https://doi.
org/10.13135/2612-3908/3247.

Gigon, O. (1953). Kommentar zum ersten Buch von Xenophons Memorabilien. Basel: 
Schwabe.

Gill, C. (1995). Greek Thought. Oxford: Oxford University Press.
Golder, H. (1990). «Sophocles’ Ajax: Beyond the Shadow of Time». Arion, 1, 9-34.
Goldhill, S. (1986). Reading Greek Tragedy. Cambridge: Cambridge University Press.
Goldhill, S. (1997). «The Language of Tragedy: Rhetoric and Communication». 

Easterling, P.E. (ed.), The Cambridge Companion to Greek Tragedy. Cambridge: 
Cambridge University Press, 127-50.

Goldhill, S. (2012). Sophocles and the Language of Tragedy. Oxford: Oxford University 
Press.

Gould, J. (1983). «Homeric Epic and the Tragic Moment». Winnifrith, T.; Murray, P.; 
Gransden, K.W. (eds), Aspects of the Epic. London: Routledge, 32-45.

Grandolini, S. (2002). «Colpa, peste e contestazione politica: dal mito alla storia». 
GIF, 54, 177-95.

Gray, D.H.F. (1954). «Metal-Working in Homer». JHS, 74, 1-15.
Graz, L. (1965). Le feu dans l’Iliade et l’Odyssée. ΠΥΡ, champ d’emploi et signification. 

Paris: Les Belles Lettres.
Graziosi, B.; Haubold, J. (2005). Homer: The Resonance of Epic. London: Routledge.
Graziosi, B.; Haubold, J. (2009). «Greek Lyric and Early Greek Literary History». 

Budelmann, F. (ed.), The Cambridge Companion to Greek Lyric. Cambridge: 
Cambridge University Press, 95-113.

Graziosi, B.; Haubold, J. (2010). Homer, Iliad. Book VI. Edited by B. Graziosi and J. 
Haubold. Cambridge: Cambridge University Press.

Greco, A. (2002). «Aiace Telamonio e Teucro: le tecniche di combattimento nella Grecia 
micenea dell’età delle tombe a fossa». Montanari, F. (a cura di), Omero tremila anni 
dopo = Atti del Congresso di Genova (6-8 luglio 2000). Roma: Edizioni dell’Ateneo, 
561-78.

Gregory, J. (2017). «Sophocles’ Ajax and his Homeric Prototypes». Fountoulakis, A.; 
Markantonatos, A.; Vasilaros, G. (eds), Theatre World Critical Perspectives on Greek 
Tragedy and Comedy. Studies in Honour of Georgia Xanthakis-Karamanos. Berlin; 
Boston: De Gruyter, 137-56.

Gregory, J. (2023). «The Education of Deianeira in Sophocles’s Trachiniae». Mitsis, 
P.; Pichugina, V.; Reid, H.L. (eds), Paideia on Stage. Siracusa: Parnassos Press – 
Fonte Aretusa.

Griffin, J. (1977). «The Epic Cycle and the Uniqueness of Homer». JHS, 107, 39-53.
Griffin, J. (1980). Homer on Life and Death. Oxford: Oxford University Press.
Griffin, J. (1998). «The Social Function of Attic Tragedy». CQ, n.s. 48, 39-61.
Griffin, J.; Hammond, M. (1982). «Critical Appreciations VI: Homer, Iliad 1.1-52». G&R, 

29, 126-42.
Griffith, M. (1999). Sophocles, Antigone. Edited by M. Griffith. Cambridge: Cambridge 

University Press.
Grossmann, G. (1968). «Das Lachen des Aias». MH, 25, 65-85.
Guidorizzi, G. (2008). Sofocle, Edipo a Colono. Introduzione e commento di G. 

Guidorizzi, testo critico a cura di G. Avezzù, trad. di G. Cerri. Milano: Mondadori.
Hahnemann, C. (2012). «Sophoclean Fragments». Ormand 2012, 169-84.
Hainsworth, J.B. (1968). The Flexibility of the Homeric Formula. Oxford: Oxford 

University Press.

https://doi.org/10.13135/2612-3908/3247
https://doi.org/10.13135/2612-3908/3247


Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 330
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Hainsworth, J.B. (1993). The Iliad. A Commentary. General Editor G.S. Kirk. Vol. 3, Books 
9-12. Cambridge: Cambridge University Press.

Hainsworth, B. (2007). Omero. Odissea. Vol. 2, Libri V-VIII. Introduzione, testo e 
commento a cura di B. Hainsworth. Trad. di G.A. Privitera. Milano: Mondadori.

Hall, E. (1997). «The Sociology of Athenian Tragedy». Easterling, P.E. (ed.), The 
Cambridge Companion to Greek Tragedy. Cambridge: Cambridge University Press, 
93-126.

Hall, E. (2009). «Deianeira Deliberates: Precipitate Decision-Making in Trachiniae». 
Goldhill, S.; Hall, E. (eds), Sophocles and the Greek Tragic Tradition. Cambridge: 
Cambridge University Press, 69-96.

Hall, E. (2024). Facing Down the Furies. Suicide, the Ancient Greeks, and Me. New Haven 
(CT): Yale University Press.

Hall, E. (2025). Sophocles. A Very Short Introduction. Oxford: Oxford University Press.
Halliwell, S. (1996). «Plato’s Repudiation of the Tragic». Silk, M.S. (ed.), Tragedy and 

the Tragic. Greek Theatre and Beyond. Oxford: Oxford University Press, 332-49.
Halliwell, S. (2002). The Aesthetics of Mimesis. Ancient Texts and Modern Problems. 

Princeton: Princeton University Press.
Halleran, M.R. (2005). «Tragedy in Performance». Bushnell, R. (ed.), A Companion to 

Tragedy. Oxford; Malden (MA): Blackwell, 198-213.
Harris, W.V. (1989). Ancient Literacy. Cambridge (MA): Harvard University Press.
Havelock, E.A. (1963). Preface to Plato. Oxford: Oxford University Press.
Havelock, E.A. (1985). «The Oral Composition of Greek Drama». Gentili, B.; Paioni, G. 

(a cura di), Oralità: cultura, letteratura, discorso = Atti del convegno internazionale 
(Urbino, 21-25 luglio 1980). Roma: Bulzoni, 713-65.

Heath, M. (1987). The Poetics of Greek Tragedy. London: Duckworth.
Heath, M.; Okell, E. (2007). «Sophocles’ Ajax: Expect the Unexpected». CQ, n.s. 57, 

363-80.
Hemmerling, J. (1868). Sophocles quo iure Homeri imitator dicatur. Cologne: 

Westermann.
Henrichs, A. (1993). «The Tomb of Aias and the Prospect of Hero Cult in Sophokles». 

CA, 12, 165-80.
Henry, W.B. (2005). Pindar’s Nemeans: a Selection. Edition and Commentary. München: 

C.H. Beck.
Herington, J. (1985). Poetry into Drama. Early Tragedy and the Greek Poetic Tradition. 

Berkeley; Los Angeles: University of California Press.
Hernández Muñoz, N. (2014). «Comunicación y conflicto familiar en Las Traquinias». 

Tycho, 2, 53-69. 
Hernán-Pérez Guijarro, M. del P. (2007). «Ulises, el enemigo amigo». Fortunatae, 18, 

49-60.
Hesk, J. (2003). Sophocles. Ajax. London: Bloomsbury.
Heubeck, A. (2007). Omero, Odissea. Vol. 3, Libri IX-XII. Introduzione, testo e commento 

a cura di A. Heubeck. Trad. di G.A. Privitera. Con appendice a cura di M. Cantilena. 
Milano: Mondadori.

Hinds, S. (1998). Allusion and Intertext. Dynamics of Appropriation in Roman Poetry. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Hoekstra, A. (2007). Omero, Odissea. Volume IV. Libri XIII-XIV. Introduzione, testo e 
commento a cura di A. Hoekstra. Trad. di G.A. Privitera. Settima edizione rinnovata 
con un’appendice a cura di M. Cantilena. Milano: Mondadori.

Hoey, T.F. (1972). «Sun symbolism in the Parodos of the Trachiniae». Arethusa, 5, 
133-54.



Bibliografia

Lexis Supplementi | Supplements 20 331
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Hof, S. (2022). Multiperspektivität und dramatische Wirkung in der sophokleischen 
Tragödie. Tübingen: Narr.

Hoffmann, O.; Debrunner, A.; Scherer, A. (1969). Storia della lingua greca. Vol. 1, Fino 
alla fine dell’epoca classica. Napoli: Liguori.

Holt, P. (1981). «Disease, Desire, and Deianeira. A Note on the Symbolism of the 
Trachiniae». Helios, 8(2), 63-73.

Holt, P. (1987). «Light in Sophokles’ Trachiniai». ClAnt, 6(2), 205-17.
Holt, P. (1992). «Ajax’s burial in Early Greek Epic». AJP, 113, 319-31.
Hooker, J.T. (1987). «Homeric φίλος». Glotta, 65, 44-65.
Hubbard, T.K. (2003). «The Architecture of Sophocles’ Ajax». Hermes, 131(2), 158-71.
Hutchinson, G.O. (1985). Aeschylus, Septem contra Thebas. Edited with Introduction 

and Commentary. Oxford: Oxford University Press.
Hutchinson, G.O. (2001). Greek Lyric Poetry. A Commentary on Selected Larger Pieces. 

Oxford: Oxford University Press.
Italie, G. (1964). Index Aeschyleus. Composuit G. Italie. Editio altera correcta et aucta 

curavit S.L. Radt. Leiden: Brill.
Jachmann, G. (1958). Der homerische Schiffskatalog und die Ilias. Köln: West-deutsche 

Verlag.
Janko, R. (1994). The Iliad. A Commentary. General Editor G.S. Kirk. Vol. 4, Books 13-

16. Cambridge: Cambridge University Press.
Jebb, R.C. (1892). Sophocles, The Plays and Fragments. With Critical Notes, 

Commentary, and Translation in English Prose, by R.C. Jebb. Part V: The Trachiniae. 
Introduction by B. Goward, General Editor P.E. Easterling. Cambridge: Cambridge 
University Press. Rist. London: Bristol Classical Press, 2004. 

Jebb, R.C. (1896). Sophocles, The Plays and Fragments. With Critical Notes, 
Commentary, and Translation in English Prose, by R.C. Jebb. Part VII: The Ajax, 
Introduction by J. March, General Editor P.E. Easterling Rist. London: Bristol 
Classical Press, 2004.

Jiménez Justicia, L. (2016). «Ecos épicos en el drama satírico de Esquilo y Sófocles de 
temática pastoril». Ágora, 18, 33-57.

Jones, G.S. (2010-11). «Perikles and the Sexual Politics of Hermippos’ Moirai: A New 
Interpretation of fr. 47». CJ, 106, 273-93.

Jouan, F. (1966). Euripide et les légendes des Chants cypriens. Des origines de la guerre 
de Troie à l’Iliade. Paris: Les Belles Lettres.

Jouan, F. (1987). «Ajax, d’Homère à Sophocle». L’Information littéraire, 39, 67-73.
Jouan, F. (1990). «Arès à Thèbes dans la tragédie attique». Mactoux, M.M.; Geny, E. 

(éds), Mélanges Pierre Lévêque. Vol. 4, Religion. Paris: Les Belles Lettres, 221-39.
Jouanna, J. (2007). Sophocle. Paris: Les Belles Lettres.
Judet de La Combe, P. (1995). «Sur la reprise d’Homère par Eschyle». Citti, V. (a cura 

di), Il ‘dialogo’ fra testi nelle letterature classiche = Atti del convegno internazionale 
intertestualità (Cagliari, 24-26 novembre 1994) [= Lexis, 13, 129-44].

Judet de La Combe, P. (2002). «Notes pour une lecture du Philoctète de Sophocle». Lexis, 
20, 13-24. 

Judet de La Combe, P. (2013). «La crise selon l’Iliade». Mètis, n.s. 11, 327-56.
Judet de La Combe, P. (2020). «Qu’est-ce qu’une société selon l’Iliade? Éléments de 

réflexion». Dialogues d’histoire ancienne, 46(2), 19-50.
Kaibel, G. (1896). Sophokles, Elektra. Erklärt von G. Kaibel. Leipzig: Teubner.
Kakridis, J.T. (1971). Homer Revisited. Lund: Gleerup.
Kamerbeek, J.C. (1963). The Plays of Sophocles. Part I: The Ajax. Leiden: Brill.
Kaczko, S. (2002). «‘ἡμῖν, ἥμιν, ἧμιν da Omero a Sofocle: problemi linguistici e 

editoriali». RFIC, 130, 257-98.



Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 332
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Kaczko, S. (2016). «La tragedia». Cassio, A.C. (a cura di), Storia delle lingue letterarie 
greche. Firenze: Le Monnier, 307-19.

Kapsomenos, S.G. (1963). Sophokles’ Trachinierinnen und ihr Vorbild. Athen: Verlag der 
Griechischen Gesellschaft.

Karakantza, E.D. (2010). «Eating from the Tables of Others: Sophocles’ Ajax and the 
Greek Epic Cycle». Classics@, 6, 2010.

Kazantzakis, N. (2012). The Selected Letters of Nikos Kazantzakis. Edited and translated 
by Peter Bien. Princeton; Oxford: Princeton University Press. 

Kelly, A. (2007). A Referential Commentary and Lexicon to Iliad VIII. Oxford: Oxford 
University Press.

Kelly, A. (2012). «The Mourning of Thetis: ‘Allusion’ and the Future in the Iliad». 
Montanari, F.; Rengakos, A.; Tsagalis, C.C. (eds), Homeric Contexts: Neoanalysis 
and the Interpretation of Oral Poetry. Berlin; Boston: De Gruyter, 221-65.

Kelly, A. (2015). «Stesichorus’ Homer». Finglass, P.J.; Kelly, A. (eds), Stesichorus in 
Context. Cambridge: Cambridge University Press, 21-44.

Kircher, N. (2018). Tragik bei Homer und Vergil. Heidelberg: Winter.
Kirk, G.S. (1962). The Songs of Homer. Cambridge: Cambridge University Press.
Kirk, G.S. (1985). The Iliad. A Commentary. General Editor G.S. Kirk. Vol. 1. Books 1-4. 

Cambridge: Cambridge University Press.
Kirk, G.S. (1990). The Iliad. A Commentary. General Editor G.S. Kirk. Vol. 2. Books 5-8. 

Cambridge: Cambridge University Press.
Kirkwood, G.M. (1958). A study of Sophoclean Drama. Ithaca: Cornell University Press.
Kirkwood, G.M. (1965). «Homer and Sophocles’ Ajax». Anderson, M.J. (ed.), Classical 

Drama and its Influence. Essays presented to H.D.F. Kitto. London: Routledge, 
51-70.

Kitto, H.D.F. (1961). Greek Tragedy. A Literary Study. London; New York: Routledge.
Kitzinger, R. (2012). «Sophoclean Choruses». Markantonatos, A. (ed.), Brill Companion 

to Sophocles. Leiden; Boston: Brill, 385-407.
Knox, B.M.W. (1961). «The Ajax of Sophocles». HSCP, 65, 1-37. Rist. Knox 1979, 125-60. 
Knox, B.M.W. (1979). Word and Action. Essays on the Ancient Theater. Baltimore; 

London: Johns Hopkins University Pres.
Knox, B.M.W (1985). The Heroic Temper. Studies in Sophoclean Tragedy. Berkeley; Los 

Angeles: University of California Press.
Konstan, D. (2001). Pity Transformed. London: Duckworth.
Korzeniewski, D. (1998). Metrica greca. Trad. it. Palermo: Palumbo [Darmstadt 1968].
Kott, J. (2005). Divorare gli dei. Un’interpretazione della tragedia greca. Milano: 

Mondadori. Ed. orig.: London: Methuen, 1974.
Kraias, G. (2011). Epische Szenen in tragischem Kontext. Untersuchung zu den Homer-

Bezügen bei Aischylos. Bern; Frankfurt: Peter Lang.
Kranz, W. (1933). Stasimon. Untersuchungen zu Form und Gehalt der griechischen 

Tragödie. Berlin: Weidmann.
Kratzer, E. (2013). «A Hero’s Welcome: Homecoming and Transition in the Trachiniae». 

TAPA, 143(1), 23-63.
Kraus, C.S. (1991). «Λόγος μὲν ἔστ’ ἀρχαῖος: Stories and Story-Telling in Sophocles’ 

Trachiniae». TAPA, 121, 75-98.
Krieter-Spiro, M. (2009). Homers Ilias. Gesamtkommentar. Bd. 3. Dritter Gesang (Γ). 

Faszikel 2. Kommentar. Berlin; New York: De Gruyter.
Krieter-Spiro, M. (2015). Homers Ilias. Gesamtkommentar. Bd. 10. Vierzehnter Gesang 

(Ξ). Faszikel 2. Kommentar. Berlin; New York: De Gruyter.
Kugler, L.G.E. (1905). De Sophoclis quae vocantur abusionibus. Göttingen: Vandenhoeck 

& Ruprecht.



Bibliografia

Lexis Supplementi | Supplements 20 333
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Kyriakou, P. (2011). The Past in Aeschylus and Sophocles. Berlin; Boston: De Gruyter.
Lada, I. (1996). «Emotion and Meaning in Tragic Performance». Silk, M.S. (ed.), Tragedy 

and the Tragic. Greek Theatre and Beyond. Oxford: Oxford University Press, 397-413.
Lamari. A.A. (2020). «Sharp Objects: Metalepsis and the Madness of Ajax». Rengakos, 

A.; Finglass, P.; Zimmermann, B. (eds). More than Homer Knew. Studies on Homer 
and His Acneint Commentators. Berlin; Boston: De Gruyter, 441-61.

Lamberton, R. (1997). «Homer in Antiquity». Morris, I.; Powell, B.B. (eds), A New 
Companion to Homer. Leiden; New York; Köln: Brill, 33-54.

Lange, K. (2002). Euripides und Homer. Untersuchungen zur Homernachwirkung in 
Elektra, Iphigenie im Taurerland, Helena, Orestes, und Kyklops. Stuttgart: Teubner.

Lanza, D. (1976). «Alla ricerca del tragico». Belfagor, 31, 33-64.
Lanza, D. (1987). Aristotele. Poetica. Introduzione, traduzione e note di D. Lanza. 

Milano: Rizzoli. 
Lanza, D. (1996). «La tragedia e il tragico». Settis, S. (a cura di), I Greci: storia, cultura, 

arte, società. Vol. 1, Noi e i Greci. Torino: Einaudi, 469-505.
Lanza, D. (1997). La disciplina dell’emozione. Un’introduzione alla tragedia greca. 

Milano: Mondadori.
Lawrence, S.E. (1978). «The Dramatic Epistemology of Sophocles’ Trachiniae». 

Phoenix, 32(4), 288-304.
Lawrence, S.E. (2005). «Ancient Ethics, the Heroic Code, and the Morality of Sophocles’ 

Ajax». G&R, 52, 18-33. 
Lawrence, S. (2013). Moral Awareness in Greek Tragedy. Oxford: Oxford University 

Press.
Leaf, W. (1900). Homer, The Iliad. Edited with Apparatus Criticus, Prolegomena, Notes 

and Appendices by W. Leaf. Vol. 1. Books 1-12. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Lebeau, A. (1998). «Le camp des Grecs en Troade dans la tragédie grecque». Jouanna, 
J. (éd.), Le théâtre grec antique: la tragédie. Actes du 8ème colloque de la Villa 
Kérylos à Beaulieu-sur-Mer les 3 & 4 octobre 1997. Paris: Les Belles Lettres.

Lechner, M. (1859). De Sophocle poeta Ὁμηρικωτάτῳ. Erlangen: Palm.
Lefkowitz, M.R. (2012). The Lives of the Greek Poets. London: Routledge.
Lehnus, L. (1978). L’inno a Pan di Pindaro. Milano: Ricciardi.
Lejeune, M. (1982). Phonétique historique du mycénien et du grec ancien. Paris: 

Klincksieck.
Lesky, A. (1972). Die tragische Dichtung der Hellenen. Dritte, völlig neuarbeitete und 

erweiterte Auflage. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Létoublon, F. (1990). «Sophocle entre Homère et Héliodore». L’Information littéraire, 

42, 3-6.
Levaniouk, O. (2000). «Aithôn, Aithon, and Odysseus». HSCP, 100, 25-51.
Levine, D.B. (2003). «Sophocles’ Philoctetes and Odyssey 9: Odysseus versus the cave 

man». Scholia, n.s. 12, 3-26.
Levett, B.M. (2004). Sophocles. Women of Trachis. London: Bloomsbury.
Levett, B. (2019). «Odysseus and Empathy». Stuttard, D. (ed.), Looking at Ajax. London: 

Bloomsbury, 141-50.
Liapis, V. (2006). «Intertextuality as Irony: Heracles in Epic and in Sophocles». G&R, 

53, 48-59.
Liapis, V. (2017). «Rhesus». McClure, L.K. (ed.), A Companion to Euripides. Chichester: 

Wiley-Blackwell, 334-46.
Lloyd-Jones, H. (1963). Aeschylus. Vol. 2, Agamemnon, Libation-bearers, Eumenides, 

Fragments. With an English Translation by H.W. Smyth. Appendix and Addendum 
by H. Lloyd-Jones. Cambridge (MA): Harvard University Press.



Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 334
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Lloyd-Jones, H. (1982). «Colin William Macleod (26. 6. 43-17. 12. 81)». Gnomon, 54(4), 
413-15.

Lloyd-Jones, H. (1983). Recensione a Moorhouse 1982. CR, 33, 171-3.
Lloyd-Jones, H. (1994). Sophocles, I: Ajax, Electra, Oedipus Tyrannus, II: Antigone, The 

Women of Trachis, Philoctetes, Oedipus at Colonus. Edited and translated by H. 
Lloyd-Jones. Cambridge (MA); London: Harvard University Press.

Lloyd-Jones, H.; Wilson, N.G. (1990a). Sophoclis fabulae. Oxonii: Oxford University 
Press.

Lloyd-Jones, H.; Wilson, N.G. (1990b). Sophoclea. Studies on the Text of Sophocles. 
Oxford: Oxford University Press.

Löb, J. (1909). Der Verwendung des homerischen Wortschatzes bei Sophokles. Salzburg: 
Universität Salzburg.

Lobel, E. et al. (1952). The Oxyrhynchus Papyri. Part XX. London: Egypt Exploration 
Society.

Lombardo Radice, G. (19975). Sofocle. Le tragedie. Torino: Einaudi.
Long, A.A. (1968). Language and Thought in Sophocles. London: Routledge & Kegan 

Paul.
Longo, O. (1968). Commento linguistico alle Trachinie di Sofocle. Padova: Cedam.
López Rodríguez, C. (1985). «Ayax, el ardiente guerriero». EFG, 1, 83-6.
López Rodríguez, C. (2007). «Εὐγένεια: un código de honor». FlorIlib, 18, 237-50.
Lorimer, H.L. (1950). Homer and the Monuments. London: Methuen.
Lupi, F. (2022a). «‘Schegge’ di Odisseo I ‘volti’ dell’eroe nei frammenti dei drammi 

odissiaci di Sofocle». Rodighiero, Scavello, Maganuco 2022, 39-60.
Lupi, F. (2022b). «Ciclo epico e drammi satireschi in Sofocle: ricognizioni su alcune 

opere di soggetto pre-iliadico (Ἔρις, Ἑλένης γάμος, Ἀχιλλέως ἐρασταί)». Carrara 
2022b, 141-73.

Lupi, F. (2023). «Presenze di Elena nel corpus sofocleo». Rodighiero et al. 2023, 99-121.
Maas, P. (20163). Metrica greca. A cura di A. Ghiselli, M. Ercoles. Aggiornamento alla 

terza edizione italiana. Cesena: Stilgraf.
Macleod, C.W. (1982). Homer, Iliad. Book XXIV. Edited by C.W. Macleod. Cambridge: 

Cambridge University Press.
Macleod, C.W. (1983). Collected Essays. Oxford: Clarendon Press.
Mactoux, M.-M. (1975). Pénélope, légende et mythe. Paris: Les Belles Lettres.
Maddalena, A. (1963). Sofocle. Torino: Einaudi.
Maganuco, A. (2018). «Esametri dattilici in Sofocle: i casi Soph. Phil. 839-42; Soph. Tr. 

1010-4, 1018-22, 1031-40». Lexis, 36, 92-110.
Maganuco, A. (2020). Generi e metro in Sofocle. Analisi di alcuni casi esemplari [tesi di 

dottorato]. Verona: Università degli Studi di Verona.
Maganuco, A. (2022). «Usi e funzioni della τις-Rede da Omero a Sofocle (Soph. Ai. 500-

5 ed El. 975-85)». Rodighiero, Scavello,  Maganuco 2022, 61-84.
Magnani, M. (2007). «Soph. Ai. 1190». Eikasmós, 18, 157-65.
Makrinos, A. (2013). «Tragedy in Byzantium: The Reception of Sophocles in Eustathios’ 

Homeric Commentaries». Bakogianni, A. (ed.), Dialogues with the Past. Classical 
Reception, Theory and Practice. London: University of Chicago Press, 139-61.

Mambrini, F. (2010). «Il lamento di Eribea. Sofocle, Aiace 624-34». Lexis, 28, 309-28.
Mancuso, S. (2018). «Niobe and Ixion in Sophocles: Use of two Mythical Paradigms». 

A. Theodoraki (ed.), Πρακτικά 9ου συνεδρίου μεταπτυχιακών φοιτητών και 
υποψηφίων διδακτόρων τμήμα φιλολογίας ΕΚΠΑ. Αρχαία ελληνική φιλολογία. 
Athina: Ethniko kai Kapodistriako Panepistimio Athinon, 233-52.

Manuwald, B. (2018). Sophokles. Philoktet. Herausgegeben, übersetzt und 
kommentiert von B. Manuwald, Berlin; Boston: De Gruyter.



Bibliografia

Lexis Supplementi | Supplements 20 335
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

March, J.R. (1993). «Sophocles’ Ajax: the Death and Burial of a Hero». BICS, 38, 1-36.
Marchiori, A. (1995). Memoria letteraria e metafrasi metrica. Padova: Editoriale 

Programma.
Marchiori, A. (2000). «Metafrasi e critica del testo: Sofocle». Arrighetti, G. (a cura 

di), Letteratura e riflessione sulla letteratura nella cultura classica: tradizione, 
erudizione, critica letteraria, filologia e riflessione filosofica nella produzione 
letteraria antica = Atti del convegno (Pisa, 7-9 giugno 1999). Pisa: Giardini, 83-104.

Martin, G. (2016). Recensione a Michel 2014, AC, 85, 251-3.
Mastromarco, G. (2006). «La paratragodia, il libro, la memoria». Medda, E.; Mirto, M.S.; 

Pattoni, M.P. (a cura di), ΚΩΜΩΔΟΤΡΑΓΩΔΙΑ. Intersezioni del tragico e del comico 
nel teatro del V secolo. Pisa: Edizioni della Normale, 137-191.

Mastronarde, D.J. (2002). Euripides, Medea. Edited by D.J. Mastronarde. Cambridge: 
Cambridge University Press.

Matthiessen, K. (2005). Recensione a Lange 2002. Gnomon, 77(2), 97-9.
Mattison, K. (2015). «Sophocles’ Trachiniae: Lessons in Love». G&R, 62, 12-24.
Mauduit, C. (2006). La Sauvagerie dans la poésie grecque d’Homère à Eschyle. Paris: 

Les Belles Lettres.
Mazon, P. (1985). Sophocle, Tragédies. Vol. 2, Ajax, Œdipe Roi, Électre. Texte établi par 

A. Dain et traduit par P. Mazon, sixième tirage revu et corrigé par J. Irigoin. Paris: 
Les Belles Lettres.

Mazon, P. (1989). Sophocle, Tragédies. Vol. 1, Les Trachiniennes, Antigone. Texte établi 
par A. Dain et traduit par P. Mazon, sixième tirage revu et corrigé par J. Irigoin. 
Paris: Les Belles Lettres.

Mazzoldi, S. (1999a). Sofocle, Aiace. Prefazione e trad. di M.G. Ciani, testo e commento. 
Venezia: Marsilio.

Mazzoldi, S. (1999b). «L’ἔργον di Aiace e i λόγοι dei personaggi: tecnica narrativa 
nell’Aiace di Sofocle». Avezzù, G. (ed.), ΔΙΔΑΣΚΑΛΙΑΙ. Tradizione e interpretazione 
del dramma attico. Padova: Editoriale Programma, 71-92.

McCoy, M.B. (2013). Wounded Heroes. Vulnerability as a Virtue in Ancient Greek 
Literature and Philosophy. Oxford: Oxford Archaeological Unit.

Meliadò, C., (2017). «Odisseo, genesi ed evoluzione di un eroe contraddittorio». AOFL, 
12, 19-28

Medda, E. (1983). La forma monologica: ricerche su Omero e Sofocle. Pisa: ETS.
Medda, E. (2013). La saggezza dell’illusione: studi sul teatro greco. Pisa: ETS.
Medda, E. (2017). Eschilo, Agamennone. Edizione critica, traduzione e commento. 

3 voll. Roma: Bardi Edizioni. Bollettino dei classici. Supplemento (Accademia 
nazionale dei Lincei) 31.

Mette, H.J. (1963). Der verlorene Aischylos. Berlin: de Gruyter.
Michel, C. (2014). Homer und die Tragödie: zu den Bezügen zwischen Odyssee und 

Orestie-Dramen (Aischylos, Orestie; Sophokles, Elektra; Euripides, Elektra). 
Tübingen: Mohr Siebeck.

Michelakis, P. (2002). Achilles in Greek Tragedy. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Michelakis, P. (2019). «Naming the Plague in Homer, Sophocles, and Thucydides». 
AJP, 140(3), 381-414.

Miller, H.W. (1946). «Ὁ φίλόμηρος Σοφοκλῆς and Eustathius». CP, 41, 99-102.
Minchin, E. (2001). Homer and the Resources of Memory: Some Applications of Cognitive 

Theory to the Iliad and the Odyssey. Oxford: Oxford University Press.
Mirto, M.S. (1997). Omero, Iliade. Traduzione e saggio introduttivo di G. Paduano, 

commento di M.S. Mirto. Torino: Einaudi.



Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 336
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Möllendorff, P. von (2001). «Die Konstruktion von Helden: Rezeptionslenkung durch 
Intertextualität im Aias des Sophokles». von den Hoff, R., Schmidt, S. (Hrsgg), 
Konstruktionen von Wirklichkeit. Bilder im Griechenland des 5. und 4. Jahrhunderts 
v. Chr. Stuttgart: Steiner, 261-79.

Monsacré, H. (1984). Les larmes d’Achille. Le héros, la femme et la souffrance dans la 
poésie d’Homère. Paris: Albin Michel.

Montanari, F. (2003). «I percorsi della glossa. Traduzioni e tradizioni omeriche 
dall’antichità alla cultura bizantina». Volpe Cacciatore, P. (a cura di), Erudizione 
scolastico-grammaticale a Bisanzio. Napoli: D’Auria, 81-8.

Moorhouse, A.C. (1982). The Syntax of Sophocles. Leiden: Brill.
Morgan, T.J. (1998). Literate Education in the Hellenistic and Roman Worlds. Cambridge: 

Cambridge University Press. 
Morin, B. (2003). «L’épopée homérique au service du personnage tragique: Polyphème, 

Héphaïstos et Philoctète à Lemnos». REG, 116(2), 386-417.
Moss, J. (2007). «What Is Imitative Poetry and Why Is It Bad?». Ferrari, G.R.F. (ed.), 

The Cambridge Companion to Plato’s Republic. Cambridge: Cambridge University 
Press, 415-44.

Moulton, A. (1977). Similes in the Homeric Poems. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Mueller, M. (2016). Objects as Actors: Props and the Poetics of Performance in Greek 

Tragedy. Chicago: University of Chicago Press.
Mülke, C. (2007). «4807. Sophocles’ Ἐπίγονοι». The Oxyrhynchus Papyri, vol. 71. 

London: Egypt Exploration Society, 15-26.
Müller, G. (1967). Sophokles, Antigone, erläutert und mit einer Einleitung versehen. 

Heidelberg: Winter.
Murnaghan, S. (2014). «The Creation of Anachronism: Assessing Ancient Valor in 

Sophocles’ Ajax». Ker, J.; Pieper, C. (eds), Valuing the Past in the Greco-Roman 
World: Proceedings from the Penn-Leiden Colloquia on Ancient Values VII. Leiden: 
Brill, 199-218. 

Murnaghan, S. (2020). «Selective Memory and Epic Reminiscence in Sophocles’ Ajax». 
Marshall, H.; Marshall, C.W. (eds), Greek Drama V: Studies in the Theatre of the Fifth 
and Fourth Centuries BCE. London: Bloomsbury, 23-36.

Murnaghan, S. (2023). «Reading the Mind of Ajax». Budelmann, F.; Sluiter, I. (eds), Minds 
on Stage: Greek Tragedy and Cognition. Oxford: Oxford University Press, 43-59.

Murray, G. (1947). The Wife of Heracles. Translated into English rhyming verse with 
explanatory notes by G. Murray. London: George Allen & Unwin.

Murray, P. (2000). Classical Literary Criticism, with an Introduction and Notes. London: 
Penguin.

Nieddu, G.F. (2004). La scrittura ‘madre delle Muse’: agli esordi di un nuovo modello di 
comunicazione culturale. Amsterdam: Hakkert.

Nieddu, G.F. (2011). «Oralità e scrittura: una questione ormai fuori moda?». A&R, n.s. 
2(5), 7-18.

Nussbaum, M.C. (2008). «The ‘morality of pity’: Sophocles’Philoctetes». Felski, R. 
(ed.), Rethinking Tragedy, Baltimore: Johns Hopkins University Press, 148-69.

O’Higgins, D. (1989). «The Second Best of the Achaeans». Hermathena, 147, 43-56.
O’Higgins, D. (1991). «Narrators and narrative in the Philoctetes of Sophocles». Ramus, 

20, 37-52.
Musurillo, H. (1967). The Light and the Darkness. Studies in the Dramatic Poetry of 

Sophocles. Leiden: Brill.
Nannini, S. (2003). Analogia e polarità in similitudine: paragoni iliadici e odissiaci a 

confronto. Amsterdam: Hakkert.



Bibliografia

Lexis Supplementi | Supplements 20 337
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Nimis, M. (2023). «Lessico e metafora tra Omero ed Eschilo: due casi di studio dalla 
parodo dei Persiani». Rodighiero et al. 2023, 25-50

Norsa, M. (1920). «Sull’esodo dell’Aiace di Sofocle». SIFC, n.s. 1, 327-63.
Nova, I. (2018). «Ettore e Aiace dopo Omero: la tradizione del dono fatale». Tulli, M. (a 

cura di), In dialogo con Omero. Pisa; Roma: Fabrizio Serra, 31-48.
Paduano, G. (1982). Sofocle. Tragedie e frammenti. 2 voll. Torino: Loescher.
Paduano, G. (2005a). Omero. Iliade. Traduzione, saggio introduttivo e note. Roma: La 

Biblioteca di Repubblica. Magnifica 13.
Paduano, G. (2005b). Omero. Odissea. Versione di R. Calzecchi Onesti. Prefazione e 

note di G. Paduano. Roma: La Biblioteca di Repubblica. Magnifica 4.
Paduano, G. (2016). «Aiace: l’io come assoluto». Dioniso, 6, 5-18.
Palmer, L.R. (1980). The Greek Language. London: Faber & Faber.
Palmisciano, R. (2003). «Mitologie, riti e forme del lamento funebre tradizionale». 

AION(fil), 25, 87-112.
Palmisciano, R. (2017). Dialoghi per voce sola. La cultura del lamento funebre nella 

Grecia antica. Roma: Carocci.
Palomar, N. (1998). «Visiones del mar en las tragedias de Sófocles: la inestabilidad de 

la vida humana». Lexis, 16, 45-61.
Palumbo Stracca, B.M. (2004). «La voce dell’usignolo, il suono dell’aulo: Aristoph. Av. 

209-222 (e alcuni passi tragici)». RCCM, 46, 207-18.
Page, D.L. (1959). History and the Homeric Iliad. Berkeley: University of California Press.
Pasquali, G. (1942). «Arte allusiva». L’Italia che scrive, 25, 185-7. [rist. G. Pasquali, 

Pagine stravaganti, vol. 2. Firenze: Sansoni, 1968, 275-82].
Pattoni, M.P. (1990). «Osservazioni sul canto d’ingresso del Coro nell’Aiace di Sofocle, 

nell’Alcesti e nell’Ippolito di Euripide». Aevum(ant) n.s., 3, 99-124.
Pattoni, M.P. (2000). «Due note sofoclee (Tr. 971-973 e 983-987)». Arrighetti, G.; 

Montanari, F. (a cura di). Letteratura e riflessione sulla letteratura classica = Atti 
del convegno (Pisa 7-9 giugno 1999). Pisa: Giardini, 105-27.

Pattoni, M.P. (2003). «Sofocle fr. 941 R.: testo e interpretazione». Avezzù, G. (a cura di), Il 
dramma sofocleo: testo, lingua, interpretazione = Atti del Seminario Internazionale 
(Verona 24-26 gennaio 2002). Stuttgart; Weimar: Metzler, 223-52.

Payen, P. (2009). Les Revers de la guerre en Grèce ancienne. Histoire et historiographie. 
Paris: Belin.

Pearson, A.C. (1917). The Fragments of Sophocles. 3 vols. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Pelling, C. (2007). «Sophocles’ Learning Curve». Collard, C.; Finglass, P.J.; Richardson, 
N.J. (eds), Hesperos: Studies in Ancient Greek Poetry Presented to M.L. West on his 
Seventieth Birthday. Oxford: Oxford University Press, 204-22.

Pennesi, A. (1994). «Note alle Trachinie di Sofocle». Eikasmós, 5, 89-101.
Perini, S. (2004). «Il nostos di Oreste fra Omero e Sofocle». Valvo, A.; Manzoni, 

G.E. (a cura di), «Analecta Brixiana». Contributi dell’Istituto di filologia e storia 
dell’Università Cattolica del Sacro Cuore. Milano: Vita e Pensiero, 315-33.

Perrotta, G. (1931). Sofocle. Le donne di Trachis. Traduzione, due saggi critici e un’analisi. 
Bari: Laterza.

Perrotta, G. (1935). Sofocle. Milano; Messina: Principato.
Perysinakis, I.N. (1992). «Sophocles’ Philoctetes and the Homeric epics». Δωδώνη: 

Επιστημονική Επετηρίδα του Τμήματος Φιλολογίας της Φιλοσοφικής Σχολής του 
Πανεπιστημίου Ιωαννίνων, 12(2) 2, 79-120. 

Perysinakis, I.N. (1994-95). «Sophocles’ Philoctetes and the Homeric Epics: an 
Anthropological Approach». Métis, 9-10, 377-89.

Pettit, G.J. (1971). «νηλέης in Sophocles». CR, 21, 10-11.



Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 338
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Piazza, F. (2009). «La virtù di Emone: riflessioni sull’epieikeia greca». Aevum(ant), n.s. 
9, 3-36.

Platnauer, M. (1964). Aristophanes, Peace. Edited with Introduction and Commentary. 
Oxford: Oxford University Press.

Poe, J.P. (1987). Genre and Meaning in Sophocles’ Ajax. Frankfurt am Main: Athenäum.
Pohlenz, M. (1954). Die griechische Tragödie, Bde 1-2. Göttingen: Vandenhoeck & 

Ruprecht.
Pontani, F.M. (1949). «Lettura del I° stasimo delle Trachinie». Dioniso, 12, 233-44.
Power, T. (2012). «Sophocles and Music». Markantonatos, A. (ed.), Brill’s Companion 

to Sophocles. Leiden; Boston: Brill, 283-304.
Preller, L.; Robert, C. (1920). Griechische Mythologie. Bd. 2, Die Heroen. Die griechische 

Heldensage. Erneuert von C. Robert. Zweites Buch, Die Nationalheroen. Berlin: 
Reuther & Reichard.

Pucci, P. (1987). Odysseus Polutropos. Intertextual Readings in the Odyssey and the 
Iliad. Ithaca; London: Cornell University Press.

Pucci, P. (1994). «God’s Intervention and Epiphany in Sophocles». AJP, 115, 15-46.
Purves, A.C. (2019). Homer and the Poetics of Gesture. Oxford: Oxford University Press.
Rabel, R.J. (1997). «Sophocles’ Philoctetes and the interpretation of Iliad 9». Arethusa, 

30(2), 297-307.
Radt, S.L. [1977] (19992). Tragicorum Graecorum Fragmenta. Vol. 4, Sophocles. 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Radt, S.L. (1983). «Sophocles in seinen Fragmenten». de Romilly, J.; Knox, B. (éds), 

Sophocle. Sept exposés suivis de discussions. Genève: Fondation Hardt, 185-231.
Rau, P. (1967). Paratragodia: Untersuchung einer komischen Form des Aristophanes. 

München: Beck.
Redfield, J. (1994). Nature and Culture in the Iliad. The Tragedy of Hector. Expanded 

Edition. Durham: Duke University Press.
Rehm, R. (2002). The Play of Space. Spatial Transformation in Greek Tragedy. Princeton: 

Princeton University Press.
Reinhardt, K. (1989). Sofocle. Trad. it. Genova [Frankfurt 1947].
Reitze, S. (2017). Der Chor in den Tragödien des Sophokles. Person, Reflexion, 

Dramaturgie. Tübingen: Narr.
Richardson, N.J. (1974). The Homeric Hymn to Demeter. Oxford: Oxford University 

Press.
Richardson, N.J. (1993). The Iliad. A Commentary. General Editor G.S. Kirk, vol. 6. 

Cambridge: Cambridge University Press.
Richardson, N.J. (2010). Three Homeric Hymns: To Apollo, Hermes, and Aphrodite. 

Hymns 3, 4, and 5. Cambridge: Cambridge University Press.
Ricœur, P. (2005). Percorsi del riconoscimento. Milano: Cortina. 
Rinon, Y. (2008). Homer and the Dual Model of the Tragic. Ann Arbor: University of 

Michigan Press.
Rizzo, S. (2003). «Eduard Fraenkel, Alfredo Rizzo e le Edizioni di Storia e Letteratura». 

SemRom, 6, 119-42.
Robertson, N. (1969). «How to Behave at a Sacrifice: Hesiod Erga 755-756». CP, 64, 

164-9.
Rodighiero, A. (a cura di) (1998). Sofocle, Edipo a Colono. Venezia: Marsilio.
Rodighiero, A. (2000). La parola, la morte, l’eroe. Aspetti di poetica sofoclea. Padova: 

Cedam.
Rodighiero, A. (2002). «Il destino nascosto. Verità e responsabilità tra omissioni e 

demolizione del dialogo nelle Trachinie di Sofocle». Napolitano, L.M. (a cura di), 
Antichi e nuovi dialoghi di sapienti e di eroi. Trieste: EUT, 35-51.



Bibliografia

Lexis Supplementi | Supplements 20 339
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Rodighiero, A. (2004). Sofocle, La morte di Eracle (Trachinie). A cura di A. Rodighiero. 
Venezia: Marsilio.

Rodighiero, A. (2012). Generi lirico-corali nella produzione drammatica di Sofocle. 
Tübingen: Mohr Siebeck.

Rodighiero, A. (2013). La tragedia greca. Bologna: il Mulino.
Rodighiero, A. (2016). «Riprese di parola in tre sezioni dialogiche sofoclee tra lingua 

d’uso ed espedienti retorici». Robbiero, G.; Capelli, R.; Concina, C.; Salgaro, M; 
Zanon, T. (a cura di), Amb. Dialoghi e scritti per Anna Maria Babbi. Verona: Cierre, 
31-43.

Rodighiero, A. (2018). «How Sophocles Begins: Reshaping Lyric Genres in Tragic 
Choruses». Andújar, R.; Coward, T.R.P.; Hadjimichael, T.A. (eds), Paths of Song. 
The Lyric Dimension of Greek Tragedy. Berlin; Boston: De Gruyter, 137-62.

Rodighiero, A. (2022). «Il pianto di Achille e il digiuno di Penelope. Impieghi ‘formulari’ 
da Omero ai tragici». Rodighiero, Scavello, Maganuco 2022, 85-109.

Rodighiero, A.; Scavello, G.; Maganuco, A. (a cura di) (2022). METra 1. Epica e tragedia 
greca: una mappatura. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari. Lexis Supplements 11.

Rodighiero, A.; Maganuco, A.; Nimis, M.; Scavello, G. (a cura di) (2023). METra 2. Epica e 
tragedia greca: una mappatura. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari. Lexis Supplements 14.

Rohde, E. (1932). Seelenkult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen. Leipzig: Kröner.
Rohde, E. (2006). Psiche. Culto delle anime e fede nell’immortalità presso i Greci. 

Prefazione di S. Givone. Roma; Bari: Laterza.
Roisman, H.M. (1998). «Guileful Ajax and Guileless Odysseus?». T&P, 19, 102-10.
Roisman, H.M. (2009). «Fiction: from Poetic Invention to Immoral Deception». The 

Classical Bulletin: A Journal of International Scholarship and Special Topics, 85, 
57-69. 

Roisman, H.M. (ed.) (2014). The Encyclopedia of Greek Tragedy. 3 vols. Chichester: 
Wiley-Blackwell.

Roisman, H.M. (2019). «Tecmessa». Stuttard, D. (ed.), Looking at Ajax. London; New 
York: Bloomsbury, 97-116.

Ronnet, G. (1969). Sophocle. Poète tragique. Paris: de Boccard.
Rousseau, P. (2001). «Rewriting Homer: remarks on the narrative of the chariot race 

in Sophocles’ Electra». Loraux, N.; Nagy, G.; Slatkin, L. (eds), Antiquities: Postwar 
French Thought 3. New York: New York University Press, 393-405.

Russo, J. (2007). Omero, Odissea. Volume V. Libri XVII-XX. Introduzione, testo e 
commento di J. Russo. Milano: Mondadori.

Russo, J.; Heubeck, A. (2007). Omero, Odissea. Volume VI. Libri XXI-XXIV. Introduzione 
e commento di J. Russo, A. Heubeck. Milano: Mondadori.

Rutherford, I. (2001). Pindar’s Paeans. A Reading of the Fragments with a Survey of the 
Genre. Oxford: Oxford University Press.

Rutherford, R.B. (1982). «Tragic Form and Feeling in the Iliad». JHS, 102, 145-60.
Rutherford, R.B. (2010). «The Greek of Athenian Tragedy». Bakker, E.J. (ed.), A 

Companion to the Ancient Greek Language. Chichester; Malden (MA): Wiley-
Blackwell, 441-54.

Rutherford, R.B. (2012). Greek Tragic Style: Form, Language and Interpretation. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Sabiani, M.-A. (2009). «Troie et la Troade, lieux de l’héroïsme grec ? Les combats 
d’Ajax». Fartzoff, M. (éd.), Reconstruire Troie. Permanence et renaissances d’une 
cité emblématique. Besançon: Pr. Universitaires de Franche-Comté, 209-28.

Saïd, S. (1998). «La généalogie des Atrides». Auger, D.; Saïd, S. (éds), Généalogies 
mythiques = Actes du VIIIe colloque du Centre de recherches mythologiques de 



Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 340
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

l’Université de Paris-X (Chantilly, 14-16 septembre 1995). Paris: Les Belles Lettres, 
299-306.

Saïd, S. (2013). «From Homeric ate to Tragic Madness». Harris, W.V. (ed.), Mental 
Disorders in the Classical World. Leiden: Brill, 363-93.

Saravia de Grossi, M.I. (2007). «La presencia de Eros en la poesía dramática de 
Sófocles». Classica: Revista Brasileira de Estudos Clássicos, 20(2), 167-81.

Saravia de Grossi, M.I. (2017). «La pervivencia de la épica homérica en Edipo rey de 
Sófocles». Synthesis, 24(1). https://doi.org/10.24215/1851779Xe011.

Sbardella, L. (1998). «Il silenzio di Aiace. La revisione del mito della hoplon krisis nella 
Nekyia omerica». SemRom 1, 1-18.

Sbardella, L. (2014). «La geografia simbolica del mito: Lemno nella tradizione 
poetica greca dall’epos omerico al Filottete di Sofocle». Gostoli, A.; Velardi, R. (a 
cura di), Mythologeîn. Mito e forme di discorso nel mondo antico: studi in onore di 
Giovanni Cerri. Pisa: Fabrizio Serra, 78-83.

Scarcella, C. (1988). «Odisseo uomo della μῆτις (Omero e Sofocle)». Giannini, P. (a cura 
di), Rudiae. Ricerche sul mondo classico, vol. 1. Galatina: Congedo, 171-86.

Scafoglio, G. (2017). Ajax. Un héros qui vient de loin. Amsterdam: Hakkert.
Scavello, G. (2015). «Elementi epico-omerici nella dizione sofoclea: analisi del secondo 

stasimo dell’Edipo re». ACME, 68(1), 157-78.
Scavello, G. (2018a). «L’‘Omero tragico’: luci e ombre nella parodo dell’Edipo Re di 

Sofocle». Caleffi, P.M.; Cappellotto, A.; Ginelli, F. (a cura di), Interferenze. Teorie, 
Contaminazioni, Interfacce, Contatti, Trasmissioni. Verona: Quaderno della Scuola 
di dottorato in studi umanistici, 19-42.

Scavello, G. (2018b). «Tre riprese omeriche nei corali dell’Aiace di Sofocle». Tulli, M. (a 
cura di), In Dialogo con Omero. Pisa; Roma: Fabrizio Serra, 49-72.

Scavello, G. (2020). «Il nostos anti-odissiaco di Eracle nelle Trachinie di Sofocle». 
eClassica, 6, 1-32.

Scavello, G. (2021). «Spettatori impotenti delle conseguenze del proprio agire: la 
condizione umana in Omero e nei tragici». Recensione a Allen-Hornblower 2016, 
QUCC, 129, 159-70.

Scavello, G. (2022a). Recensione a Bocksberger 2021. CR, 72(2), 717-19.
Scavello, G. (2022b). «Teatro e ‘propaganda’ filosofica: la persuasione tra Sofocle e i 

Sofisti nell’Aiace». Tycho, 8, 29-49.
Scavello, G. (2022c). «Penelope e Deianira. Carattere e sentimenti di due eroine tra 

epica e tragedia». Rodighiero, Scavello, Maganuco 2022, 111-34.
Scavello, G. (2023). «Meditazioni omeriche sulla guerra nel terzo stasimo dell’Aiace di 

Sofocle (Ai. 1185-1222)». Rodighiero et al. 2023, 123-50.
Scavello, G. (2025). «La contemplazione di Elena: passione, responsabilità e perdono 

nell’Iliade». Estetica. Studi e ricerche, 15, 17-36.
Schadewaldt, W. (1968). Sophokles. Tragödien. Herausgegeben und mit einem 

Nachwort versehen von W. Schadewaldt. Übersetzt von W. Schadewaldt, E. 
Buchor. Zurich; München: Artemis Verlag.

Schein, S.L. (1984). The Mortal Hero. An Introduction to Homer’s Iliad. Berkeley: 
University of California Press.

Schein, S.L. (2002). «Odysseus and the Language of Violence in Sophokles’ Philoctetes». 
SIFC, 3a s. 20, 41-5.

Schein, S.L. (2006). «The Iliad and Odyssey in Sophocles’ Philoctetes: Generic 
Complexity and Ethical Ambiguity». Davidson, J.F.; Muecke, F.; Wilson, P.G. (eds), 
Greek Drama III. Essays in Honour of Kevin Lee. London: Duckworth, 129-40.

Schein, S.L. (2012). «Sophocles and Homer». Ormand, K. (ed.), A Companion to 
Sophocles. Malden (MA): Wiley-Blackwell, 424-39.

https://doi.org/10.24215/1851779Xe011


Bibliografia

Lexis Supplementi | Supplements 20 341
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Schein, S.L. (2013). Sophocles, Philoctetes. Cambridge: Cambridge University Press.
Schein, S. (2016). Homeric Epic and its Reception. Interpretive Essays. Oxford: Oxford 

University Press. 
Schmid, W.; Stählin, O. (1934). Geschichte der griechischen Literatur, I, 2. München: 

Beck.
Schmitt, R. (1967). Dichtung und Dichtersprache in indogermanischer Zeit. Wiesbaden: 

Harrassowitz.
Schmitt, A. (2015). «Tragik vor der Tragödie?: Scheiterndes Handeln im Homerisches 

Epos – und ein kurzer Vergleich mit dem Scheitern des Handelns im mittelalterlichen 
Nibelungenepos». Toepfer, R.; Radke-Uhlmann, G. (Hrsgg), Tragik vor der Moderne: 
literaturwissenschaftliche Analysen. Heidelberg: Winter, 201-43.

Schneidewin, F.W.; Nauck, A.; Radermarcher, L. (1913). Sophokles. Bd. 1, Aias. Neue 
Bearbeitung von L. Radermacher. Berlin: Weidmann.

Schwarze, J. (1971). Die Beurteilung des Perikles durch die attische Komödie und ihre 
historische und historiographische Bedeutung. München: Beck.

Scodel, R. (1984a). Sophocles. Boston: Twayne Publishers.
Scodel, R. (1984b). «Epic Doublets and Polynices’ Two Burials». TAPA, 114, 49-58.
Scodel, R. (2005a). «Tragedy and Epic». Bushnell, R. (ed.), A Companion to Tragedy. 

Oxford; Malden (MA): Blackwell, 181-97.
Scodel, R. (2005b). «Sophoclean Tragedy». Gregory, J. (ed.), A Companion to Greek 

Tragedy, Oxford: Oxford University Press, 233-50.
Scodel, R. (2010). An Introduction to Greek Tragedy. Cambridge; New York: Cambridge 

University Press. 
Scott, W.C. (1972). Recensione a Sideras 1971. CR, 65, 277.
Scott, W.C. (1996). Musical Design in Sophoclean Theater. Hanover: University Press 

of New England.
Seale, D. (1982). Vision and Stagecraft in Sophocles. Chicago: University of Chicago 

Press.
Segal, C. (1971). The Theme of the Mutilation of the Corpse in the Iliad. Leiden: Brill.
Segal, C. (1981). Tragedy and Civilization. An Interpretation of Sophocles. Cambridge 

(MA): Harvard University Press.
Segal, C. (1985). «Tragedy, Orality, Literacy». Gentili, B.; Paioni, G. (a cura di), Oralità: 

cultura, letteratura, discorso = Atti del convegno internazionale (Urbino, 21-25 luglio 
1980). Roma: Edizioni dell’Ateneo, 199-227.

Segal, C. (1993). «The Female Voice and its Contradictions: From Homer to Tragedy». 
Dalfen, J.; Petersmann, G.; Schwarz, F.F. (Hrsgg), Religio Graeco-Romana. Festschrift 
für Walter Pötscher. Graz: Grazer Beiträge, 57-75. Supplementband 5.

Segal, C. (1994). «Bride or Concubine? Iole and Heracles’ Motives in the Trachiniae». 
ICS, 19, 59-64.

Segal, C. (1995). Sophocles’ Tragic World. Divinity, Nature, Society. Cambridge (MA); 
London: Harvard University Press.

Segal, C. (2000). «The Oracles of Sophocles’ Trachiniae: Convergence or Confusion?». 
HSCP, 100, 151-71.

Seidensticker, B. (2005). «Mythenkorrekturen in der griechischen Tragödie». Vöhler, 
M.; Seidensticker, B. (Hrsgg), Mythenkorrekturen: zu einer paradoxalen Form der 
Mythenrezeption. Berlin; New York: De Gruyter, 37-50.

Sgobbi, A. (2004). «Tiresia: l’evoluzione di un personaggio tra rispetto e contestazione 
(Omero, Stesicoro, Sofocle)». Zanetto, G. (a cura di), Momenti della ricezione 
omerica. Poesia arcaica e teatro: giornate di studio del dottorato di ricerca in 
filologia, letteratura e tradizione classica (Milano, 9-10 febbraio 2004). Milano: 
Cisalpino, 147-70. Quaderni di Acme 67.



Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 342
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Shapiro, H.A. (1995). «Coming of age in Phaiakia: The Meeting of Odysseus and 
Nausikaa». Cohen, B. (ed.), The Distaff Side. Representing the Female in Homer’s 
Odyssey. Oxford: Oxford University Press, 155-64. 

Shapiro, H.A. (2006). «The Wrath of Creon: Withholding Burial in Homer and 
Sophocles». Helios, 33, 119-34.

Sheppard, J.T. (1947). The Wisdom of Sophocles. London: Allen & Unwin.
Shive, D.M. (2002). «Ὅμηρος ἀάατος». Mouseion, 2, 299-306.
Sideras, A. (1971). Aeschylus Homericus. Untersuchungen zu den Homerismen der 

aischyleischen Sprache. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Sidoti, N. (2023). Recensione a Demont 2022. Lexis, 41, 485-90.
Silk, M.S. (1996). «Tragic Language: The Greek Tragedians and Shakespeare». Silk, M.S. 

(ed.), Tragedy and the Tragic. Greek Theatre and Beyond. Oxford: Oxford University 
Press, 458-96.

Silk, M.S. (1974). Interaction in Poetic Imagery: With Special Reference to Early Greek 
Poetry. London: C.U.P. 2nd ed. with a Foreword by T. Whitmarsh. Cambridge; New 
York: Cambridge University Press 2025.

Silk, M.S. (2009). «The Logic of the Unexpected: Semantic Diversion in Sophocles, 
Yeats (and Virgil)». Goldhill, S.; Hall, E. (eds), Sophocles and the Greek Tragic 
Tradition. Cambridge: Cambridge University Press, 134-57.

Silk, M.S. (2010). «The Language of Greek Lyric Poetry». Bakker, E.J (ed.), A Companion 
to the Ancient Greek Language. Chichester; Malden (MA): Wiley-Blackwell, 424-40.

Snell, B. (1957). Recensione a Bergson 1956. Gnomon, 29(8), 625.
Snodgrass, A.M. (1999). Arms and Armour of the Greeks. Baltimore: Johns Hopkins 

University Press.
Sommerstein, A.H. (1985). Aristophanes, Peace. Warminster: Aris & Phillips.
Sommerstein, A.H. (2005). «Tragedy and Myth». Bushnell, R. (ed.), A Companion to 

Tragedy. Oxford; Malden (MA): Blackwell, 163-80.
Sommerstein, A.H. (2008). Aeschylus, Fragments. Edited and translated by A.H. 

Sommerstein. Cambridge (MA); London: Harvard University Press.
Sommerstein, A.H. (2015). «Tragedy and the Epic Cycle». Fantuzzi, M.; Tsagalis, C. 

(eds), The Greek Epic Cycle and its Ancient Reception. A Companion. Cambridge: 
Cambridge University Press, 461-86.

Sommerstein, A. (2020). «Women in Love in the Fragmentary Plays of Sophocles». 
Finglass, P.J.; Coo, L. (eds), Female Characters in Fragmentary Greek Tragedy. 
Cambridge; New York: Cambridge University Press, 62-72.

Sommerstein, A.H.; Talboy, T.H. (eds) (2006). Sophocles. Selected Fragmentary Plays, 
Vol. 1, Hermione, Polyxene, The Diners, Tereus, Troilus. Oxford: Oxford University 
Press.

Sommerstein, A.H.; Talboy, T.H. (eds) (2012). Sophocles. Selected Fragmentary Plays. 
Vol. 2, The Epigoni, Oenomaus, Palamedes, The Arrival of Nauplius, Nauplius and the 
Beacon, The Shepherds, Triptolemus. Oxford: Oxford University Press.

Sorum, C.E. (1978). «Monsters and the Family: The Exodos of Sophocles’ Trachiniae». 
GRBS, 19, 59-73.

Sorum, C.E. (1986). «Sophocles’ Ajax in Context». CW, 79, 361-77.
Stama, F. (2022). «(Ri)comporre una tetralogia ‘legata’: il caso della presunta tetralogia 

odissiaca di Eschilo (Ψυχαγωγοί, Πηνελόπη, Ὀστολόγοι, Κίρκη σατυρική)». 
Carrara 2022, 113-39.

Stanford, W.B. (1947). The Odyssey of Homer, Books I-XII. Edited with Commentary 
and Indexes by W.B. Stanford. London: MacMillan.

Stanford, W.B. (1948). The Odyssey of Homer, Books XIII-XXIV. Edited with Commentary 
and Indexes by W.B. Stanford. London: MacMillan.



Bibliografia

Lexis Supplementi | Supplements 20 343
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Stanford, W.B. (1963). Sophocles, Ajax. Edited with Introduction, Revised Text, 
Commentary, Appendixes, Indexes and Bibliography. London: MacMillan.

Stanford, W.B. (1978). «Light and Darkness in Sophocles’ Ajax». GRBS, 19, 189-97.
Starobinski, J. (1974). Trois fureurs. Paris: Gallimard.
Stephanus, H. (1568). De Sophoclea imitatione Homeri, seu de Sophoclis locis 

imitationem Homeri habentibus, dissertation, in H. Stephanus, Annotationes in 
Sophoclem et Euripidem. Geneva, 86-95.

Stevens, P.T. (1971). Euripides, Andromache, edited with Introduction and Commentary. 
Oxford: Oxford University Press.

Stinton, T.C.W. (1990). Collected Papers on Greek Tragedy, with a Foreword by H. Lloyd-
Jones. Oxford: Oxford University Press.

Stray, C.A. (2014). «Eduard Fraenkel: an Exploration». Syllecta Classica, 26, 113-72.
Stray, C. (2017). «Eduard Fraenkel (1880-1970)». Crawford, S.; Ulmschneider, K.; Elsner, 

J. (eds), Ark of Civilization. Refugee Scholars and Oxford University, 1930‑1945. 
Oxford: Oxford University Press, 180-92.

Strid, O. (2013). «The Homeric Prefiguration of Sophocles’ Heracles». Hermes, 141, 
381-400.

Struck, P.T. (2003). «The Ordeal of the Divine Sign: Divination and Manliness in Archaic 
and Classical Greece». Rosen, R.M.; Sluiter, I. (eds), Andreia. Studies in Manliness 
and Courage in Classical Antiquity, Leiden; Boston; Brill, 167-86.

Stoevesandt, M. (2008). Homers Ilias. Gesamtkommentar. Bd. 4, Sechster Gesang (Z). 
Faszikel 2. Kommentar. Berlin; New York: De Gruyter.

Stuttard, D. (2019). Looking at Ajax. London; New York: Bloomsbury.
Susanetti, D. (2011). Catastrofi politiche. Sofocle e la tragedia di vivere insieme. Roma: 

Carocci.
Suter, A. (ed.) (2008). Lament: Studies in the Ancient Mediterranean and Beyond. Oxford: 

Oxford University Press.
Suter, A. (2009). «Tragic Tears and Gender». Fögen 2009, 59-84.
Swift, L. (2010). The Hidden Chorus. Echoes of Genre in Tragic Lyric. Oxford: Oxford 

University Press. 
Taplin, O. (1978). Greek Tragedy in Action. London: Methuen.
Taplin, O. (2015a). Sophocles. Four Tragedies: Oedipus the King, Aias, Philoctetes, 

Oedipus at Colonus. A New Verse Translation. Oxford: Oxford University Press.
Taplin, O. (2015b). «Stage Directions Leading Towards the Tomb of Aias». Most, G.W.; 

Ozbek, L. (eds), Staging Ajax’s Suicide. Pisa: Edizioni della Normale, 181-90.
Taplin. O. (2020). Sophocles. Antigone and Other Tragedies: Antigone, Deianeira, Electra. 

Oxford: Oxford University Press.
Tarkow, T.A. (1982). «Sophocles and Odysseus Once Again: Oedipus the King». Dioniso, 

53, 19-31.
Tentorio, G. (2023). «Ulisse tragico ed epico in Nikos Kazantzakis». Rodighiero et al. 

2023, 123-50.
Thalmann, W.G. (1998). The Swineherd and the Bow. Representations of Class in the 

Odyssey. Ithaca: Cornell University Press.
Thomas, O. (2015). «Sophocles, Seduction and Shrivelling: Ichneutai Fr. 316 Radt». 

CQ, n.s. 65, 364-5. 
Thompson, D.W. (1936). A Glossary of Greek Birds. London: Oxford University Press.
Tosi, R. (2014). «Soph. fr. 155 R.2: un caso di intertestualità proverbiale». Gostoli, A.; 

Velardi, R. (a cura di), Mythologeîn. Mito e forme di discorso nel mondo antico. Studi 
in onore di Giovanni Cerri. Pisa: Fabrizio Serra, 264-6.

Trapp, R.L. (1961). «Ajax in the Iliad». CJ, 56(6), 271-5.



Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 344
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Tsagalis, C. (2004). Epic Grief. Personal Laments in Homer’s Iliad. Berlin; New York: De 
Gruyter.

Ugolini, G. (2000). Sofocle e Atene. Vita politica e attività teatrale nella Grecia classica. 
Roma: Carocci.

Ugolini, G. (2011). F. Nietzsche, Il primo canto corale dell’Edipo re. Traduzione, 
introduzione e note di commento a cura di G. Ugolini. Genova: Il Melangolo.

Ugolini, G. (2013). Ulrich von Wilamowitz-Moellendorff, Cos’è una tragedia attica? 
Introduzione, traduzione e note di G. Ugolini. Bari: Edizioni di Pagina.

Untersteiner, M. (1934). Sofocle. Aiace. Introduzione e commento di M. Untersteiner. 
Milano: Carlo Signorelli.

Untersteiner, M. (1974²). Sofocle. Studio critico. Seconda edizione riveduta con saggio 
introduttivo dell’autore e aggiornamento bibliografico a cura di D. Del Corno. 
Milano: Lampugnani Nigri.

Valakas, K. (2007). «The Use of Language in Greek Tragedy». Christidis, A.F. (ed.), 
A History of Ancient Greek: From the Beginnings to Late Antiquity. Cambridge: 
Cambridge University Press, 1010-20.

van der Valk, M. (1952). «Ajax and Diomede in the Iliad». Mnemosyne, 5(4), 269-86.
Vangelisti, G. (1990). Tragedie Greche tradotte da Giuseppe Vangelisti. Sofocle: Aiace. 

Introduzione di F. Montanari. Pisa: Giardini.
Van Wees, H. (2011). «Warfare». Finkelberg 2011, 928-31.
Vegetti, M. (1989). L’etica degli antichi. Roma-Bari: Laterza.
Vernant, J.-P.; Vidal-Naquet, P. (1972). Mythe et tragédie en Grèce ancienne. Paris: 

Éditions du Seuil.
Vicaire, P. (1968). «Place et figure de Dionysos dans la tragédie de Sophocle». REG, 81, 

351-73.
Vílchez, M. (1994). «El personaje de Edipo y su utilización en el ciclo tebano». EClás, 

106, 33-48.
Villari, E. (2001). «Notes critiques et exégétiques sur la Vita Sophoclis: ‘Sophokles 

homerikotatos’». Ktèma, 26, 257-66.
von der Mühll, P. (1930). Der grosse Aias. Basel: Benno Schwabe & Co.
von Kamptz, H. (1982). Homerische Personennamen: sprachwissenschaftliche und 

historische Klassifikation. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Weil, S. (1940-41). [Émile Novis]. «L’Iliade ou le poème de la force». Les Cahiers du Sud, 

230, 561-74; 231, 21-34.
Weil, S. (1982). Quaderni, vol. 1. Milano: Adelphi.
Weil, S. (2014). La rivelazione greca. Milano: Adelphi.
Weinstock, H. (1948³). Sophokles. Wuppertal: Brockhaus.
West, M.L. (1966). Recensione a Lobel 1952. CR 16(1), 21-4.
West, M.L. (1971). Sing Me Goddess. Being the First Recitation of Homer’s Iliad. London: 

Faber & Faber.
West, M.L. (1978a). Hesiod. Works and Days. Edited with Prolegomena and Commentary. 

Oxford: Clarendon Press.
West, M.L. (1978b). «Tragica II». BICS, 25, 106-22.
West, M.L. (1990). Aeschyli Tragoediae cum incerti poetae Prometheo. Stuttgart; 

Leipzig: Teubner.
West, M.L. (1992). Ancient Greek Music. Oxford: Oxford University Press.
West, M.L. (1997). The East Face of Helicon. West Asiatic Elements in Greek Poetry and 

Myth. Oxford: Oxford University Press.
West, M.L. (2001). Studies in the Text and Transmission of the Iliad. Stuttgart: Teubner.
West, M.L. (2007). Indo-European Poetry and Myth. Oxford: Oxford University Press.



Bibliografia

Lexis Supplementi | Supplements 20 345
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

West, M.L. (2013). The Epic Cycle. A Commentary on the Lost Troy Epics. Oxford: Oxford 
University Press.

West, S. (2000). Omero, Odissea. Vol. 1. Libri I-IV. Introduzione generale di A. Heubeck 
e S. West, testo e commento a cura di S. West. Trad. di G.A. Privitera. 7a ed. 
rinnovata. Milano: Mondadori.

West, S. (2007). «Eduard Fraenkel Recalled». Stray, C.A. (ed.), Oxford Classics: Teaching 
and Learning 1800-2000. London: Duckworth, 203-18.

Whallon, W. (1966). «The Shield of Ajax». YCIS, 19, 5-36.
Whitby, M. (1996). «Telemachus Transformed? The Origins of Neoptolemus in 

Sophocles’ Philoctetes». G&R, 43, 31-42.
Whitman, C.H. (1951). Sophocles. A Study of Heroic Humanism. Cambridge (MA): 

Harvard University Press.
Wiedemann, C.G. (1937). Commentatio de Sophocle imitatore Homeri. Görlitz: 

Henschel.
Wilamowitz-Moellendorf von, T. (1917). Die dramatische Technik des Sophocles. Berlin: 

Weidmann.
Wilamowitz-Moellendorff, U. von (19594). Euripides Herakles. Bd 1, Einleitung in die 

attische Tragödie. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.
Wilamowitz-Moellendorff, U. von (1921). Griechische Verskunst. Berlin: Weidmann.
Wilkinson, C.L. (2013). The Lyric of Ibycus. Introduction, Text and Commentary. Berlin: 

De Gruyter.
Williams, G. (1970). «Eduard Fraenkel». Proceedings of the British Academy, 56, 415-42.
Williams, B. (2007). Vergogna e Necessità. Bologna: il Mulino. [ed. or. Shame and 

Necessity. Berkeley: University of California Press 1993].
Williams, B. (2009). Il senso del passato. Scritti di storia della filosofia. Prefazione 

all’edizione italiana di Salvatore Veca. Milano: Feltrinelli [ed. or. The Sense of The 
Past. Essays in the History of Philosophy. Princeton: Princeton University Press.

Willink, C.W. (2010). Collected Papers on Greek Tragedy. Edited by W.B. Henry. Leiden: 
Brill.

Wilson, P. (2005). «Music». Gregory, J. (ed.), A Companion to Greek Tragedy. Oxford: 
Oxford University Press, 183-93.

Wilson, P. (2009). «Thamyris the Thracian: The Archetypal Wandering Poet?». Hunter, 
R.; Rutherford, I.C. (eds), Wandering Poets in Ancient Greek Culture. Travel, Locality 
and Pan-Hellenism, Cambridge: Cambridge University Press, 46-79.

Winnington-Ingram, R.P. (1980). Sophocles. An Interpretation. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Woodruff, P. (2011). The Ajax Dilemma. Justice, Fairness and Rewards. With an Afterword 
by C. Cale McDowell. Oxford: Oxford University Press.

Worman, N. (1999). «Odysseus Panourgos: The Liar’s Style in Tragedy and Oratory». 
Helios, 26, 35-68.

Worman, N. (2001). «The ἕρκος Ἀχαίων Transformed: Character Type and Spatial 
Meaning in the Ajax». CP, 96, 228-52.

Wright, M. (2016). The Lost Plays of Greek Tragedy. London: Bloomsbury.
Wright, M. (2017). «Myth». McClure, L.K. (ed.), A Companion to Euripides. Chichester: 

Wiley-Blackwell, 468-82.
Wyatt, W.F. (1996-97). «The Blinding of Oedipus». New England Classical Newsletter 

& Journal, 24, 16-18.
Wyles, R. (2019). «The Power of Ajax’s Sword». Stuttard, D. (ed.), Looking at Ajax. 

London: Bloomsbury, 55-66.
Zambarbieri, M. (2002). L’Odissea com’è. Lettura critica. Vol. 1, Canti I-XII. Milano: LED.
Zanker, G. (1992). «Sophocles’ Ajax and The Heroic Values of the Iliad». CQ, 42, 20-5.



Bibliografia

﻿

Lexis Supplementi | Supplements 20 346
Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 12
L’‘Omero tragico’: Sofocle e Omero. Studi sull’Aiace e sulle Trachinie, 319-346

Zerba, M. (2009). «Modalities of Tragic Doubt in Homer’s Iliad, Sophocles’ Philoctetes, 
and Shakespeare’s Othello». Comparative Literature, 61, 1-25.

Zimmermann, B. (2002). «Der tragische Homer. Zum Aias des Sophokles». M. Reichel, 
M.; Rengakos, A. (Hrsgg), Epea pteroenta. Beiträge zur Homerforschung, Festschrift 
für W. Kullmann zum 75. Geburtstag. Stuttgart: Steiner, 239-46.



Lexis Supplementi | Supplements

1.	 Deriu, Morena (2020). Nēsoi. L’immaginario insulare nell’Odissea. Studi di 
Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 1.

2.	 Burden-Strevens, Christopher; Madsen, Jesper Majbom; Pistellato, Antonio (eds) 
(2020). Cassius Dio and the Principate. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis 
Studies in Greek and Latin Literature 2.

3.	 Martínez Fernández, Iker (2021). El ejemplo y su antagonista. Arquitectura de 
la ‘imitatio’ en la filosofía de Cicerón. Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient 
Philosophy 1.

4.	 Andò, Valeria (2021). Euripide: Ifigenia in Aulide. Introduzione, testo critico, 
traduzione e commento. Fonti, testi e commenti | Lexis Sources, Texts and 
Commentaries 1.

5.	 Cattanei, Elisabetta; Maso, Stefano (a cura di) (2021). Paradeigmata voluntatis. 
All’origine della concezione moderna di volontà. Studi di Filosofia Antica | Lexis 
Ancient Philosophy 2.

6.	 Acciarino, Damiano (2022). Atlas of Renaissance Antiquarianism. Studi di 
Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 3.

7.	 Magnaldi, Giuseppina (2022). Illuminare i testi. La parola-segnale nelle tradizioni 
manoscritte di prosatori latini. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies 
in Greek and Latin Literature 4.

8.	 Angioni, Maria Cecilia (2022). L’“Orestea” di Eschilo nelle parole di Pier Paolo 
Pasolini. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin 
Literature 5.

9.	 Cassan, Melania (2022). Animus. Studio sulla psicologia di Seneca. Studi di 
Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 3.

10.	 Citti, Francesco; Iannucci, Alessandro; Ziosi, Antonio (a cura di) (2022). 
Agamennone classico e contemporaneo. Studi di Letteratura Greca e Latina | 
Lexis Studies in Greek and Latin Literature 6.

11.	 Rodighiero, Andrea; Scavello, Giacomo; Maganuco, Anna (a cura di) (2022). 
METra 1. Epica e tragedia greca: una mappatura. Studi di Letteratura Greca e 
Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 7.

12.	 Carrara, Laura; Ferri, Rolando; Medda, Enrico (a cura di) (2023). Il mito degli 
Atridi dal teatro antico all’epoca contemporanea. Studi di Letteratura Greca e 
Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 8.



13.	 Ozbek, Leyla (a cura di) (2023). Sofocle, Niobe. Introduzione, testo critico, 
commento e traduzione. Fonti, testi e commenti | Lexis Sources, Texts and 
Commentaries 2.

14.	 Rodighiero, Andrea; Maganuco, Anna; Nimis, Margherita; Scavello, Giacomo 
(a cura di) (2023). METra 2. Epica e tragedia greca: una mappatura. Studi di 
Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and Latin Literature 9.

15.	 Pitotto, Elisabetta (2024). Stesicoro Ὁμηρικώτατος e i frammenti della 
“Gerioneide”. Testo, traduzione e note di commento. Fonti, testi e commenti | Lexis 
Sources, Texts and Commentaries 3.

16.	 Carrara, Laura (2024). Il nome e il genere. Il dramma satiresco e il ‘quarto dramma’ 
nel teatro greco. Studi di Letteratura Greca e Latina | Lexis Studies in Greek and 
Latin Literature 10.

17.	 Cattanei, Elisabetta; Maso, Stefano (2025). Paradeigmata voluntatis 2. 
L’esperienza dell’Occidente. Studi di Filosofia Antica | Lexis Ancient Philosophy 4.

18.	 Bentain, Klaas (edited by) (2025). Everyday Communication in Antiquity: Frames 
and Framings.

19.	 Arrighini, Andrea (a cura di) (2025). “Querolus siue Aulularia”. Introduzione, testo 
critico, traduzione e commento. Fonti, testi e commenti | Lexis Sources, Texts and 
Commentaries 4.







Gli stessi poeti tragici si consideravano allievi del grande 
Omero, e Aristotele nella Poetica giudica l’epica e la tragedia 
due generi particolarmente affini. A differenza di Eschilo  
ed Euripide, non esiste tuttavia una monografia dedicata  
allo studio della vasta e complessa eredità omerica in Sofocle. 
Questo libro è un primo tentativo in questa direzione, e prende 
in esame due tragedie, l’Aiace e le Trachinie. L’indagine delle 
riprese e delle eco omeriche è affrontata su molteplici livelli 
– lexis, allusioni, immaginario poetico, nuclei tematici – e si 
concentra in particolare sui canti corali, ma tiene conto dei 
drammi nella loro interezza e mira a offrire spunti interpretativi 
originali sia rispetto ai personaggi che ai temi principali  
delle due tragedie. L’analisi tiene insieme la dimensione  
più propriamente linguistica e stilistica con un’indagine volta 
all’interpretazione della pregnanza intertestuale  
e drammaturgica, oltre che della portata concettuale  
degli omerismi sofoclei. La fama antica di Sofocle quale 
l’‘Omero tragico’ trova in queste pagine conferma sia al livello 
di poesia che di pensiero.

Giacomo Scavello ha studiato all’Università Statale di Milano e si è addottorato all’Università di Verona, dove 
ha poi collaborato come assegnista di ricerca al progetto di ricerca METra – Mapping Epic in Tragedy – Epica 
e tragedia greca: una mappatura. Ha inoltre trascorso soggiorni di ricerca in Inghilterra (Oxford, Cambridge, 
Londra), Germania (Berlino) e Svizzera (Fribourg). Si occupa principalmente di lingua e letteratura greca, in 
particolare di epica greca arcaica e di tragedia, soprattutto di Omero e Sofocle, autori su cui ha pubblicato 
diversi saggi. Si interessa anche della ricezione teatrale contemporanea del dramma antico, collaborando 
occasionalmente al webzine Visioni del Tragico. La tragedia greca sulla scena del XXI secolo, e soprattutto 
di storia intellettuale del pensiero greco antico. Nel suo ultimo progetto post-dottorale Marie Curie, presso 
l’Università di Utrecht, si è occupato in particolare di alcuni aspetti della ricezione di Omero e Sofocle nella 
filosofia continentale morale e politica dall’Ottocento fino al pensiero femminista contemporaneo, con un 
focus speciale su alcuni grandi pensatori del Novecento quali Simone Weil, Hannah Arendt, Paul Ricœur e 
Bernard Williams. 

20

S
C

A
V

E
LLO

L’‘O
M

E
R

O
 T

R
A

G
IC

O
’: S

O
FO

C
LE

 E
 O

M
E

R
O


	Premessa e ringraziamenti
	1.1	Epos e Tragedia
	1.2	Sofocle e Omero
	2.1	Aiace: parodo (vv. 134-200)
	Il ‘grande’ eroe Telamonio: 
torre e spada, protezione 
e violenza, soccorso e ritorsione

	2.2	Aiace: primo stasimo 
(vv. 596-645)
	La vergogna, il suicidio 
e il lamento materno: 
Aiace ed Ettore

	2.3	Aiace: secondo stasimo 
(vv. 693-718)
	Gioie illusorie e metafore fatali

	2.4	Aiace: terzo stasimo 
(vv. 1185-222)
	Meditazioni omeriche 
sulla guerra

	3.1	Trachinie: parodo 
(vv. 94-140)
	Forze cosmiche, limiti umani, e Eracle ‘Odisseo’ naufrago

	3.2	Trachinie: primo stasimo 
(vv. 497-530)
	La violenza di eros 
e la tragicità della bellezza

	3.3	Trachinie: secondo stasimo (vv. 633-62)
	Il nostos dell’eroe e il pathos della sposa: ancora echi odissiaci

	3.4	Trachinie: terzo stasimo 
(vv. 821-61)
	Dolore e morte: 
un solo tragico destino

	3.5	Trachinie: quarto stasimo (vv. 947-70)
	Il nostos tragico

	4	Appendice
	Elenchi e indici 
degli omerismi studiati distinti per tipologia

	5	Conclusioni
	L’‘Omero tragico’

		Bibliografia
	1.1.1	Mito e saga eroica
	1.1.2	Il narratore e il contesto performativo
	1.1.3	Epos ciclico, Omero e Tragedia
	1.1.4	La materia e i motivi narrativi: serietà, organicità, unitarietà e concentrazione tematica
	1.1.5	Tecnica drammatica ed etopea
	1.1.6	Profondità concettuale e funzione paideutica
	1.1.7	La ‘ripresentificazione’ del mito sulla scena: mimesi drammatica, re-interpretazione mitica, contesto storico-culturale del V secolo
	1.1.8	Conflitto, relativismo etico-morale, riflessione sulla sofferenza: eredità omeriche
	1.1.9	La dimensione tragica in Omero
	1.1.10	L’influsso della langue epica nella lexis tragica
	1.2.1	Sofocle l’‘Omero tragico’: testimonianze antiche
	1.2.2	Sofocle e Omero: la critica moderna e contemporanea
	1.2.3	Criteri e obiettivi del presente studio
	2.1.1	Aiace ‘il grande’, l’ombra di Telamone e l’ombra di Odisseo (vv. 134, 184)
	2.1.2	Salamina: un’isola omerica ‘cinta dalle onde’: la serenità perduta (vv. 134-5)
	2.1.3	La colomba, l’avvoltoio e lo stormo: similitudini epico‑omeriche (vv. 139-40, 169-71) 
	2.1.4	Il lampo notturno della spada: il disonore di Aiace (vv. 141-7)
	2.1.5	La ‘torre degli Achei’ che crolla: reciprocità e rivalsa (vv. 159, 166)
	2.1.6	I ‘colpi’ che non perdonano degli dèi (v. 137) 
	2.1.7	Le ‘splendide armi’ insanguinate: una vendetta ‘disumana’ (vv. 177, 181)
	2.1.8	Il difensore ‘a terra’: la fiamma dolorosa della vergogna divampa (vv. 192-7)
	2.2.1	Salamina, isola ‘felice’ che ‘abita’ nel mare vs la follia ‘dimora’ di Aiace
	2.2.2	‘Ares’ perduto e il ‘nascondimento’ nell’Ade: 
vergogna e suicidio
	2.2.3	Il planctus di Eribea e il compianto di Ecuba: 
Aiace e Ettore
	2.3.1	Un ‘brivido’ di gioia: l’illusione del coro e il desiderio sinistro di Aiace (v. 693)
	2.3.2	L’illusoria liberazione dal dolore: la ‘nube’ di morte 
	2.4.1	Premessa 
	2.4.2	La guerra ‘maledetta’: una riflessione sul conflitto da Omero a Sofocle
	2.4.3	Ares e Ade ‘comuni’: guerra e morte retaggio degli uomini
	2.4.4	La maledizione delle armi inventate dall’uomo
	2.4.5	La fatica ‘anti-umana’ e l’‘onta’ della guerra
	2.4.6	La ‘vanità’ della guerra e il rimpianto per ‘i veri beni’ della vita 
	2.4.7	Troia e Atene: guerra e pace
	2.4.8	Conclusione: il vero ponos umano
	3.1.1	La ‘morte’ della notte stellata: la perpetua forza distruttiva del tempo (vv. 94, 132) 
	3.1.2	L’ambiguo ‘ardore’ del sole ‘onniveggente’: onniscienza divina e miopia umana (vv. 99, 102) 
	3.1.3	Eracle naufrago come Odisseo, il mare di sventure, lo scampo dalla ‘dimora di Ade’ e la rivoluzione inaspettata dell’Orsa: echi odissiaci (vv. 112-19, 120-1, 130-1, 134)
	3.2.1	La potenza invincibile e ingannevole di Afrodite (v. 500) 
	3.2.2	Poseidone: un nuovo sintagma omerizzante (v. 502)
	3.2.3	Eracle e Acheloo: uno scontro tumultuoso e abusiones omeriche (vv. 504, 507-8, 511-14, 518) 
	3.2.4	L’omerica ‘tragica’ bellezza di Deianira (v. 523)
	3.3.1	Eracle finalmente in porto: l’approdo sicuro di navi (v. 633)
	3.3.2	Deianira: la sua cara sposa fedele 
	3.4.1	Il compiersi delle antiche profezie: la vera fine dei πόνοι di Eracle e il porto sicuro di morte
	3.4.2	La nuvola mortifera di Nesso (v. 831).
	3.4.3	Il pianto infinito di disperazione: Deianira e le lacrime di gioia di Penelope 
	3.4.4	Eracle l’eroe ‘valoroso’ sconfitto dalla nosos erotica 
	3.5.1	Il vento propizio per scomparire nella morte: l’esito tragico del nostos antiodissiaco di Eracle
	3.5.2	L’impotenza del prode Eracle ‘stirpe di Zeus’ (v. 956)
	4.1	Scrittura, intertestualità e pubblico: ‘cerchi di competenza’ 
	4.2	Nel laboratorio omerico di Sofocle
	Pagina vuota

