
I libri di Ca’ Foscari 29 | 1
e-ISSN  2610-9506
ISBN [ebook] 978-88-6969-994-8

Open access 7
Submitted 2025-10-09  |  Published 2025-12-22
© 2025   |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-994-8/002

Citizen science e partecipazione
La partecipazione dei cittadini alla ricerca  
e alla governance dei beni culturali
a cura di Monica Calcagno e Andrea Carlo Lo Verso

﻿

Edizioni
Ca’Foscari

La sfida
La partecipazione dei cittadini  
alla ricerca e alla governance  
dei beni culturali

È un dovere, per chi fa ricerca, condividere i risultati con i cittadini e coinvolgerli nelle 
decisioni sul destino della ricerca stessa. Nella moderna società della conoscenza, 
democrazia significa garantire a ciascuno il diritto alla ‘cittadinanza scientifica’. Ma 
come? In quali modi e con quali regole coinvolgere i cittadini nella ricerca sui beni 
culturali, affinché sia la comunità nel suo divenire a ragionare collettivamente sul 
proprio passato, in rapporto dinamico col presente? E la partecipazione dei cittadini 
può giungere a modificare la governance stessa dei beni culturali?

1	 I temi di discussione del tavolo 

Il tema ‘citizen science e partecipazione’ è strettamente connesso alla definizione 
del concetto di comunità. La Convenzione di Faro attribuisce alle comunità una 
responsabilità diretta nel definire cosa siano i beni culturali, ma in Italia i beni 
culturali sono definiti in primo luogo dalle norme del Codice dei beni culturali e, 
quindi, dal Ministero della Cultura. A partire da questo primo conflitto, il dibattito 
sulla partecipazione e sulla citizen science si snoda fra obiettivi ambiziosi (forse 
troppo?) e una realtà in cui il patrimonio rimane ancorato alla tradizione e a temi di 
identità che ci pongono oggi di fronte a nuove sfide.

Come conciliare, quindi, il nostro Codice con il recepimento, da parte dello 
Stato italiano, dei principi della Convenzione di Faro? E siamo sicuri che quei 
principi siano ancora attuali, visti i cambiamenti intervenuti in questi ultimi 20 
anni? Nella Convenzione di Faro, infatti, si fa riferimento a un patrimonio europeo 
che fotografa una popolazione omogenea, rappresentativa in qualche modo 
della civiltà occidentale. Tuttavia noi, oggi, stentiamo a riconoscere la cosiddetta 
‘civiltà occidentale’ come identificativa del mondo in cui viviamo, attraversato da 
migrazioni che hanno contaminato le nostre culture.

Il mondo di Faro, poi, sembra essere esso stesso inadeguato a cogliere le sfide che 
oggi la tutela dei beni culturali ci pone. Faro parla di comunità in termini monolitici, 

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/978-88-6969-994-8/002&domain=pdf&date_stamp=2025-12-19


I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 8
Citizen science e partecipazione, 7-14

﻿ma quali e quante sono oggi le comunità, e come possiamo riferirci ad esse se sono 
esse stesse in evoluzione continua? Da una visione al singolare siamo approdati 
a una visione plurale dei concetti di beni culturali e di comunità, e oggi possiamo 
cogliere l’opportunità di ripensare in maniera critica i principi che hanno informato 
la nostra azione come professioniste e professionisti culturali, ma anche come 
cittadine e cittadini.

Leggendo poi la Convenzione di Faro, sorgono molte domande: come si riconosce 
e definisce una ‘comunità di patrimonio’ nella società fluida di questo nostro XXI 
secolo? Le ‘comunità di patrimonio’ possiedono gli strumenti concreti per ragionare 
collettivamente sul proprio passato e sul suo rapporto dinamico col presente? 
Può una ‘comunità di patrimonio’, generata su base volontaria e su una costante 
negoziazione di significati tra le sue varie parti, fornire i presupposti concettuali 
per la costruzione di nuove forme di cittadinanza attiva e di comunità, capaci di 
adattarsi rapidamente alle mutevoli esigenze delle nostre società?

A valle di queste domande, però, si colloca forse la questione più critica che 
riguarda la natura strategica, e non solo gestionale, del processo partecipato. Se 
apriamo, infatti, uno spazio decisionale alle comunità, quale sarà la natura delle 
decisioni che le comunità possono e devono assumere? Si tratta di partecipare per 
gestire, o stiamo chiamando a raccolta le comunità per decidere cosa è patrimonio e 
cosa va tutelato e come? Sono domande che aprono la strada a una riflessione sulla 
natura dinamica del concetto stesso di beni culturali, liberato da nozioni statiche, 
proprietarie e identitarie che si manifestano in un uso politico e strumentale dagli 
esiti spesso nefasti. Al posto di tali nozioni, ci chiediamo se (e come) abbracciare 
l’idea di appartenenza, di responsabilità collettiva, e di beni culturali come spazi 
da vivere, dove ognuno di noi può sentirsi ‘a casa’.

In questo quadro, le professioni dei beni culturali sono chiamate a un 
cambiamento profondo: dovranno rinunciare all’abituale atteggiamento didattico e 
quasi paternalistico per capire come lavorare in un dialogo a più voci con le comunità. 
Nella ricerca di questo dialogo, le comunità dovranno avere spazi e strumenti che 
facilitino la partecipazione attiva. La discussione del tavolo si articolerà affrontando 
alcuni temi portanti e ponendo delle domande specifiche ai partecipanti.

La sfida



La sfida

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 9
Citizen science e partecipazione, 7-14

TEMA 1  Lo stato dell’arte della partecipazione fra il Codice dei beni 
culturali  e la Convenzione di Faro: cosa cambiare?

È un dovere, per i professionisti dei beni culturali, mettere mano al Codice per 
superare la sua visione centralizzata e, come chiede la Convenzione di Faro, aprire 
alla partecipazione dei cittadini, come singoli e come comunità?

•	 Il processo di partecipazione è democratico perché apre a tutte e tutti. 
Partecipare è quindi un diritto acquisito?

•	 Esiste (o è necessario introdurre) una distinzione tra ambiti che si aprono 
alla partecipazione e ambiti che non possono essere partecipati?

•	 Esistono beni culturali che non possono essere soggetti alle decisioni delle 
comunità? (es. il Colosseo può cessare di diventare uno dei simboli di una 
cultura che ha avuto un grosso peso nel territorio nazionale e non solo?)

•	 Esiste un conflitto tra il valore universale dei beni culturali come ‘beni 
comuni’ (in quanto funzionali all’esercizio dei diritti fondamentali e al 
libero sviluppo delle persone) e il valore che, secondo Faro, le comunità vi 
attribuiscono attraverso la partecipazione ‘dal basso’?

La Convenzione quadro del Consiglio d’Europa sul valore del patrimonio culturale 
per la società, è stata ratificata come legge dello Stato italiano a ottobre 2020, 
esattamente quindici anni dopo la sua adozione, avvenuta nella città di Faro in 
Portogallo. Secondo la Convenzione, il patrimonio culturale è definito innanzitutto 
da quelle persone che ritengono che certe «risorse ereditate dal passato» 
siano «riflesso ed espressione dei loro valori, credenze, conoscenze e tradizioni». 
Applicando pienamente un principio di democrazia e di rispetto dei diritti 
fondamentali degli esseri umani, la Convenzione – in teoria – delega alle cosiddette 
‘comunità di patrimonio’ il compito di indicare quali tra queste ‘risorse del passato’ 
siano parte del proprio patrimonio culturale. In linea con questa visione democratica, 
la Convenzione pone l’enfasi sulla necessità di implementare meccanismi che 
massimizzino l’accesso e la partecipazione attiva al patrimonio culturale (vedi per 
esempio l’art. 12). In tal senso, la Convenzione segue, e allo stesso tempo rinforza, 
il discorso internazionale sulla gestione del patrimonio e delle attività culturali che 
da anni ruota intorno all’importanza di aprire i processi decisionali e organizzativi 
alla società civile (vedi Simon 2010; Bonet, Négrier 2018).

Tuttavia in Italia, data la prevalente attenzione del nostro Codice dei beni 
culturali alla materialità dei beni culturali piuttosto che al loro valore immateriale, 
una piena attuazione dei principi di Faro potrebbe scontrarsi con una concezione 
del patrimonio culturale ancorata a una visione centralizzata e poco aperta alle 
valutazioni dei cittadini.

Le esperienze di partecipazione alla vita dei beni culturali nel nostro paese 
riguardano in gran parte processi di promozione e valorizzazione del patrimonio 
immateriale legato a tradizioni, rappresentazioni, saperi, etc. Per esempio, la recente 
legge sulle rievocazioni storiche riconosce esplicitamente il valore «identitario 
e storico» del patrimonio culturale immateriale costituito attraverso queste 
manifestazioni, e promuove la «salvaguardia di detto patrimonio garantendo la più 
ampia partecipazione delle comunità praticanti» (legge n. 152 del 7 ottobre 2024). 

Più complesso risulta, invece, il coinvolgimento attivo della cittadinanza 
nella gestione del patrimonio materiale, anche se le buone pratiche si stanno 
diffondendo sempre più, mentre è sempre molto limitata la diffusione di progetti 
di citizen science che l’amministrazione statale stessa non favorisce: si veda, per 
esempio, la circolare ministeriale 4/2019 che stabilisce chiaramente il divieto di 
partecipazione da parte dei cittadini agli scavi archeologici.



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 10
Citizen science e partecipazione, 7-14

﻿TEMA 2  La comunità di patrimonio: un concetto plurale e dinamico?

È possibile immaginare una norma che identifichi con esattezza le comunità di 
patrimonio, per consentire ai funzionari di gestirle?

•	 Se definiamo le comunità in modo dinamico, e le comunità definiscono il 
patrimonio, possiamo definire il patrimonio in modo dinamico?

•	 In un contesto di uso partecipato dei beni culturali, dove sono le comunità 
a prendersene cura, i relativi costi di gestione a chi sarebbero associati?

•	 La convenzione di  Faro è ancora attuale? Va modificata? Se sì, come?
•	 Quali strumenti sono necessari per la governance delle comunità che 

cambiano?
•	 Può una comunità di patrimonio, generata su base volontaria e su 

una costante negoziazione di significati tra le sue varie parti, fornire i 
presupposti concettuali per la costruzione di nuove forme di cittadinanza 
attiva di comunità, capaci di adattarsi rapidamente alle mutevoli esigenze 
delle nostre società?

Il concetto di comunità è centrale nella Convenzione di Faro e negli approcci critici 
degli ‘heritage studies’. L’enfasi crescente posta sull’idea di comunità segnala 
l’importanza di associare i processi di riconoscimento dei beni culturali al senso 
di appartenenza che i membri di determinati gruppi sociali possono provare nei 
confronti dei beni stessi. Inoltre, l’idea di comunità rende più ‘locale’ il concetto 
stesso di bene culturale, segnando un’innovazione rispetto all’approccio universale 
dell’UNESCO, che invece ne enfatizza l’eccezionalità e l’universalità. 

Tuttavia, un’applicazione troppo letterale del concetto di comunità rischia 
di diventare essenzializzante, reificando e cristallizzando i connotati culturali di 
certi gruppi sociali che diventerebbero gli unici ad avere il diritto di esprimersi 
sulle risorse patrimoniali. In altri termini, presumere l’esistenza di una comunità 
‘chiusa’ di patrimonio che abbia diritto a valutare e gestire i beni culturali del proprio 
territorio, potrebbe dare adito a pericolose dinamiche identitarie e all’esclusione dei 
gruppi sociali meno rappresentati dai processi decisionali riguardanti il patrimonio. 
Alla luce delle crescenti complessità sociali causate da migrazioni, invecchiamento 
della popolazione, spopolamento delle aree interne, diventa dunque necessario 
riconoscere la natura sempre mutevole e plurale delle comunità che abitano i 
territori. 

Adottando tale concezione dinamica e plurale dell’idea di comunità, emergono 
però potenzialmente dei problemi di carattere organizzativo: se la comunità 
cambia, allora cambiano anche i relativi beni culturali, e dunque le pratiche di 
conservazione e valorizzazione devono potersi mantenere fluide. Inoltre, l’apertura 
verso il multiculturalismo, benché possa certamente generare dinamiche virtuose 
dall’incontro e dialogo tra comunità diverse, spesso ha l’effetto opposto di generare 
chiusura e isolamento dei diversi gruppi sociali che abitano un territorio. Se, dunque, 
siamo convinti che il patrimonio sia veramente di tutti e non solo di alcuni gruppi 
sociali privilegiati, dobbiamo necessariamente trovare il modo di colmare queste 
distanze tra comunità. 

La sfida



La sfida

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 11
Citizen science e partecipazione, 7-14

TEMA 3  Dal processo partecipato alle decisioni strategiche  
sul patrimonio

È possibile che le decisioni sul destino di ricerca, conservazione e valorizzazione dei 
beni culturali, vengano prese in accordo con i cittadini tutti? E’ realmente garantito 
a ogni cittadino il diritto alla ‘cittadinanza scientifica’? E fino a che punto?

•	 La Convenzione di Faro (art. 2 comma b) parla di ‘azione pubblica’ della 
comunità: cosa significa? Quali forme strutturate di partecipazione 
possono funzionare in ambito culturale?

•	 Quali decisioni strategiche e quali pratiche possono favorire la costituzione 
di comunità di patrimonio (cioè comunità in cui attori a diverso 
titolo – cittadini, imprese, terzo settore – scelgono di prendersi cura, con 
diverse modalità, dei beni culturali)? È possibile regolamentarle?

•	 È possibile (e se sì, in che modo) costruire un rapporto virtuoso con gruppi 
(o comunità) di cittadini attivi e competenti in settori specifici – come gli 
archeologi amatoriali o i metal detectorist – così da farne dei veri e propri 
citizen scientist alleati delle attività di ricerca, tutela, valorizzazione?

•	 Per la ricerca archeologica sul campo, possiamo finalmente superare le 
proibizioni contenute nella circolare ministeriale 4/2019?

•	 Possiamo fare una distinzione tra ruoli riservati ai professionisti dei beni 
culturali e ruoli aperti al volontariato?

•	 Con quali azioni e agevolazioni si potrebbe meglio diffondere il mecenatismo 
culturale, a partire dall’Art Bonus, in modo da renderlo veramente capillare 
sia in termini di progetti che di mecenati?

La Convenzione di Faro illustra un principio, quello della partecipazione dei 
cittadini alle decisioni sui beni culturali, ma non dà indicazioni sulla sua applicazione, 
lasciando ai singoli paesi ratificanti il compito di redigere ciascuno il proprio ‘decreto 
attuativo’. Ciò è sicuramente in linea con le prerogative del Consiglio d’Europa, ma 
tradisce una concezione statica e proprietaria della cultura come patrimonio 
di una nazione ed elemento fondante dell’identità nazionale, che andrebbe forse 
ripensata.

Il nostro paese sta effettivamente crescendo nella direzione indicata da Faro: 
sono sempre più gli addetti ai lavori che sanno ascoltare i cittadini e mettere le 
proprie conoscenze al loro servizio, e aumentano anche i cittadini desiderosi di 
partecipare sempre più apportando valore con le proprie idee, saperi e competenze 
professionali. Tuttavia, ad oggi, è ancora ridotta la partecipazione dei cittadini 
alla ricerca, la cosiddetta citizen science, che molti professionisti della cultura 
promuovono da tempo, seppur incontrando resistenze a livello istituzionale. Un 
esempio fra tutti è rappresentato dalla circolare ministeriale 4/2019 che proibisce 
ai non addetti ai lavori di partecipare alle ricerche archeologiche. Per incoraggiare 
pratiche virtuose di coinvolgimento dei cittadini nella ricerca, sarebbe opportuno 
quindi, innanzitutto, stabilire regole chiare per distinguere i compiti riservati ai 
professionisti da quelli aperti ai cittadini volontari, nella direzione di costruire un 
vero e proprio diritto alla ‘cittadinanza scientifica’. Così facendo si potrà garantire 
la partecipazione dei cittadini alle decisioni sul destino di ricerca, conservazione 
e valorizzazione dei beni culturali. 



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 12
Citizen science e partecipazione, 7-14

﻿TEMA 4  Una professione culturale in divenire: ruoli e formazione  
di fronte alle sfide della partecipazione

Cambia il ruolo delle professioni dei beni culturali nei processi partecipati? Devono 
guidare le attività partecipate oppure limitarsi a trasferire la conoscenza intorno ai 
beni culturali? Il ruolo dei professionisti dei beni culturali deve trasformarsi in un 
ruolo di ‘mediazione’ e ‘accompagnamento’? Quali soft skills possono supportare 
questo ruolo?

•	 Formare i professionisti dei beni culturali con filologie o sociologie? Quali 
competenze devono avere i professionisti dei beni culturali?

•	 Come attivare le comunità di patrimonio by doing (ovvero le comunità di 
patrimonio che si formano con la pratica intorno ai beni culturali)? Da dove 
dovrebbero arrivare le risorse per tali azioni, e quali sarebbero i doveri dei 
professionisti dei beni culturali riguardo al problema della ‘partecipazione 
attiva’?

•	 Quali sono gli spazi per la negoziazione intorno ai beni culturali? Ci sono 
limiti alla negoziazione? Quale ruolo devono avere i professionisti dei beni 
culturali nei processi di negoziazione?

•	 Concorsi o Scuole del patrimonio? Modalità di reclutamento, learning by 
doing, long-life learning per la multifunzionalità degli operatori culturali.

I professionisti del patrimonio culturale, che lavorano con le comunità, devono 
possedere un insieme integrato di competenze tecniche, interpersonali e contestuali 
per garantire un approccio efficace, etico e sostenibile. 

Lavorare in un contesto ‘rovesciato’, dove il ruolo delle professioni dei beni 
culturali sarebbe quello di mettersi al servizio della comunità per raggiungere 
obiettivi di cittadinanza partecipata, sposta il posizionamento delle professioni 
stesse: ‘fare ricerca in sé’ o ‘restaurare’ assumono infatti ruoli complementari ad 
altre azioni. È un capovolgimento copernicano, soprattutto nel nostro paese dove 
la ricerca intorno ai beni culturali (soprattutto a livello accademico) viene per lo 
più percepita come un lusso, e chi la pratica viene considerato bravo ma anche un 
‘fortunato’ che, nonostante tutto, ce l’ha fatta. La torre d’avorio della pratica di 
studio esiste davvero, anche nella mente di chi fa tutela e che spesso desidererebbe 
piuttosto fare ricerca.

L’apertura alla società civile, e la definizione del ruolo del professionista dei 
beni culturali come qualcuno in prima battuta al servizio delle comunità e non al 
servizio dei beni culturali stessi (che esistono solo se esiste la comunità), impone 
una definizione ampia delle professioni del patrimonio. 

È fondamentale che questi operatori abbiano una conoscenza approfondita del 
contesto locale, delle pratiche tradizionali e delle strutture sociali che caratterizzano 
le comunità con cui interagiscono. Ci si deve chiedere, dunque, quanto una 
prospettiva nazionale debba essere affiancata da una prospettiva regionale delle 
competenze. Inoltre, le competenze culturali devono essere accompagnate da 
un’educazione al rispetto per la diversità e dalla capacità di navigare attraverso le 
differenze culturali senza imporre la propria prospettiva. 

Deve essere valorizzata la capacità di coinvolgere attivamente la comunità nei 
processi decisionali. Le comunità di patrimonio si formano con esperienze attive 
di partecipazione: ciò richiede abilità di facilitazione per mediare discussioni, 
incoraggiare la partecipazione e favorire il dialogo. L’ascolto attivo diventa essenziale 
per comprendere le esigenze, le preoccupazioni e le aspirazioni della comunità, così 
come la capacità di costruire consenso e fiducia. È necessario inoltre un approccio 

La sfida



La sfida

I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 13
Citizen science e partecipazione, 7-14

adattivo capace di valorizzare le conoscenze locali e incorporare le esperienze e le 
intuizioni della comunità nella propria ricerca.

Competenza imprescindibile è anche la consapevolezza etica e legale. Gli 
operatori devono aderire a principi etici solidi, rispettando il consenso della comunità 
e promuovendo la trasparenza in tutte le fasi del progetto. La familiarità con le 
normative nazionali e internazionali legate al patrimonio culturale è essenziale.

La comunicazione efficace rappresenta un altro aspetto fondamentale. I 
professionisti devono essere in grado di trasmettere concetti complessi in modo 
accessibile, adattando il linguaggio al contesto e, quando possibile, utilizzando le 
lingue locali per rafforzare il legame con la comunità. 

Aspetto strategico è la capacità di rafforzare le competenze locali attraverso 
attività di formazione e trasferimento di conoscenze. Gli operatori devono essere 
in grado di formare i membri della comunità su tecniche di conservazione, 
documentazione e gestione del patrimonio, favorendo un senso di responsabilità 
e autonomia.

Dal punto di vista tecnico, i professionisti devono avere una solida preparazione 
nella gestione, conservazione e interpretazione del patrimonio culturale, sia esso 
tangibile che intangibile. Devono però anche essere in grado di documentare le 
evidenze culturali attraverso metodi accurati, inclusi la raccolta di storie orali, la 
ricerca etnografica e la documentazione architettonica. 

Elemento fondamentale della professione dovrebbe essere un approccio 
orientato all’apprendimento permanente (Lifelong Learning, LLL). Un numero 
crescente di professionisti del patrimonio ha ricevuto la propria formazione e 
avviato la carriera in settori diversi da quello della ‘gestione dei beni culturali’ (per 
cui non basta una laurea in archeologia o storia dell’arte tout-court). Il miglioramento 
e l’aggiornamento delle competenze nell’ambito dei beni culturali hanno spesso 
costituito il percorso per entrare nelle professioni legate ai beni culturali. Il Lifelong 
Learning è quindi essenziale per rendere il sistema educativo e formativo per il 
patrimonio a prova di futuro.

È anche cruciale possedere competenze di advocacy e capacità di influenza 
politica. I professionisti devono rappresentare gli interessi della comunità nei 
dibattiti politici e collaborare alla creazione di politiche che promuovano la gestione 
sostenibile dei beni culturali. Intelligenza emotiva, empatia, pazienza e sensibilità 
sono tratti che paiono indispensabili.

In tutto ciò l’elemento chiave è sempre l’approccio interdisciplinare. 



I libri di Ca’ Foscari 29 | 1 14
Citizen science e partecipazione, 7-14

﻿TEMA 5  Dalla citizen science alla governance partecipata

Una partecipazione dei cittadini o di altri attori rappresentativi dei loro legittimi 
interessi che diventi prassi consolidata, può giungere a trasformare ‘dal basso’ la 
governance stessa dei beni culturali?

•	 Quali sono le condizioni abilitanti di natura normativa, economica e sociale, 
affinché le molte esperienze virtuose diventino prassi consolidata?

•	 Ed è possibile renderle sufficientemente fluide da non tarpare le ali alle 
spinte innovative che le caratterizzano?

•	 Se, come ha dimostrato il premio Nobel per l’economia Elinor Ostrom, 
il governo collettivo dei beni comuni funziona quando la comunità si 
dà regole di cooperazione precise (tra cui la definizione dei ruoli e delle 
responsabilità dei soggetti più rappresentativi), è possibile individuare tali 
regole anche per la governance collettiva e sostenibile dei beni culturali?

•	 Le attuali pratiche di amministrazione condivisa possono estendersi a 
tutto il patrimonio culturale -inclusi i cosiddetti ‘luoghi della cultura’ 
ritenuti costituenti l’identità nazionale- magari declinate in forme diverse 
e/o applicate solo a specifici aspetti?

I beni culturali, riconosciuti come «risorsa sia per lo sviluppo sostenibile che per la 
qualità della vita», rientrano a pieno titolo nella sfera dei beni comuni e dei diritti.

I beni culturali come ‘beni comuni’ non sono né beni pubblici né beni privati, e 
quindi le loro regole di governance non possono essere né solo di tipo pubblicistico 
né solo di tipo privatistico, come attualmente sembra prevedere il Codice dei beni 
culturali e del paesaggio con le due forme di gestione diretta e indiretta. Soprattutto, 
le scelte strategiche relative ai modelli di governance non dovrebbero dipendere 
dalla titolarità del bene, in senso patrimoniale, ma dalla massimizzazione della 
‘utilità’ della risorsa culturale al fine dell’interesse generale, e ciò è in contrasto 
evidente con il Codice dei beni culturali non solo nell’art. 115, ma anche nell’art. 112, 
comma 6: «in assenza degli accordi di cui al comma 4, ciascun soggetto pubblico è 
tenuto a garantire la valorizzazione dei beni di cui ha comunque la disponibilità».

Alla definizione dei bisogni delle comunità, sia nella fase di indirizzo che in quelle 
successive di organizzazione, gestione e monitoraggio delle governance culturali, 
concorrono necessariamente tutti i soggetti costituzionalmente individuati a questo 
scopo: i cittadini e le loro rappresentanze istituzionali ai diversi livelli, le imprese 
e le loro rappresentanze, in particolare quelle che, come la cooperazione, sono 
costituzionalmente riconosciute. L’art. 114 (inattuato tanto quanto i primi commi del 
112) indica nelle Università, per esempio, i soggetti con cui concertare gli standard 
di valutazione.

Le buone pratiche sulla gestione partecipata dei beni culturali sono sempre più 
diffuse, in forme diverse e talvolta anche troppo estemporanee, però continuano 
a essere frammentate e marginali rispetto alle politiche sul patrimonio culturale, e 
spesso neppure sostenibili e cioè fragili, eccessivamente sartoriali e poco scalabili 
perché prive di una governance ‘trasparente’.

Tuttavia oggi, con qualche decennio di sperimentazioni alle spalle, è forse 
possibile valutare complessivamente queste esperienze, individuare i valori positivi 
e quelli negativi, e redigere una sorta di roadmap che indichi procedure e paletti certi 
nel percorso di costituzione (e mantenimento nel tempo) di una gestione partecipata 
di beni culturali. 

La sfida




