
﻿

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5
e-ISSN  2610-9506
ISBN [ebook] 978-88-6969-999-3

Open access 53
Submitted 2025-10-09  |  Published 2025-12-22
© 2025   |  cb  4.0
DOI  10.30687/978-88-6969-999-3/003

Edizioni
Ca’Foscari

Think it Big! Heritage Rewind
Cambiamenti climatici e nuove comunità: dialoghi (im)possibili?
a cura di Martina Bergamo, Simona Bravaglieri, Anna de la Torre Fornell,  
Giulia Ferro, Jacopo Paiano, Marco Paladini, Paola Peratello,  
Duna Viezzoli, Margherita Zucchelli

Analisi del discorso
Dalle esperienze ai paradigmi  
del patrimonio contemporaneo

﻿

Le sessioni itineranti di Venezia e Marghera hanno rappresentato la premessa 
metodologica e simbolica del percorso di riflessione collettiva sviluppatosi nei 
Tavoli di lavoro di NextGen Heritage – Think it Big. Le esperienze dirette, i momenti 
di osservazione e le pratiche partecipative sperimentate in quei contesti hanno reso 
evidente che la comprensione del patrimonio nasce dall’ascolto dei luoghi e delle 
persone che li abitano. Quelle giornate hanno posto le basi per una discussione più 
ampia, che si è poi articolata nei Tavoli tematici dove esperienze, saperi e linguaggi 
differenti si sono intrecciati per elaborare una visione comune del patrimonio 
culturale come bene dinamico, condiviso e inclusivo.

Il passaggio dall’esperienza alla riflessione ha permesso di delineare nuovi 
paradigmi interpretativi. È emersa con chiarezza la necessità di superare la 
concezione del patrimonio come insieme statico di beni, per riconoscerlo invece 
come ecosistema dinamico, continuamente ridefinito dalle relazioni tra persone, 
comunità, ambiente e tecnologie. In questo senso, la sostenibilità culturale è stata 
individuata come dimensione costitutiva della tutela, al pari di quella ambientale, 
economica e sociale. Integrare pratiche di riuso adattivo, resilienza e valutazione 
partecipata significa trasformare la conservazione in un processo aperto, capace di 
accompagnare le trasformazioni piuttosto che resistervi. La riflessione ha toccato 
anche il ruolo delle nuove tecnologie nella gestione del patrimonio. Gli strumenti 
digitali – dai sistemi GIS ai modelli Digital Twin che integrano dati geometrici 
e semantici – sono stati discussi come risorse per una gestione sostenibile e 
trasparente. La digitalizzazione, tuttavia, non è stata intesa come fine in sé, ma 
come mezzo per promuovere consapevolezza collettiva, accesso ai dati e decisioni 
condivise. Il patrimonio digitale, in questa visione, diventa strumento di co-
progettazione e responsabilità diffusa.

Uno dei temi più ricorrenti nei Tavoli è stato quello della partecipazione. Le 
esperienze citate di citizen science e co-design hanno dimostrato che il patrimonio 
può costituire uno spazio di intelligenza collettiva e di costruzione democratica. 
Superare i modelli gerarchici significa riconoscere la legittimità di una pluralità di 
saperi: istituzionali, accademici, locali e comunitari. In questo senso, la Convenzione 
di Faro è stata spesso evocata come cornice normativa e valoriale, perché afferma 



﻿

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 54
Think it Big! Heritage Rewind, 53-56

il diritto dei cittadini a contribuire alla definizione e alla gestione del patrimonio 
culturale. Sono state discusse esperienze virtuose come Venice Calls, che unisce cura 
ambientale, conoscenza e cittadinanza attiva nella laguna veneziana, o l’archivio 
partecipativo nato ad Antiochia dopo il terremoto, in cui la memoria del patrimonio 
perduto è stata ricostruita collettivamente, dimostrando la forza dell’intelligenza 
dal basso.

Ampio spazio è stato dedicato alla dimensione educativa, considerata la leva 
principale per una trasformazione duratura. La cultura scolastica italiana è stata 
riconosciuta come ancora eccessivamente nazionalistica e generalista, poco attenta 
alle specificità territoriali e alle storie plurali. È stata proposta una riforma della 
didattica della storia e dell’educazione al patrimonio, orientata alla microstoria, 
alla pluralità delle narrazioni e al radicamento nei contesti locali. L’educazione al 
patrimonio deve partire dalla vita quotidiana, dai paesaggi vissuti e dalle esperienze 
condivise, per restituire alla cultura la sua funzione civica e relazionale. In questa 
prospettiva, la scuola non è solo un luogo di trasmissione, ma uno spazio di dialogo 
e co-produzione di senso tra generazioni e comunità.

Molte riflessioni hanno riguardato la giustizia culturale e il diritto all’accesso. È 
stato osservato come la fruizione culturale in Italia rimanga, di fatto, un privilegio 
economico e sociale. Rendere il patrimonio accessibile a tutte e tutti significa 
affrontare le disuguaglianze strutturali che ne condizionano la partecipazione. In 
questa direzione, anche le aree verdi, i paesaggi rurali e i luoghi della quotidianità 
sono stati riconosciuti come componenti essenziali del patrimonio culturale 
e paesaggistico, in quanto veicoli di identità, cura e benessere collettivo. 
È stata inoltre ribadita la necessità di un dialogo più efficace tra cittadinanza 
e decisori istituzionali, soprattutto in relazione alle opportunità di intervento 
generate dalle crisi climatiche: il cambiamento climatico, se affrontato in modo 
partecipato, può infatti trasformarsi in occasione per sperimentare nuovi modelli 
di cura, valorizzazione e adattamento del patrimonio.

Un passaggio cruciale ha riguardato il rapporto tra conoscenza accademica e 
saperi delle comunità. Riconoscere la competenza scientifica non deve significare 
perpetuare un approccio coloniale o occidentalista, ma integrarla con i saperi 
locali e con le pratiche delle comunità d’origine. La valorizzazione passa attraverso 
il dialogo, l’ascolto e la co-narrazione, promuovendo la dignità delle esperienze e 
dei saperi diffusi. Le comunità devono essere coinvolte non solo nella gestione, 
ma anche nella definizione del patrimonio stesso, perché la cultura è tale solo 
se condivisa e vissuta. In questa prospettiva, la decolonizzazione del patrimonio 
non è un atto simbolico, ma un processo concreto di restituzione di voce e 
spazio decisionale alle persone e ai gruppi che ne custodiscono la memoria viva. 
È stato sottolineato, inoltre, come la flessibilità normativa rappresenti una condizione 
necessaria per permettere alle comunità di autodeterminarsi e prendersi cura dei 
propri luoghi culturali, senza irrigidimenti procedurali che ne compromettano la 
vitalità. Il riconoscimento istituzionale dei luoghi culturali spontanei, emersi dal 
basso e spesso non formalizzati, deve rispettare la capacità delle comunità di 
ridefinirne nel tempo il significato e l’uso, secondo processi collettivi e mutevoli.

Anche il patrimonio come luogo di conflitto simbolico è stato oggetto di 
discussione. Le azioni di protesta climatica, come la vernice rossa lanciata sul portale 
di Ca’ Foscari, sono state interpretate come forme di espressione culturale del 
contemporaneo: gesti che mettono in discussione l’autorità dei luoghi e i valori della 
conservazione. Decidere se cancellare o conservare tali tracce significa compiere 
una scelta politica sulla memoria collettiva. In questa lettura, la conservazione non 
è solo un atto tecnico, ma un gesto etico e sociale che definisce cosa una comunità 
ritiene degno di essere tramandato.

Analisi del discorso



Analisi del discorso

I libri di Ca’ Foscari 33 | 5 55
Think it Big! Heritage Rewind, 53-56

Parallelamente, è stata più volte richiamata la necessità di un approccio 
giuridico flessibile e inclusivo, capace di accogliere la complessità dei contesti e 
di rappresentare anche gli interessi meno tutelati. La legge non deve irrigidire, ma 
mediare. Una normativa più aperta e dialogica può diventare strumento di equilibrio 
tra diritti, paesaggi e comunità, garantendo pluralità e adattabilità nelle pratiche 
di tutela.

Altro tema trasversale, emerso con forza, riguarda la dignità del lavoro culturale. 
Non esiste sostenibilità del patrimonio senza la sostenibilità di chi lo cura. È 
necessario riconoscere la competenza professionale, la continuità contrattuale e 
la giusta retribuzione nel settore, superando le forme strutturali di sfruttamento e 
sotto-compenso. La tutela del patrimonio richiede un ecosistema lavorativo equo, 
stabile e inclusivo, che garantisca riconoscimento, sicurezza e libertà di ricerca.

Infine, i Tavoli hanno sottolineato l’urgenza di rafforzare la resilienza delle 
comunità patrimoniali di fronte alle crisi ambientali e sociali. La gestione adattiva, 
che integra conoscenze scientifiche, partecipazione locale e tecnologie digitali, è 
stata individuata come chiave per il futuro. Riconoscere la perdita – sia materiale che 
immateriale – come parte del ciclo di vita del patrimonio consente di costruire una 
sostenibilità culturale autentica, capace di accogliere il cambiamento e trasformarlo 
in opportunità di rigenerazione.

Nel loro insieme, le riflessioni emerse delineano una visione del patrimonio 
come bene comune e come spazio di coesistenza, in cui si intrecciano competenze, 
memorie e responsabilità. Dall’ascolto delle esperienze sul campo e dal dialogo tra 
prospettive differenti, NextGen Heritage – Think it Big ha costruito una prospettiva di 
riforma del sistema patrimoniale fondata su equità, partecipazione e sostenibilità. 
Questa analisi del discorso costituisce dunque il ponte tra la sperimentazione 
collettiva dei Tavoli e la traduzione normativa delle idee: le «Raccomandazioni di 
policy» e la »Proposta di modifica alle Disposizioni generali del Codice dei beni 
culturali e del paesaggio», raccolgono e restituiscono in forma operativa le istanze 
di cambiamento emerse dal percorso.




