
I libri di Ca’ Foscari 31 | 3
e-ISSN  2610-9506 | ISSN  2610-8917
ISBN [ebook] 979-12-5742-003-1 | ISBN [print] 979-12-5742-033-8

Open access 77
Submitted 2025-10-01  |  Published 2025-12-22
© 2025  Calaon,  Dal Maso, Claudia Pizzinato  |  cb  4.0
DOI  10.30687/979-12-5742-003-1/004

De-patrimonializzare?
Il ruolo dei privati nella conservazione e la valutazione  
sui beni culturali seriali a vantaggio della sostenibilità
a cura di Diego Calaon, Cinzia Dal Maso, Claudia Pizzinato

Edizioni
Ca’Foscari

Analisi del discorso
Lo scarto necessario: verso  
un modello sostenibile di gestione 
dei beni culturali minori
Diego Calaon
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Cinzia Dal Maso
Giornalista

Claudia Pizzinato
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

﻿

Il dibattito delle pagine precedenti sulla possibile de-patrimonializzazione – che può 
apparire come un gesto estremo all’interno delle pratiche di tutela – non si è limitato 
a interrogare il sistema di protezione del patrimonio: ha messo letteralmente in scena 
un potenziale atto di ‘scarto’, portando la discussione stessa verso la valorizzazione. 
Si potrebbe dire che il dibattito ha prodotto una vera e propria ‘patrimonializzazione 
del pensiero critico’ all’interno degli Heritage Studies. Ma prima di analizzare il 
confronto avvenuto al tavolo , facciamo alcune premesse sullo stato dell’arte.

1	 Tutela dei beni culturali ieri e oggi

La riflessione sulla tutela della materialità del passato, intesa come insieme di pratiche 
che conservano la memoria attraverso le testimonianze tangibili, non può sottrarsi 
al confronto con la realtà del presente. Se prendiamo spunto dall’efficace titolo di un 
saggio di Sauro Gelichi (2008), tutela e valorizzazione presentano inevitabilmente 
due volti, come una moderna immagine di Giano: uno rivolto al passato, che ne 
conserva i documenti, e uno rivolto al presente, che proietta questo patrimonio 

Sommario  1 Tutela dei beni culturali ieri e oggi. – 2 Valore e significato dei beni culturali ieri 
e oggi. – 3 Beni culturali come beni comuni: le implicazioni. – 4 I temi del dibattito. – 5 Definire il 
patrimonio culturale. – 6 Reperti seriali e ‘de-patrimonializzazione’. – 7	 Pubblico e privati. 
– 8 Proposte fortemente operative.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/979-12-5742-003-1/004&domain=pdf&date_stamp=2026-02-17


﻿

I libri di Ca’ Foscari 31 | 3 78
De-patrimonializzare?, 77-84

verso il futuro. Fare tutela non può ridursi alla mera raccolta o catalogazione 
dei reperti: significa interrogare costantemente le fonti materiali, metterle in 
relazione con le dinamiche contemporanee, e comprendere il loro significato alla 
luce del valore che assumono oggi. I criteri che in passato orientavano la scelta 
degli oggetti da destinare ai musei – qualità estetica, grado di integrità, rilevanza 
cronologica (quest’ultima concentrata sostanzialmente sulle epoche più antiche, 
in primis quelle greco-romane) – appaiono oggi strumenti spuntati. Lo scarto che 
si operava all’inizio del Novecento, che selezionava gli oggetti più significativi a 
scapito di tutto il resto, non è più accettabile. Oggi, però, ci siamo spinti all’estremo 
opposto, non scartiamo proprio più, e tendiamo a raccogliere e conservare quanto 
più possibile. Tuttavia, l’esperienza ci ha dimostrato che questo sistema non è 
sostenibile: l’accumulo indiscriminato genera criticità gestionali, scientifiche, 
economiche e, in definitiva, sociali. Il sistema tradizionale di patrimonializzazione 
è destinato a schiantarsi contro una realtà in cui tutto ciò che ci circonda potrebbe 
essere ‘bene culturale’. Siamo dunque necessariamente chiamati a un nuovo tipo 
di selezione: una forma di scarto positivo, che non elimina ma redistribuisce. Si 
tratta di estendere l’esercizio della tutela dell’immenso patrimonio che costituisce 
la nostra memoria collettiva, condividendone la cura tra istituti preposti, comunità 
di cittadini, soggetti del territorio. Non un arretramento della tutela, ma un suo 
ampliamento: una responsabilità condivisa e partecipata. 

Noi curatori del tavolo abbiamo inserito la nozione di ‘de-patrimonializzazione’ 
nel titolo di questo dibattito come elemento di sfida. E, pienamente consapevoli 
del carattere controverso di tale scelta, abbiamo accompagnato il termine con un 
punto interrogativo: il titolo, volutamente provocatorio, mirava a stimolare una 
riflessione critica sulle conseguenze di un modello di tutela e conservazione fondato 
esclusivamente sul valore patrimoniale degli oggetti, come tradizionalmente 
avviene nel nostro paese. L’obiettivo del tavolo di lavoro era indagare le implicazioni 
di tale paradigma applicandolo a una categoria specifica di beni culturali: i cosiddetti 
‘beni minori’, intesi in senso molto ampio – dai reperti archeologici di produzione 
seriale, spesso frammentari, fino ai manufatti caratterizzati da forte ripetitività o 
serialità – e accomunati da un valore intrinseco relativamente limitato dal punto di 
vista materiale, storico o artistico. Abbiamo quindi voluto stimolare una riflessione 
teorica, ma partendo da fatti concreti, per orientare le pratiche di gestione 
quotidiana dei reperti materiali verso la sostenibilità. La proposta provocatoria, 
ovvero se sia possibile de-patrimonializzare per coinvolgere in qualche modo i 
privati nella conservazione dei beni culturali seriali a vantaggio della sostenibilità, si 
fonda teoricamente su correnti dei Critical Heritage Studies di respiro internazionale 
che tendono a mettere in discussione la stessa nozione di bene culturale nella sua 
accezione patrimoniale, ossia come bene dotato di un valore culturale in sé, e di un 
valore economico quantificabile.

2	 Valore e significato dei beni culturali ieri e oggi

Riconsiderare la ‘patrimonialità’ e le sue conseguenze, come sottolinea, tra gli altri, 
John Carman (2005), non è un esercizio sterile, soprattutto alla luce dei profondi 
mutamenti sociali, politici e culturali che caratterizzano le società globali del XXI 
secolo. Se in passato era pacifico che il concetto dominante di proprietà dei beni 
culturali si declinasse secondo un modello in cui lo stato deteneva il patrimonio 
culturale della nazione, oggi la situazione è inevitabilmente più complessa. A partire 
dal XIX secolo, quando si è affermato il concetto di cittadinanza moderna, fondata su 
comunità di cittadini che si riconoscevano nello stato-nazione, la variabilità stessa 

Diego Calaon, Cinzia Dal Maso, Claudia Pizzinato
Analisi del discorso



Diego Calaon, Cinzia Dal Maso, Claudia Pizzinato
Analisi del discorso

I libri di Ca’ Foscari 31 | 3 79
De-patrimonializzare?, 77-84

del concetto di comunità restava confinata entro i limiti dello stato-nazione. I beni 
culturali, in particolare quelli monumentali, servivano a rappresentare le identità 
nazionali e a celebrare i percorsi storici e archeologici dell’autodeterminazione 
collettiva. Assumevano, quindi, un ruolo centrale nei processi di costruzione di un 
sentimento comune, necessario alla trasformazione da sudditi a cittadini, dotati di 
uguali diritti e doveri. Solo nella seconda metà del XX secolo, e in particolare dopo 
la Seconda guerra mondiale, questo processo si è esteso ai diritti sociali e culturali, 
e ciò ha aperto la strada al riconoscimento del diritto di partecipare attivamente 
alla vita culturale come uno dei diritti fondamentali dell’uomo. Questo principio 
ha trovato una formalizzazione nella Convenzione di Faro (2005) che ha segnato 
un punto di svolta nel modo di intendere il patrimonio culturale, trasformandolo 
in un processo partecipativo e comunitario, superando così la logica del mero 
diritto di accesso che diventa così un diritto fondamentale dei cittadini e si esprime 
nella possibilità di partecipare alla vita culturale, trasmettere, conoscere, usare 
e reinterpretare i beni che compongono la memoria collettiva. Non mancano, 
tuttavia, tensioni tra unità e pluralismo, con l’emergere di minoranze linguistiche, 
etniche o di nuovi cittadini che, anche in una prospettiva post-coloniale, rivendicano 
riconoscimento, autonomia o giustizia storica.

Il problema della gestione ‘aperta’ dei beni culturali minori e diffusi, in linea con 
la Convenzione di Faro, si deve leggere alla luce di questa trasformazione sociale. In 
Italia, ciò si riflette nel complesso percorso normativo che ha condotto all’attuale 
Codice dei beni culturali (d.lgs. 42/2004) che ha ‘ereditato’ gran parte dell’impianto di 
tutela introdotto con la Legge n. 1089 del 1939, ampliandone l’ambito e ridefinendone 
le finalità. Le funzioni fondamentali (riconoscimento del valore culturale, vincoli, 
obblighi dei proprietari, ruolo dello Stato) sono rimaste, ma la visione complessiva si 
è trasformata: oggi il Codice include beni etno-antropologici, archivistici, bibliografici 
e paesaggistici, e pone un’enfasi particolare sulla valorizzazione, sull’accessibilità e 
in qualche modo anche sulla partecipazione sociale. In altre parole, si può leggere 
questo passaggio come una trasformazione critica del concetto di patrimonio 
nazionale. In origine, esso coincideva con il ‘patrimonio del re’, ossia con i beni 
attraverso cui il potere politico e culturale esprimeva la propria visione e, di fatto, 
la propria supremazia. In seguito, il patrimonio è diventato ‘bene comune’, cioè 
strumento di appartenenza e coesione sociale, finalizzato alla promozione del 
rispetto delle diversità, del pieno riconoscimento dei diritti civili, della pace.

3	 Beni culturali come beni comuni: le implicazioni

Oggi diventa perciò necessario formulare una definizione di patrimonio di tono 
diverso, aggiornato, soprattutto per i beni minori. Se, infatti, per i beni culturali 
‘maggiori’ i processi di tutela e valorizzazione funzionano attraverso norme e pratiche 
consolidate, anche tenendo conto delle grandi risorse umane ed economiche che 
si impiegano per conservarli, per i beni minori il rischio è che l’assenza di spazi 
di mediazione e di coinvolgimento attivo della cittadinanza porti a un’eccessiva 
burocratizzazione, con conseguente esclusione delle comunità locali. Considerare 
un bene culturale soltanto come ‘proprietà’, lo riduce a oggetto di scambio e 
mercato, facendogli perdere il suo valore sociale, storico e comunitario. Piuttosto 
che ‘possedere’ i beni culturali, dovremmo concepirli come beni comuni o risorse 
ad accesso aperto: la comunità dovrebbe avere il diritto di partecipare alla loro 
gestione, fruizione e definizione di valore, entro regole condivise. Il concetto di open 
access implica che il bene non resti confinato alla dimensione di proprietà esclusiva 
dello Stato, ma sia reso disponibile per un uso più ampio e condiviso. La domanda, 



﻿

I libri di Ca’ Foscari 31 | 3 80
De-patrimonializzare?, 77-84

dunque, non dovrebbe essere più «a chi appartiene il bene minore o seriale?», 
ma «come trattiamo i beni culturali minori, secondo quali norme, valori, diritti e 
forme di coinvolgimento comunitario?». Il modello ad accesso aperto presenta 
inevitabilmente delle criticità, in particolare la tensione tra partecipazione e tutela 
fisica dei beni. Ma è proprio da questa tensione che nasce la domanda fondante di 
questo tavolo di lavoro: come conciliare la protezione dei beni culturali con la loro 
apertura alla società, in un’ottica realmente democratica e sostenibile?

4	 I temi del dibattito 

Il tavolo di lavoro era composto da figure professionali con sensibilità diverse: 
archeologi, curatori museali, collezionisti privati, funzionari del ministero, giornalisti, 
giuristi, tecnici, heritage practitioners. Dal discorso è emersa una complessa mappa 
di posizioni che, pur convergendo verso l’urgenza di un ripensamento dei modelli 
gestionali, hanno rivelato una pluralità di linguaggi e di prospettive disciplinari: 
giuridica, museologica, economica, filosofica, politica, sociale. Il discorso si è 
organizzato attorno a tre grandi assi: la gestione dei depositi e dei beni seriali, 
come nodo pratico e simbolico del ‘troppo pieno’ patrimoniale; la ridefinizione 
del concetto di patrimonio e di comunità, sottolineando la tensione fra necessità 
di tutela della materialità e valore attribuito; il ruolo della funzione pubblica e la 
sostenibilità del patrimonio, e dunque il non sempre facile equilibrio fra tutela, 
valorizzazione e partecipazione. Nel complesso, il tono medio della discussione è 
stato riflessivo e pragmatico, con alcune punte di polemica intellettuale e di realismo 
amministrativo. È interessante notare come il lessico combini terminologie tecnico-
istituzionali (vincolo, tutela, scarto, de-accessioning) con un ampio uso diffuso 
di metafore etiche (coscienza, responsabilità, memoria, sguardo, comunità): ciò 
segnala la tensione di tutti i partecipanti verso un sistema pratico-manageriale 
che possa, nella sua percezione e attuazione, superare le prime per giungere alle 
seconde.

5	 Definire il patrimonio culturale

Una parte consistente del dibattito del tavolo sulla de-patrimonializzazione è stata 
dedicata alla questione teorica di ‘cosa sia (oggi) il patrimonio culturale’. Anche 
se molti partecipanti hanno richiamato concetti storico-giuridici, ripercorrendo le 
definizioni date dalle nostre leggi, dall’UNESCO e soprattutto dalla Commissione 
Franceschini del 1964 che ha definito i beni culturali come «testimonianza materiale 
avente valore di civiltà», ci si è poi concentrati a discutere la validità relativa che tale 
concetto assume oggi. Si è affermato in diversi modi che il patrimonio è soprattutto 
un processo dinamico di attribuzione di senso. Un oggetto non vale di per sé, ma per 
come e quanto viene ‘abitato’ da una comunità. Questa prospettiva, mutuata dalla 
Convenzione di Faro, apre alla soggettività dei cittadini. E su questo punto si è aperta 
la vera fase di tensione del dibattito: alcuni hanno ricordato il rischio di cadere nella 
retorica eccessiva della comunità, e banalizzare così le competenze e il complesso 
lavoro scientifico degli operatori dei beni culturali a ogni livello, che non può essere 
sostituito ipso facto dallo slancio emozionale di membri della comunità desiderosi 
di far parte dei processi di tutela. L’utilizzo della Convenzione di Faro nel nostro 
sistema, se non accompagnata da modalità operative efficaci, introduce una sorta 
di frizione fra diritto e sentimento, fra oggettività e percezione. Si è rilevata quindi 
la necessità di costruire e mantenere forte un dialogo tra i professionisti dei beni 

Diego Calaon, Cinzia Dal Maso, Claudia Pizzinato
Analisi del discorso



Diego Calaon, Cinzia Dal Maso, Claudia Pizzinato
Analisi del discorso

I libri di Ca’ Foscari 31 | 3 81
De-patrimonializzare?, 77-84

culturali e i cittadini che sia rispettoso di entrambi, e soprattutto delle competenze 
dei professionisti. E la necessità impellente di ripensare, e definire chiaramente, le 
nuove prerogative dei professionisti.

Il dibattito si è dimostrato essere un riflesso assai efficace della dialettica stessa 
intorno al concetto di patrimonio, ovvero del ‘discorso’ intorno all’Heritage, come 
ci ricorda Laurajane Smith (2006). La nostra definizione tradizionale di patrimonio 
è di tipo autoritativo, istituzionale, storicamente occidentale, elitario ed esperto, 
narrato in modo ‘scientifico’ e univoco. Oggi noi invece stiamo introducendo la 
nozione che il patrimonio non è ‘dato’, non è neutrale né oggettivo, ma piuttosto 
un riverbero del modo in cui noi parliamo del passato, lo selezioniamo, lo rendiamo 
significativo e gli attribuiamo valore. Il patrimonio è un processo, non un oggetto in 
sé. È un atto sociale che crea significato: un oggetto diventa patrimonio solo se una 
comunità lo riconosce, lo narra, lo usa. Di conseguenza, dobbiamo accogliere tutte 
le pratiche culturali, politiche, affettive e sociali che selezionano alcuni elementi 
del passato e ne scartano altri; che attivano un uso sociale del passato capace di 
stabilire emozioni e legami di appartenenza. E dobbiamo accettare narrazioni multi-
vocali intorno al patrimonio. Il lavoro dei professionisti dei beni culturali, dunque, è 
quasi un lavoro editoriale: devono necessariamente operare delle scelte, in accordo 
con la comunità, e dare conto di tutte le narrazioni che emergono dai vari significati 
attribuiti agli oggetti.

6	 Reperti seriali e ‘de-patrimonializzazione’ 

Il nodo dei depositi e dei reperti seriali ha portato allo scoperto le inquietudini 
esistenti tra l’etica della conservazione e il pragmatismo operativo. È davvero 
possibile conservare tutto? Da un lato si riconosce l’impossibilità materiale e la 
scarsa utilità scientifica di accumulare all’infinito; dall’altro, però, si esprime il 
timore che lo scarto equivalga a una rinuncia alla memoria collettiva. Il dibattito 
ha visto divisi i partecipanti tra chi difende la funzione di conservazione come 
garanzia di conoscenza e responsabilità verso le generazioni future; chi propone una 
selezione ragionata, fondata su criteri scientifici, etici e di sostenibilità economica; 
chi denuncia l’assurdità di depositi inaccessibili; chi chiede (in molti) nuove forme 
di riuso sociale dei reperti, anche con pratiche di ‘messa in circolo’. La prevalenza, 
nel dibattito, di termini come funzione, uso, valore, riutilizzo indica una tendenza a 
spostare il baricentro dalla conservazione alla fruizione, dalla quantità alla qualità. 
Il concetto di ‘de-patrimonializzazione’ non viene quindi inteso come perdita, ma 
come redistribuzione del valore: il bene non scompare, ma cambia di status e di 
pubblico. Va sottolineato che gli attori del dibattito, favorevoli all’idea di uno scarto 
ragionato e positivo, o sono perlopiù di formazione archeologica oppure, nella loro 
esperienza professionale, hanno avuto a che fare con l’insostenibilità delle migliaia 
e migliaia di reperti e oggetti del passato che accumuliamo. 

Il termine ‘de-patrimonializzazione’ ha avuto nel dibattito il ruolo di 
‘parola‑problema’. Se guardiamo complessivamente a come la parola è stata 
aggettivata nei diversi interventi, siamo di fronte a un uso polarizzante: circa 
la metà degli interventi la associa a un lessico di cautela, se non di rifiuto (de-
patrimonializzazione come rischio, qualunquismo, speculazione, ecc.); l’altra metà 
la associa a possibili sperimentazioni e concetti di libertà (de-patrimonializzazione 
come seconda vita, riuso, redistribuzione, ecc.). In chiave critica, il concetto viene 
globalmente reinterpretato come una possibile via per il superamento del feticismo 
materiale del bene al fine di una riattivazione sociale di patrimoni dormienti. Sempre 
che, ovviamente, siano istruite tutte le precauzioni per arginare la minaccia di 



﻿

I libri di Ca’ Foscari 31 | 3 82
De-patrimonializzare?, 77-84

mercificazione o la perdita di controllo pubblico sulle azioni di tutela. Si insiste molto 
sull’esigenza di un’etica della scelta, per evitare che la tutela diventi immobilismo.

7	 Pubblico e privati

Una sezione ampia del dibattito è stata dedicata al rapporto tra istituzioni statali 
e soggetti privati. Il tono dominante è stato quello, realistico, di una sorta di 
autocritica: si sono riconosciute la diffidenza strutturale verso i privati e la debolezza 
amministrativa dello stato (anche per ragioni di organico e di burocratizzazione) nel 
gestire partenariati e donazioni. Sono stati comunque analizzati esempi virtuosi 
(fondazioni museali, modelli di co-gestione, buone pratiche come Ercolano o il 
Museo Egizio) per sostenere che la collaborazione fiduciaria e di lungo periodo è la via 
per superare tanto l’assistenzialismo pubblico quanto la mercificazione privata. E’ 
emerso in modo forte come la fiducia sia la risorsa critica, sia nell’applicare gli istituti 
di collaborazione già esistenti, sia nel concepire nuove forme tecniche di gestione. In 
questo senso, il discorso è diventato performativo: l’atto stesso di parlare insieme di 
possibili collaborazioni è stato un modo di costruirle, superando la conflittualità tra 
la percezione di un pubblico (o un privato) come ‘possibile nemico’ e una dimensione 
relazionale, in cui parlare di osmosi, contiguità e co-progettazione.

Il concetto di co-progettazione come condizione necessaria per iniziative 
di successo è stato posto in rilievo nei discorsi sui modelli di collaborazione tra 
pubblico e privato, e sulla gestione di attività culturali e sociali connesse ai beni 
culturali che coinvolgono fondazioni, cooperative o associazioni. Quanto al successo 
di iniziative di questo tipo, ispirate al Titolo III del Codice del Terzo Settore, si è 
detto che funzionano dove esistono risorse, capitale umano e soprattutto visione 
condivisa; falliscono dove diventano solo esperimenti di ingegneria istituzionale. 
Il modello vincente è quello della co-progettazione progressiva, sartoriale, che si 
calibra e si perfeziona col tempo e l’esperienza, decisamente contrapposto alla 
statica burocrazia dei contratti chiusi. Un’altra parola chiave per il successo è stata: 
durata. La collaborazione deve essere stabile, evolutiva, trasformativa e aperta alla 
sperimentazione.

8	 Proposte fortemente operative

Nella parte finale, il dibattito si è fatto programmatico e ha permesso di giungere a 
conclusioni operative. Sono stati vagliati strumenti esecutivi, alcuni già immaginati 
nel passato, altri di possibile nuova istituzione come osservatori, reti museali 
regionali, policlinici dei beni culturali. Si è anche sottolineato il ruolo di indirizzo 
svolto dalle circolari ministeriali che possono favorire una revisione culturale 
profonda: possono consentire, infatti, di passare da un paradigma di accumulo a 
uno di cura, dalla staticità del deposito alla dinamica della connessione.

Tra le proposte operative più forti - che hanno avuto eco negli altri tavoli che si 
svolgevano contemporaneamente a questo, e sono state richiamate nelle sessioni 
collettive del convegno- vi è la necessità di lavorare per promuovere un’effettiva 
attuazione della Convenzione di Faro. In pratica, si è proposto di avviare la redazione 
partecipata del piano triennale operativo previsto dalla Legge n. 133/2020 (art. 3, 
comma 1), che è strumento imprescindibile per poter integrare nella normativa 
nazionale i principi di partecipazione democratica, corresponsabilità e accesso alla 
cultura sanciti dalla Convenzione. Nell’intenzione del legislatore, infatti, il piano 
ha il compito di mettere in pratica la nozione giuridica stessa della Convenzione 

Diego Calaon, Cinzia Dal Maso, Claudia Pizzinato
Analisi del discorso



Diego Calaon, Cinzia Dal Maso, Claudia Pizzinato
Analisi del discorso

I libri di Ca’ Foscari 31 | 3 83
De-patrimonializzare?, 77-84

di Faro, dove la sua natura patrimoniale non è definita dal possesso del bene, ma 
dal processo di valorizzazione che, giocoforza, cambia nel tempo. Tale piano dovrà 
definire in maniera chiara e operativa le modalità di collaborazione e di sussidiarietà 
tra settore pubblico ed enti privati nella gestione dei patrimoni culturali minori, 
superando le barriere tradizionali fra amministrazione, comunità locali e società 
civile organizzata. Il percorso di elaborazione deve necessariamente coinvolgere il 
più ampio numero possibile di cittadini, riconosciuti come veri e propri shareholders 
del patrimonio culturale: non semplici beneficiari, ma co-proprietari simbolici e 
co-decisori responsabili, in quanto membri della comunità che attribuisce senso, 
valore e uso ai beni culturali. L’attuazione di questa raccomandazione risponde a 
una serie di principi di notevole importanza nel nostro sistema pubblico, a partire 
dall’art. 118, comma 4 della Costituzione, che prevede che lo Stato e gli enti 
pubblici debbano favorire l’iniziativa autonoma dei cittadini, singoli o associati, 
nello svolgimento di attività di interesse generale tra cui rientrano a pieno titolo 
tutela, cura e valorizzazione del patrimonio culturale diffuso. La sussidiarietà non è 
quindi una delega, ma un riconoscimento: il patrimonio è bene comune e come tale 
richiede la cooperazione attiva di tutti i soggetti coinvolti. La co-programmazione, 
la co-progettazione e il partenariato pubblico-comunitario devono diventare 
modalità ordinarie – e non eccezionali – di gestione condivisa dei beni culturali 
minori, applicando al meglio le norme e gli strumenti del Codice del Terzo Settore 
(artt. 55-57 d.lgs. 117/2017), e superando logiche competitive (appalti, concessioni) 
per adottare logiche collaborative fondate su finalità civiche.

Uno dei tabù legati al problema della de-patrimonializzazione è il fatto che il 
valore intrinseco, monetario, dei beni culturali patrimonializzati nel nostro sistema, 
fa parte e va gradualmente ad accrescere il patrimonio globale del nostro Stato. 
Il tema è stato portato all’attenzione più volte nel corso del dibattito. Tuttavia, di 
recente lo stesso Ministero dell’Economia si è pronunciato in materia, con la Nota 
155/2025 della Ragioneria Generale dello Stato1 in cui si mostra con grande chiarezza 
che il modello italiano di patrimonializzazione dei beni culturali deve essere 
profondamente ripensato. Infatti la Nota afferma che l’attuale sistema non registra 
correttamente molti beni culturali tra gli strumenti di rendicontazione dello Stato, e 
usa criteri di valutazione disomogenei, spesso obsoleti o non adatti alla natura ‘non 
mercantile e non sostituibile’ dei beni culturali. Ad oggi questi elenchi producono 
valori contabili incoerenti, come evidenziano le enormi disparità tra archivi e siti 
archeologici. La legge italiana definisce i beni culturali come beni pubblici speciali, 
parte del demanio culturale o del patrimonio indisponibile, e dunque sottratti 
alla logica del mercato. Essi sono inalienabili, imprescrittibili e incommerciabili, 
poiché il loro valore giuridico ed etico nasce dalla funzione culturale e identitaria che 
svolgono per la collettività. L’articolo 9 della Costituzione riafferma questo status, 
attribuendo allo Stato l’obbligo di tutela. Il Codice dei beni culturali regola in modo 
puntuale i vincoli, il controllo pubblico e le condizioni di uso, distinguendo questi 
beni da qualunque altro bene patrimoniale. Tale regime rende difficile inserirli nei 
bilanci redatti con criteri economici tradizionali, e ciò genera le lacune informative e 
le incoerenze contabili. La Nota 155/2025 evidenzia quindi la necessità di aggiornare 
il sistema, riconoscendo ai beni culturali una dimensione patrimoniale fondata non 
sul valore di scambio, ma sulla loro capacità di generare servizi pubblici e ricadute 
economiche indirette. L’adozione di criteri internazionali come il current operational 

1  Nota della Ragioneria Generale dello Stato, Ministero delle Finanze, Nota del 30 Giugno 2025, SeSD 
155/2025 - La valorizzazione contabile dei beni del patrimonio artistico-culturale: la proposta italiana e 
le sperimentazioni su alcuni casi di studio (https://accrual.rgs.mef.gov.it/.content/accrual_document/
accrual_document_00125.html).

https://accrual.rgs.mef.gov.it/.content/accrual_document/accrual_document_00125.html
https://accrual.rgs.mef.gov.it/.content/accrual_document/accrual_document_00125.html


﻿

I libri di Ca’ Foscari 31 | 3 84
De-patrimonializzare?, 77-84

value, ovvero il valore di un bene pubblico stabilito in relazione alla sua capacità 
attuale di fornire servizi, e non al suo valore di mercato, permette una lettura 
più aderente al loro ruolo sociale. La nota insiste sul fatto che i beni culturali, per 
diventare asset pubblici veri con un valore misurabile e comparabile, devono essere 
trattati come risorse economiche che generano valore pubblico e non solo come 
beni simbolici o identitari. I beni culturali, secondo la Nota, vanno valutati per ciò 
che producono, non per ciò che costano o per il loro ipotetico prezzo di mercato. Alla 
valorizzazione economica va affiancata una narrazione descrittiva che restituisca il 
valore culturale e identitario del bene. La nota insiste che anche i beni minori, seriali 
o diffusi, devono fare parte di questo sistema di patrimonializzazione dinamica 
con caratteristiche sociali, perché generano valore economico tramite azioni nel 
territorio, turismo, fiscalità e servizi. I beni, dunque, anche nella loro componente 
economica, andrebbero percepiti non con valori statici, ma in base a flussi dinamici 
che generano servizi pubblici e sociali. Questa evoluzione dialoga con i principi della 
Convenzione di Faro e con il dibattito sulla de-patrimonializzazione, orientando il 
patrimonio verso un modello dinamico, partecipato e sostenibile. 

A questo punto, il problema si sposta sul piano operativo. E più volte, nel corso 
del dibattito, si è sottolineata l’importanza, oltre alle norme che sono per loro 
natura generiche, dei decreti attuativi, o dei regolamenti di settore, o le circolari 
che definiscono con precisione le modalità di attuazione delle norme in settori 
specifici. Per quanto riguarda i beni culturali seriali minori, che sono molto difficili 
da gestire, è urgente individuare regole nuove e modalità coraggiose. E’ un problema 
di coscienza e di rispetto per le generazioni future. Bisogna pensare a soluzioni ad 
hoc per ogni tipo di reperto seriale: non possiamo aspettarci che esista una prassi 
univoca per tutte le tipologie di oggetti. È necessario che gli uffici ministeriali, in 
collaborazione con i professionisti dei beni culturali, elaborino protocolli chiari per 
definire gli standard nella gestione degli scarti. Ma il ruolo pro-attivo, in questa 
fase, spetta ai professionisti della cultura. Proprio come è avvenuto in passato con 
la Carta del restauro del 1972.

Tuttavia, ciò non deve distrarre dall’azione continua e incessante per produrre 
un reale, e duraturo, cambiamento culturale: i cittadini non devono essere percepiti 
come potenziali ‘nemici’ del patrimonio, ma come custodi e co-attori della sua cura. 
Allo stesso modo, si deve affermare un principio di adaptive heritage management, 
in cui la norma si adatti alle situazioni e non viceversa. Per usare le parole di Daniele 
Manacorda, il ‘bene’ che può venire dall’adozione di un sistema partecipato e 
condiviso dei beni seriali e minori, sta nel fatto che il cittadino e i privati saranno 
riconosciuti come i veri protagonisti della tutela.

Riferimenti bibliografici

Carman, J. (2005). Against Cultural Property: Archaeology, Heritage And Ownership. London: 
Bloomsbury Publishing.

Gelichi, S. (2008). «Solo un Giano bifronte? Qualche riflessione sull’uso della fonte 
archeologica». Gelichi, S. (a cura di), Missioni archeologiche e progetti di ricerca e di scavo 
dell’Università Ca’ Foscari di Venezia (VI giornata di studio). Venezia, 5-8.

Smith, L. (2006). Uses of Heritage. London: Routledge.

Diego Calaon, Cinzia Dal Maso, Claudia Pizzinato
Analisi del discorso


	_GoBack
	1	Tutela dei beni culturali ieri e oggi
	2	Valore e significato dei beni culturali ieri e oggi
	3	Beni culturali come beni comuni: le implicazioni
	4	I temi del dibattito 
	5	Definire il patrimonio culturale
	6	Reperti seriali e ‘de-patrimonializzazione’ 
	7	Pubblico e privati
	8	Proposte fortemente operative

