
e-
IS

S
N

 2
72

4
-1

5
6

4 Lexis  
Poetica, retorica e comunicazione  
nella tradizione classica

Vol. 43 – Fasc. 2  Dicembre 2025





Lexis
Poetica, retorica  
e comunicazione  
nella tradizione classica

Nuova serie

Direttori
Stefano Maso 
Paolo Mastandrea
Enrico Medda
Martina Venuti

Edizioni Ca’ Foscari - Venice University Press
Fondazione Università Ca’ Foscari
Dorsoduro 3246, 30123 Venezia
URL https://edizionicafoscari.it/it/edizioni/riviste/lexis-journal/

e-ISSN   2724‑1564

https://edizionicafoscari.it/it/edizioni/riviste/lexis-journal/


Lexis
Poetica, retorica e comunicazione nella tradizione classica
Nuova serie
Rivista semestrale

Direzione scientifica  Stefano Maso (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)  Paolo Mastandrea (Università Ca’ Foscari Venezia, 
Italia)  Enrico Medda (Università di Pisa, Italia)  Martina Venuti (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)
Comitato scientifico  Elisabetta Cattanei (Università di Genova, Italia)  Alberto Cavarzere (Università di Verona, Italia) Federico 
Condello (Università di Bologna, Italia)  Lowell Edmunds (Rutgers University, USA)  Paulo Farmhouse Alberto (Universidade de 
Lisboa, Portugal)  Paolo Fedeli (Università di Bari, Accademia Nazionale dei Lincei, Italia)  Franco Ferrari (Università degli Studi di 
Pavia, Italia)  Patrick Finglass (University of Bristol, UK)  Silvia Gastaldi (Università degli Studi di Pavia, Italia)  Paolo Gatti (Università 
degli Studi di Trento, Italia)  Maurizio Giangiulio (Università degli Studi di Trento, Italia)  Massimo Gioseffi (Università degli Studi di 
Milano, Italia)  Benjamin Goldlust (Université de Franche-Comté, France)  Stephen Harrison (Corpus Christi College in the University 
of Oxford, UK)  Pierre Judet de La Combe (École des hautes études en sciences sociales, Paris, France)  Carlos Lévy (Université de 
Paris-Sorbonne, France)  Liana Lomiento (Università degli Studi di Urbino «Carlo Bo», Italia)  Giuseppina Magnaldi (Università degli 
Studi di Torino, Italia)  Giuseppe Mastromarco (Università degli Studi di Bari «Aldo Moro», Italia)  Silvia Mattiacci (Università di Siena, 
Italia)  Christine Mauduit (École Normale Supérieure, Paris, France)  Giancarlo Mazzoli (Università degli Studi di Pavia, Italia)  Gian 
Franco Nieddu (professore in quiescenza)  Gretchen Reydams Schils (University of Notre Dame, USA)  Andrea Rodighiero (Università 
di Verona, Italia)  Lucia Rodriguez-Noriega Guillén (Universidad de Oviedo, España)  Wolfgang Rösler (Humboldt-Universität zu 
Berlin, Deutschland)  Federico Santangelo (Newcastle University, UK)  Maria Michela Sassi (Università di Pisa, Italia)  Andrea Taddei 
(Università di Pisa, Italia)  Javier Velaza Frías (Universitat de Barcelona, Espanya)  Paola Volpe Cacciatore (Università degli Studi di 
Salerno, Italia)  Bernhard Zimmermann (Albert-Ludwigs-Universität Freiburg, Deutschland)
Comitato di redazione  Federico Boschetti (ILC-CNR, Pisa; VeDPH, Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)  Laura Carrara (Università di 
Pisa, Italia)  Carmela Cioffi (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)  Matteo Cosci (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)  Massimo Manca 
(Università degli Studi di Torino, Italia)  Valeria Melis (Università degli Studi di Cagliari, Italia; Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)  Luca 
Mondin (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)  Stefano Novelli (Università degli Studi di Cagliari, Italia)  Leyla Ozbek (Ricercatrice 
indipendente)  Giovanna Pace (Università degli Studi di Salerno, Italia)  Antonio Pistellato (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)  Paolo 
Scattolin (Università di Verona, Italia)  Matteo Taufer (Ricercatore indipendente)  Olga Tribulato (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)

Direttore responsabile  Stefano Maso (Università Ca’ Foscari Venezia, Italia)

Redazione  Università Ca’ Foscari Venezia | Dipartimento di Filosofia e Beni Culturali, Dipartimento di Studi Umanistici | Palazzo 
Malcanton Marcorà | Dorsoduro 3484/D - 30123 Venezia | Italia | lexisjournal_editor@unive.it

Editore  Edizioni Ca’ Foscari | Fondazione Università Ca’ Foscari | Dorsoduro 3246, 30123 Venezia, Italia | ecf@unive.it

© 2025 Università Ca’ Foscari Venezia
© 2025 Edizioni Ca’ Foscari per la presente edizione

cb
Quest’opera è distribuita con Licenza Creative Commons Attribuzione 4.0 Internazionale
This work is licensed under a Creative Commons Attribution 4.0 International License

Certificazione scientifica delle Opere pubblicate da Edizioni Ca’ Foscari: tutti i saggi pubblicati hanno ottenuto il parere favorevole 
da parte di valutatori esperti della materia, attraverso un processo di revisione anonima sotto la responsabilità del Comitato 
scientifico della rivista. La valutazione è stata condotta in aderenza ai criteri scientifici ed editoriali di Edizioni Ca’ Foscari.
Scientific certification of the works published by Edizioni Ca’ Foscari: all essays published in this issue have received a favourable 
opinion by subject-matter experts, through an anonymous peer review process under the responsibility of the Advisory Board of 
the journal. The evaluations were conducted in adherence to the scientific and editorial criteria established by Edizioni Ca’ Foscari.

https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


URL https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni4/riviste/lexis-journal/2025/2/
DOI http://doi.org/10.30687/Lexis/2724‑1564/2025/02

Lexis�
Num. 43 (n.s.) – Dicembre 2025 – Fasc. 2

e-ISSN  2724‑1564

Sommario

ARTICOLI

Testi e contesti dell’epigramma di V secolo
Osservazioni su due carmi ateniesi di argomento storico
Marta Legnini� 175

Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων 
συναγωγή
Sergio Brillante� 193

The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal
Martina Delucchi� 217

Le immagini atletiche in Plutarco  
in contesti politici e militari
Francesca Gaudiano� 239

Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca
Evita Calabrese� 261

Note al testo del De beneficiis di Seneca
Giuseppina Magnaldi� 289

Augusto e il tentato suicidio:  
una interpretazione filosofica di Plin. nat. 7.150
Fabio Fernicola� 303

Frammenti di declamazioni perdute
Filostrato, Vitae sophistarum 2.4.569
Mario Lentano� 313

https://edizionicafoscari.unive.it/it/edizioni4/riviste/lexis-journal/2025/2/
http://doi.org/10.30687/Lexis/27241564/2025/02


El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado  
de la ópera de Varesco y Mozart
Mariano Valverde Sánchez� 335

Precisazione
Ciro Giacomelli� 359

RECENSIONI

Mestre, Gómez, Tolsa (eds)
Lucianea et Pseudo-lucianea.  
Studies on Pseudepigrapha of Lucian and Works  
by Lucian Sometimes Considered Spurious
Luca Beltramini� 363



Articoli

173





175

Peer review
Submitted	 2025-02-06
Accepted	 2025-05-15
Published	 2025-12-17

Open access
© 2025 Legnini | cb 4.0

Citation  Legnini, M. (2025). “Testi e contesti dell’epigramma di V secolo. Os-
servazioni su due carmi ateniesi di argomento storico”. Lexis, 43 (n.s.), 2, 175-192.

e-ISSN  2724-1564

Lexis
Num. 43 (n.s.) – Dicembre 2025 – Fasc. 2

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/001

﻿
 Testi e contesti  
dell’epigramma di V secolo
 Osservazioni su due carmi 
ateniesi di argomento storico
 Marta Legnini
Università degli Studi di Parma, Italia

Abstract  This paper reconsiders transmission issues in two Athenian epigrams 
commemorating historic battles against the Medes, by closely examining the evidence 
provided by the witnesses and reflecting on their possible original inscriptional settings. 
In particular, it offers an explanation for the apparently ‘incorrect’ order of the three 
sections of the Eion epigram (‘Simon.’ 40 FGE), suggesting that this may derive from the 
original three-dimensional context of its display. The paper also proposes a connection 
between this poem and one of the Marathon epigrams (‘Simon.’ 21 FGE), grounded in 
both textual parallels and shared cultural and historical significance. This connection 
may provide a clue to the original location of the latter – possibly the Stoa of the 
Herms – and may also shed light on the communicative intent behind the former.

Keywords  Greek epigram. Indirect tradition. Athenian Agora. Persian wars. Simonides.

Sommario  1 Introduzione. – 2 L’epigramma di Eione (‘Simon.’ 40 FGE). – 3 L’epigramma 
per i caduti a Maratona (‘Simon.’ 21 FGE = 4A Sider). – 4 Confronto. – 5 Conclusioni.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/001&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

176

﻿1	 Introduzione

L’interpretazione degli epigrammi risalenti all’età arcaica e alla prima 
età classica soffre spesso e considerevolmente a causa della perdita 
del supporto originario e del relativo contesto. A venire a mancare è, 
in effetti, l’ἐπίγραμμα come era stato inizialmente concepito: un’unità 
formata dal carme inciso e dal monumento per cui esso era stato 
composto, la cui efficacia comunicativa dipendeva equamente da 
entrambe le metà di cui l’intero si costituiva.1 In assenza della pietra 
originale o di una sua accurata descrizione nella tradizione indiretta, 
nonché degli elementi iconografici che l’accompagnavano, la piena 
comprensione di epigrammi anche notissimi è molto spesso destinata 
a sfuggire, giacché qualunque ricostruzione non può che essere in 
gran parte speculativa. Qualche tentativo si può, comunque, fare: di 
seguito, si analizzano, con il soccorso dei testimoni e di quanto ci è 
noto in merito al loro contesto storico, sociale e archeologico, due 
casi esemplari e affini, provenienti entrambi dall’Atene di V secolo e 
testimoni di eventi bellici distanti tra loro pochi decenni.

2	 L’epigramma di Eione (‘Simon.’ 40 FGE)

ἔκ ποτε τῆσδε πόληος ἅμ̓  Ἀτρεΐδῃσι Μενεσθεύς� a)
ἡγεῖτο ζαθεὸν Τρωϊκὸν ἐς πεδίον,

ὅν ποθ᾽ Ὅμηρος ἔφη Δαναῶν πύκα θωρηκτάων
κοσμητῆρα μάχης ἔξοχον ὄντα μολεῖν.

οὕτως οὐδὲν ἀεικὲς Ἀθηναίοισι καλεῖσθαι
κοσμητὰς πολέμου τ᾽ ἀμφὶ καὶ ἠνορέης.

ἦν ἄρα κἀκεῖνοι ταλακάρδιοι, οἵ ποτε Μήδων� b)
παισὶν ἐπ᾽ Ἠϊόνι Στρυμόνος ἀμφὶ ῥοάς

λιμόν τ᾽ αἴθωνα κρυερόν τ᾽ ἐπάγοντες Ἄρηα
πρῶτοι δυσμενέων εὗρον ἀμηχανίην.

ἡγεμόνεσσι δὲ μισθὸν Ἀθηναῖοι τάδ᾽ ἔδωκαν� c)
ἀντ᾽ εὐεργεσίης καὶ μεγάλῶν ἀγαθῶν.

μᾶλλόν τις τάδ᾽ ἰδὼν καὶ ἐπεσσομένων ἐθελήσει
ἀμφὶ περι ̀ ξυνοῖς πράγμασι δῆριν ἔχειν.

Un tempo da questa città insieme agli Atridi Menesteo
comandava diretto alla sacra piana di Troia,

1  Sul tema, ampiamente studiato, cf. e.g. Day 2019a, 231‑43.

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo

177

lui che un tempo Omero disse che tra i Danai ben armati
condottiero di battaglia superiore a tutti giunse.

Così non è inopportuno per gli Ateniesi essere chiamati
condottieri in guerra e nel vigore.

Erano cuori tenaci anche quegli uomini, che un tempo contro
i figli dei Medi sull’Eione intorno alle correnti dello Strimone

muovendo fame bruciante e gelido Ares
per primi svelarono l’impotenza dei nemici.

Ai comandanti gli Ateniesi diedero questi monumenti come premio
in cambio del servizio reso e dei grandi benefici.

Vedendoli chi verrà dopo ancor più vorrà
combattere per il bene comune.

Ancora sotto il giogo persiano dopo la ritirata delle forze spartane 
del 479 a.C., la città di Eione, in Tracia, fu assediata nel 476/475 
dalle forze ateniesi guidate da Cimone, figlio di Milziade. La città fu 
presa per fame: la sua capitolazione avvenne quando il governatore 
persiano Boges, rifiutando la resa ma ormai privo di risorse, appiccò 
un incendio con il quale uccise se stesso e la sua intera famiglia, e 
bruciò buona parte dei suoi tesori.2

Eschine (3.183‑5) afferma che, a seguito della presa di Eione, il 
demos concesse ai generali coinvolti di dedicare tre erme nell’Agorà. 
Erano queste τιμαὶ μεγάλαι, erette sotto l’unica condizione che non 
si facesse su di esse menzione del nome dei generali:3 sulle erme 
fu inciso quindi il presente componimento, diviso in tre sezioni. 
Conferma questo racconto e riporta il testo degli epigrammi anche 
Plutarco (Cim. 7.4‑6), che nomina tuttavia Cimone quale unico 

2  Tramandano la vicenda, qui approssimativamente sintetizzata, Erodoto (7.107) e 
Tucidide (1.98.1), nonché un papiro attribuito a Eforo (P.Oxy. 13.1610: fr. 6 = FGrHist 
70 F 191). Plutarco (Cim. 7.1‑2) rivisita il caso con un racconto molto simile a quello di 
Erodoto, salvo per alcuni dettagli che differiscono nelle due narrazioni, come il destino 
dei tesori, evidentemente non recuperati dagli Ateniesi. Cf. anche Diod. Sic. 11.60; 
segnaliamo infine il commento in Vannini 2018, 31‑6, che passa in rassegna tutte le 
fonti sull’evento.
3  Allude a questo aneddoto, senza fornire altri dettagli, se non che fosse un λο ́γος 
πρόχειρος, anche Demostene (20.112), non riportando tuttavia il testo dell’epigramma.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

178

﻿destinatario dell’onore reso.4 Entrambi i testimoni non menzionano 
l’autore;5 il testo di Plutarco è generalmente considerato il migliore.6

Sia Eschine che Plutarco riproducono le tre parti dell’epigramma 
nel medesimo ordine: sulla prima erma, la parte (b); sulla seconda, 
la parte (c); sulla terza, la parte (a). L’argomento principale utilizzato 
dagli editori contro l’ordine tràdito b‑c‑a consiste nel fatto che il 
componimento, considerato un unico epigramma e non tre diversi 
testi,7 non potrebbe iniziare con ἦν ἄρα κἀκεῖνοι: il και ́ presuppone 
un’aggiunta a un elemento già menzionato.8 La parte (a) serve 
bene questo scopo, fornendo il modello mitico all’azione militare e 
innalzando l’impresa al livello eroico del racconto omerico: conferma 
di questo uso è riscontrabile nel λόγος ἐπιτάφιος ateniese di V e IV 

4  Il motivo di questa differenza è presto detto: chiaramente fare il nome di Cimone non 
era nell’interesse degli oratori di IV secolo, che usano la vicenda come paradigma da 
seguire nelle lodi pubbliche, non indirizzabili agli individui ma al demos; al contrario, 
l’interesse particolare di Plutarco è proprio nei confronti di Cimone. È da notare come 
anche Erodoto, Tucidide ed Eforo menzionino soltanto Cimone come comandante inviato 
a Eione. Non è dato sapere quanto di vero ci sia nel racconto di Eschine e Demostene, e 
quanto invece sia loro invenzione (o propaganda corrente). La credibilità dell’aneddoto 
è fortemente messa in dubbio da Jacoby (1945, 202) e già da Wade-Gery (1933, 74‑5), 
il quale sottolinea quanto la successiva argomentazione di Eschine sia evidentemente 
fittizia.
5  Page (1981, 255‑7) include l’epigramma tra quelli attribuiti a Simonide, in virtù 
della vicenda bellica ricordata, una coda al conflitto contro i Persiani di cui il poeta era 
considerato il principale cantore; non così l’ultimo editore, Sider, che limita l’etichetta 
di ‘simonideo’ soltanto ai carmi che portano il nome dell’autore in almeno una delle 
fonti antiche: cf. Sider 2020, 41‑3.
6  Il testo di Eschine presenta diverse possibili lectiones faciliores: al v. 40a.3 
χαλκοχιτώνων per θωρακτάων; al v. 40b.3 κρατερο ́ν per l’assai più sorprendente κρυερόν. 
In Dem. 20.112, inoltre, dove si allude al medesimo aneddoto (vedi supra, nota 3), sembra 
possibile scorgere una eco della versione plutarchea di 40c.2: πόλλ̓  ἀγάθ᾽ εἰργασμένοι, 
che pure è locuzione di ampio uso, è parsa reminiscente della lezione attestata in 
Plutarco (ἀντ᾽ εὐεργεσίης καὶ μεγάλῶν ἀγαθῶν) e ha portato a preferirla a quella in 
Eschine, che offre μεγάλης ἀρετῆς. Cf. Jacoby 1945, 187 nota 10.
7  Aeschin. 3.183 lo definisce το ̀ ἐπίγραμμα, come Dem. 20.112 (τοῦ ε ̓πιγράμματος). 
Cf. Jacoby 1945, 202; Page 1981, 255; ma la questione viene oggi considerata in modo 
meno schematico (vedi infra).
8  Jacoby 1945, 192. Contro questa posizione si è espresso e.g. Gomme (1948, 5), che 
pur concordando con Jacoby sull’impossibilità, attraverso καί, di un riferimento ad altri 
uomini menzionati su monumenti vicini, ammette la possibilità che esso si riferisse 
generalmente a «well-known heroes of the past», citando il distico adesp. eleg. 6 W.2 come 
esempio di componimento indipendente con un analogo uso del και ́ iniziale. Wade-Gery 
(1933, 74), che ritiene l’ep. 40b di molto posteriore alla data della presa della città, 
sostiene invece che l’incipit del componimento intendesse comparare i conquistatori 
di Eione ai combattenti delle vittorie successive ottenute da Cimone, ponendo i primi a 
fondamento del successo seguente: lo studioso appoggia la ricostruzione del monumento 
operata da Domaszewski (1914, 13‑20), secondo il quale il trittico di erme celebrava 
le tre grandi conquiste cimoniane, attraverso il solo ep. 40b, sulla prima, per Eione, 
e l’ep. ‘Simon.’ 46 FGE, da dividere in due parti, sulle altre due erme, per le vittorie 
dell’Eurimedonte e di Cipro. La ricostruzione di Domaszewski non è presa seriamente 
in considerazione da Jacoby (1945, 188‑91).

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo

179

secolo9 e ora anche nei frammenti dell’elegia per Platea attribuita a 
Simonide.10 Oltre a questo, l’ordine così ricostruito (a‑b‑c) procede 
in maniera molto logica: degni eredi del passato mitico di Atene 
illustrato in 40a, i conquistatori di Eione celebrati in 40b saranno a 
loro volta modello per le future generazioni, augurio espresso in 40c.11

Quanto rimane difficile da spiegare – o del tutto inspiegabile, 
secondo Page12 – è il motivo della citazione sistematicamente ‘fuori 
ordine’ delle tre sezioni. Giacché lo stesso ordinamento è presente 
sia in Eschine che in Plutarco, sembra necessario ricercare una fonte 
comune a entrambi, per lo più identificata nell’orazione di Leptine 
a cui fa riferimento Demostene.13 Seguendo questa possibilità, 
Jacoby14 sostiene dunque che l’ordine prescelto dall’oratore fosse 
quello che meglio serviva il suo scopo moralizzante, perché meglio 
rispecchiava l’idea che l’epigramma fosse stato dedicato all’intero 
demos, non soltanto ai generali vittoriosi. Al fine di avvalorare la 
propria tesi, Leptine avrebbe anche aggiunto al componimento un 
distico di proprio pugno (40a.5‑6), da Jacoby definito «obnoxious» 
in quanto ripetitivo ed eccessivo rispetto al peso delle altre due 
parti, entrambe di due soli distici.15 A questa ipotesi, Wycherley16 
obietta che, indipendentemente dal fatto che esistesse o meno 
un’opera letteraria da cui attingere i versi, le erme erano certamente 
un elemento familiare agli oratori e al loro uditorio, trovandosi in 
un luogo centrale e altamente frequentato della città: un testo 
difficilmente manipolabile senza conseguenze. Sulla scorta di simili 
riflessioni, Harrison17 propone che l’alterazione postulata da Jacoby 
fosse sì avvenuta, ma direttamente sulla pietra: che l’ordine delle tre 

9  Jacoby 1945, 203; cf. Ferrarini 2014, 380‑1.
10  Simon. eleg. fr. 11 W.2; cf. Ferrarini 2014, 382‑6.
11  Cf. Jacoby 1945, 198‑9; Page 1981, 256.
12  Page 1981, 257: «we do not know, and we do not expect to know, why Leptines (or 
another) quoted the first epigram as if it were the third».
13  Secondo Wade-Gery (1933, 94), invece, i versi epigrafici circolavano in una raccolta 
da cui tanto Leptine quanto Eschine avrebbero attinto.
14  Jacoby 1945, 200.
15  Il distico, espunto da Jacoby per la sua superflua funzione di ponte tra passato e 
presente eroico, ripete in maniera pedante concetti e lessico presenti anche altrove 
nell’epigramma; il caso più eclatante: κοσμητὰς segue di due soli versi l’analogo 
κοσμητῆρα. Questa ridondanza potrebbe invero essere una precisa scelta dell’autore, 
dato che l’intera sezione (a) dell’epigramma presenta caratteri di ripetitività, forse un 
tentativo di ottenere un effetto omerizzante: si notino ποτε ́ ripetuto ai vv. 1 e 3, già 
qualificato da Gomme (1948, 6) come «reminiscenza omerica», e il concetto di condurre 
l’esercito verso la guerra ribadito in tutti e tre i pentametri a inizio verso. In alternativa, 
i due versi potrebbero essere stati pensati (o aggiunti in un secondo momento) nell’ottica 
di una lettura autonoma della sezione (a); su questa possibilità, vedi infra.
16  Wycherley 1957, 104.
17  Harrison 1965, 117.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

180

﻿erme fosse stato cambiato e il distico aggiunto per meglio allineare 
il monumento a un intento di celebrazione del demos intero, non 
dei soli generali, promosso dal demos stesso. Page18 ricusa invece 
l’espunzione del distico finale di 40a e, come già detto, rinuncia a 
formulare una soluzione al problema.

In alternativa, una risposta potrebbe essere suggerita dalla 
tridimensionalità dello spazio di fruizione del testo. Esiste infatti 
una pelike ateniese, attribuita al pittore di Pan,19 decorata con la 
riproduzione pittorica di un gruppo di tre erme: quella centrale è 
rappresentata frontalmente, mentre le altre due, una a destra e una 
a sinistra della prima, sono rappresentate di profilo, una di fronte 
all’altra. De La Genière, nel pubblicare il frammento,20 notava come 
raramente sia raffigurata su vaso più di un’erma contemporaneamente: 
una deviazione dalla norma è, di solito, portatrice di un significato più 
specifico, che nel caso del pittore di Pan è spesso legato alla volontà di 
conferire una coloritura locale della scena rappresentata e collocarla 
spazialmente. A partire da queste osservazioni, De La Genière 
suggerisce che le tre erme rappresentate sulla pelike siano proprio 
quelle dell’epigramma di Eione, ovvero un elemento caratterizzante 
dell’area dell’Agorà dove il pittore intende ambientare la scena.21 Se 
il vaso illustrato si può considerare almeno un parallelo per questa 
tipologia monumentale ermaica, ipotizzando che l’iscrizione dei 
tre frammenti procedesse da sinistra verso destra, l’osservatore si 
troverebbe a incrociare per primo lo sguardo dell’erma centrale e 
a leggere, pertanto, in primo luogo il testo su di essa iscritto, cioè 
quello di 40b.22 Forse questo gesto naturale e istintivo, unito alle 
necessità argomentative dell’oratore di IV secolo,23 può dar ragione 

18  Page 1981, 257.
19  Ora conservata al Louvre (Cp 10793).
20  De La Genière 1960.
21  De La Genière 1960, 251‑2.
22  Cf. anche Osborne 1985, 61.
23  L’ordine riportato dalle fonti poteva non stonare eccessivamente all’orecchio 
dell’oratore e del suo uditorio, se in esso si fosse potuto riconoscere un andamento 
familiare, ravvisabile forse in quello dell’epinicio. Così come l’ordine (a)‑(b)‑(c) richiama 
il logos epitaphios e l’elegia di Platea, la sequenza (b)‑(c)‑(a) non si allontana di molto 
dallo schema tipico dell’epinicio, con un modulo celebrativo certamente diverso da 
quello usualmente impiegato dall’epigramma, ma che poteva forse fornire una cornice 
sufficiente a non dubitare di un testo simile: esposto il tema, il soggetto e l’occasione 
della celebrazione in (b) e (c), (a) fungerebbe da breve sezione mitica, seguita dalla 
massima sull’egemonia ateniese nel distico finale tanto osteggiato dalla critica. Punti 
di contatto fra la celebrazione di vittorie atletiche e vittorie militari sono evidenziati in 
Nobili 2016, 189‑92, che cita in apertura Pind. I. 1.50‑1: ὃς δ᾽ ἀμφ̓  ἀέθλοις ἢ πολεμίζων 
ἄρηται κῦδος ἁβρόν, | εὐαγορηθεὶς κέρδος ὕψιστον δέκεται, πολιατᾶν καὶ ξένων γλώσσας 
ἄωτον. Similmente, sembra attinta dal lessico dell’epigramma agonistico l’insistenza 
sul primato riscontrabile al v. 4 di 40b (cf. di nuovo Nobili 2016, 175‑81), dove il topos 
si sovrappone e si confonde con quello del πρῶτος ευ ̔ρητη ́ς.

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo

181

della lettura ‘disordinata’ dell’epigramma a oltre cento anni dalla 
sua incisione.

A maggior ragione, non sarebbero state sollevate rimostranze 
dall’uditorio se la concatenazione delle tre sezioni non fosse mai 
stata realmente concepita come ferrea: l’apertura intenzionale a 
una lettura autonoma delle tre sezioni, comunque concepite e incise 
contestualmente, ma con un certo grado di indipendenza l’una 
dall’altra, trova paralleli in alcuni altri celebri epigrammi iscrizionali, 
anche molto lunghi, suddivisibili, con certezza o in via ipotetica, in più 
testi connessi ma indipendenti: si vedano, per esempio, i cosiddetti 
‘epigrammi di Maratona’ (IG I3 503‑4), una serie epigrammatica di 
lunghezza considerevole, forse dedicata interamente a una battaglia 
o forse all’intera Seconda Guerra Persiana;24 ma si pensi anche, 
banalmente, agli epigrammi delle Termopili (‘Simon.’ 22a‑b e 6 FGE),25 
al loro comune contesto e alla loro disposizione su tre stele, non 
troppo dissimile dall’incisione su tre erme del presente testo. In casi 
come questi, sembra che l’incisione su pietra desse un indirizzo, più 
o meno forte, al verso di lettura preferito, ma non un indissolubile 
collegamento fra le parti.

La sezione (a) del nostro testo è una piccola composizione ad 
anello, un paradigma mitico contenuto in se stesso e applicabile, 
eventualmente, a una varietà di situazioni; la sezione (c) veicola il 
movente e i destinatari della dedica in modo essenziale e immediato, 
benché piuttosto povero di informazioni, e riflette l’intento del 
monumento di ricordare un modello esemplare, capace di ispirare 
comportamenti e azioni future; la sezione (b) appare la più saldamente 
ancorata all’evento concretamente commemorato, descritto in un 
registro epico-celebrativo, e, come si tenterà di dimostrare, potrebbe 
contenere un richiamo deliberato a un altro epigramma affine per 
lessico e contenuto, se non per collocazione, ovvero quello dedicato 
ai caduti di Maratona.

24  La storia degli studi sul monumento è molto lunga e non conclusa; si vedano, da 
ultimi, i contributi di Proietti (2011), Petrovic (2013) e Tentori Montalto (2013; 2017, 
105‑36).
25  Page 1981, 231‑4.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

182

﻿3	 L’epigramma per i caduti a Maratona 
(‘Simon.’ 21 FGE = 4A Sider)

Ἑλλήνων προμαχοῦντες Ἀθηναῖοι Μαραθῶνι
χρυσοφόρων Μήδων ἐστόρεσαν δύναμιν.

Combattendo per i Greci, gli Ateniesi a Maratona
abbatterono la potenza dei Persiani adorni d’oro.

L’epigramma è tràdito, senza indicazione dell’autore, dall’oratore 
ateniese Licurgo nella Contro Leocrate 109, a fianco dell’assai più 
noto epigramma 22b FGE, il secondo degli epigrammi delle Termopili. 
L’epigramma è altresì tràdito da Elio Aristide,26 da uno scolio allo 
stesso27 e dalla Suda, alla voce «Ποικι ́λη».28 In tutte le fonti più tarde 
il pentametro risulta completamente diverso da quello riportato da 
Licurgo. In Elio Aristide esso suona

ἔκτειναν Μη ́δων ἐννέα μυριάδας

uccisero nove miriadi di Medi

differendo soltanto nella cifra da quello ripetuto dal suo commentatore 
e dalla Suda, che concordano in εἴκοσι μυριάδας.

La versione fornita da Licurgo è certamente preferibile, per due 
fattori: il primo è la maggiore antichità di Licurgo, il quale, ad Atene 
nel IV secolo, più difficilmente avrebbe potuto offrire al suo pubblico 
una versione non genuina dell’epigramma; ancor più improbabile è 
poi che la cifra dei nemici uccisi, 6.400 secondo Erodoto,29 fosse in 
un’iscrizione pubblica così evidentemente esagerata.30 L’origine e la 
ragione di questa doppia tradizione del pentametro rimangono invece 

26  Or. 28.63 (II 162 K.): la connessione ricavata dal passo di Aristide corrisponde 
all’unica autorità antica che ascriverebbe l’epigramma a Simonide; è discutibile tuttavia 
se, nel passo di Aristide, egli intendesse davvero attribuire l’ep. 21 al poeta: Aristide 
non assegna esplicitamente il componimento, ma cita l’epigramma inserendolo tra 
diversi altri ‘simonidei’ (3, 12, 22a, 38, 45 FGE), in una sezione dell’opera in cui si 
serve del poeta come esempio di chi nelle proprie opere ha dato spazio a espressioni di 
autoelogio. Degli epigrammi simonidei citati in questi paragrafi, tre (12, 22a, 45) sono 
ascritti al poeta da altre fonti antiche. Cf. Molyneux 1992, 85 e nota 24, 150; Bravi 
2006, 73; Sider 2020, 37‑41.
27  Schol. Aristid. Or. 46.118, p. 289 Frommel.
28  Sud. π 3079 A.
29  Hdt. 6.117.
30  Cf. Page 1981, 229.

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo

183

di difficile comprensione.31

Sempre da Licurgo (1.109) si traggono gli indizi più consistenti 
dell’origine epigrafica del carme. L’oratore introduce e cita allo stesso 
modo gli epigrammi 22b e 21:

τοιγαροῦν ἐπὶ τοῖς ἠρίοις1 μαρτύρια ἔστιν ἰδεῖν τῆς ἀρετῆς αὐτῶν 
ἀναγεγραμμένα ἀληθῆ πρὸς ἅπαντας τοὺς Ἕλληνας, ἐκείνοις μέν· 
[22b FGE] δ᾽ ὑμετέροις προγόνοις· [21 FGE]

1 ἠρίοις Wurm: ὁρίοις τοῦ βίου codd.

L’ep. 22b è indubbiamente di natura iscrizionale e si trovava, come 
chiaramente testimoniato da Erodoto, sul campo di battaglia, le 
Termopili.32 Inoltre, la più ampia sezione dell’orazione di Licurgo da 
cui proviene il passo è densamente popolata di rimandi letterari,33 che 
accompagnano gli exempla storici nel delineare la δόξα ἀείμνηστος 
della città: in questo contesto, e a maggior ragione se si accetta 
la correzione ἐπὶ τοῖς ἠρίοις proposta da Wurm per il sicuramente 
corrotto ἐπὶ τοῖς ὁρίοις τοῦ βίου dei codici, si è portati a pensare che 
la citazione dei due componimenti volesse sottintendere che quanto 
affermato dall’oratore non costituiva un semplice elogio retorico, ma 
una verità concreta, fissata nella solidità della pietra e resa visibile 
a tutti. Il parallelo istituito tra gli epigrammi 21 e 22b potrebbe 
suggerire infine che la loro funzione, e fors’anche la loro collocazione, 

31  Boas (1905, 103‑4) ipotizzava, partendo dalla coincidenza numerica dei Persiani 
morti in Giustino (2.9.20) e nella versione della Suda, che Eforo, possibile fonte di 
entrambi, citando l’iscrizione nella sua opera, fosse l’origine della tradizione del 
pentametro più recente; la diversa cifra in Aristide sarebbe stata un semplice errore 
di memoria di quest’ultimo. La teoria, che non risolve tutti i dubbi, ad esempio sulla 
verosimiglianza di un’iscrizione pubblica che conta l’esorbitante cifra di duecentomila 
nemici uccisi sul campo di battaglia, sembra piuttosto generarne di nuovi: come 
avrebbero potuto Eforo e Licurgo, contemporanei e ad Atene entrambi, riportare negli 
stessi anni due differenti versioni dello stesso epigramma? Qual era la loro fonte? Una 
soluzione alternativa a questo problema di tradizione si può immaginare supponendo 
che, entrato nella coscienza e conoscenza comune in virtù dell’importanza radicale 
dell’evento ricordato, l’epigramma si fosse moltiplicato in varianti di performance, 
generatesi in contesto simposiale o all’interno di feste, locali o panelleniche, dedicate 
alle vittorie contro i Persiani, come e.g. i giochi chiamati Eleutheria, tenuti a Platea 
ogni quattro anni (Paus. 9.2.6). Qualche tipo di rito doveva in effetti esistere anche a 
Maratona; cf. Paus. 1.32.4: σέβονται δὲ οἱ Μαραθώνιοι τούτους τε οἳ παρὰ τὴν μάχην 
ἀπέθανον ἥρωας ὀνομάζοντες. A Megara, l’iscrizione testimone di ‘Simon.’ 16 FGE 
(IG VII 53) reca anche la notizia di sacrifici di tori: ciò sembrerebbe fare riferimento a 
un rito nel quale l’epigramma stesso, forse tramandato fino all’epoca della reincisione 
per via orale, doveva avere un ruolo (cf. Page 1981, 213‑15; Proietti 2019).
32  Hdt. 7.228; cf. Vannicelli 2017, 581‑3.
33  Vengono citati: al par. 100, Eur. fr. 360 K.; al par. 103, Il. 15.494; al par. 107, Tyrt. 
fr. 10 W.2. Osservazioni sull’uso della citazione euripidea da parte di Licurgo possono 
essere trovate in Sonnino 2010, 110‑13.

http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=se%2Fbontai&la=greek&can=se%2Fbontai0&prior=o)rgh/
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=de\&la=greek&can=de\2&prior=se/bontai
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=oi(&la=greek&can=oi(1&prior=de\
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=*maraqw%2Fnioi&la=greek&can=*maraqw%2Fnioi0&prior=oi(
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=tou%2Ftous&la=greek&can=tou%2Ftous0&prior=*maraqw/nioi
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=te&la=greek&can=te1&prior=tou/tous
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=oi(\&la=greek&can=oi(\0&prior=te
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=para\&la=greek&can=para\0&prior=oi(\
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=th\n&la=greek&can=th\n0&prior=para\
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=ma%2Fxhn&la=greek&can=ma%2Fxhn0&prior=th\n
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=a)pe%2Fqanon&la=greek&can=a)pe%2Fqanon0&prior=ma/xhn
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=h(%2Frwas&la=greek&can=h(%2Frwas0&prior=a)pe/qanon
http://www.perseus.tufts.edu/hopper/morph?l=o)noma%2Fzontes&la=greek&can=o)noma%2Fzontes0&prior=h(/rwas


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

184

﻿fosse simile, i.e. che entrambi fossero incisi sui rispettivi campi di 
battaglia.

Fra i detrattori di questa vulgata fu già Jacoby,34 che, sulla base 
dell’eccentricità del testo rispetto ai presunti canoni dell’epitafio 
in versi di V secolo, negò categoricamente la funzione funeraria 
dell’epigramma e ritenne assai improbabile la sua collocazione 
a Maratona, dubitando perfino della natura epigrafica del 
componimento.35

Quest’ultima è, a nostro avviso, da difendere: come già Page 
notava,36 non sarebbe del tutto lecito applicare il canone di V secolo 
a un epigramma che, se effettivamente composto per il Soros di 
Maratona, sarebbe stato tra i primi del suo genere. Inoltre, pur se 
indubbie sono le forti differenze nei moduli utilizzati negli epigrammi 
21 e 22b,37 un parallelo coevo e di simile struttura si può reperire 
senza troppa fatica nell’ep. 22a, anch’esso citato da Erodoto fra quelli 
collocati alle Termopili:38

μυριάσιν ποτὲ τῇδε τριηκοσίαις ἐμάχοντο
ἐκ Πελοποννάσου χιλιάδες τέτορες.

Presentato impersonalmente, pur accompagnando anch’esso 
la lista dei caduti, come il nostro anche questo epigramma non 
contiene riferimenti a morte o sepoltura, ma sembra semplicemente 
contrassegnare il luogo dello scontro, ricordando l’impresa eroica 
ivi consumata.

Nell’ep. 21, comunque sia, la menzione per nome del campo di 
battaglia rimane sorprendente.39 Quasi senza paralleli se davvero 

34  Jacoby 1945, 160, 171‑3.
35  Le deviazioni dalla norma rilevate da Jacoby sono le seguenti: il carme non contiene 
riferimenti alla morte o alla sepoltura; è formulato in maniera impersonale, quando 
ci si aspetterebbe che fossero i morti o la comunità dedicante a presentare la tomba; 
propone un soggetto (Ἀθηναῖοι) poco appropriato, in luogo di un deittico (e.g. οἵδε) che 
potesse esplicitare il collegamento del carme con l’elenco dei caduti che, si è ritenuto, 
doveva accompagnare. Si può tentare di giustificare il mancato uso del deittico per la 
presenza dell’espressione Ἑλλήνων προμαχοῦντες: a contrasto con l’interezza del popolo 
greco, oggetto del salvataggio, la distinzione degli Ateniesi attraverso l’etnico assume 
un carattere di rivendicazione di superiorità e orgoglio, che il semplice deittico non 
sarebbe stato sufficiente a trasmettere.
36  Page 1981, 227‑8.
37  In quest’ultimo, i soldati defunti indicano essi stessi il luogo della loro sepoltura, 
tramite un semplice deittico.
38  Paus. 1.32.3 ne testimonia l’esistenza su stelae.
39  Come evidenziato da Page 1981, 227‑8; nelle stesse pagine, l’autore procede a una 
decostruzione sistematica delle perplessità di Jacoby.

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo

185

l’iscrizione era leggibile in loco,40 essa si potrebbe giustificare 
ipotizzando che l’epigramma fosse stato così composto con l’intento 
di garantirne la comprensibilità anche nelle occasioni di performance 
orale, data l’importanza culturale e politica dell’evento ricordato.41 Si 
tratta ad ogni modo di un’anomalia notevole, che motiva la ricerca di 
altre soluzioni al problema della collocazione.

Una possibile alternativa è, in effetti, offerta dalle fonti. La voce della 
Suda che trasmette l’epigramma consta di una brevissima descrizione 
della battaglia di Maratona dipinta nella Stoà Poikile,42 con menzione 
dei combattenti, εἰς οὕς ἐστιν ἐπίγραμμα τόδε. La formulazione della 
frase è abbastanza ambigua da non permettere di discernere se l’autore 
intendesse riportare la semplice esistenza di un epigramma con tema 
attinente alla scena rappresentata o se effettivamente volesse indicare 
la didascalia apposta alla scena stessa.43

Data la testimonianza di Eschine sull’omissione del nome di 
Milziade,44 non è possibile escludere la presenza di didascalie sul 
dipinto, che sembrano anzi piuttosto probabili.45 La scelta di una 
didascalia a un dipinto, alquanto successiva ai fatti di Maratona,46 
come contraltare per l’iscrizione su pietra delle Termopili potrebbe 
sollevare qualche perplessità. Certo è che il monumento nel 
suo complesso aveva funzione centrale per l’identità ateniese: 
l’Amazzonomachia e l’Ilioupersis in esso dipinte avevano funzione 
paradigmatica nell’illustrare al cittadino, tramite esempi del passato 
mitico di Atene, la gloria cui egli doveva aspirare; la raffigurazione 
della battaglia di Maratona, in sequenza rispetto ai due esempi 
tratti dal mito, non poteva che innalzare a tale livello anche questo 
episodio storico, facendone un emblema di virtù, più che una 
semplice celebrazione della battaglia.47 La posizione stessa della 

40  Page segnala soltanto Peek, GVI 23 come possibile parallelo. Cf. anche Page 1981, 
190‑1.
41  Si può pensare anche a un’intenzione propagandistica; cf. Sfyroeras 2013, che tratta 
esaustivamente dell’uso di Maratona nella propaganda degli anni immediatamente 
successivi.
42  Per la descrizione antica più dettagliata della scena, vd. Paus. 1.15.3. Sulla scena 
cf. anche De Angelis 1996, 120‑3 e il commento al par. 15 in Beschi, Musti 1982, 314‑17.
43  Quest’ultima possibilità è ammessa anche dall’ultimo editore: cf. Sider 2020, 74.
44  Aeschin. 3.186.
45  De Angelis 1996, 157.
46  De Angelis 1996, 130‑42.
47  De Angelis 1996, 145‑7. Proprio per spiegare il valore esemplare assunto 
dall’illustrazione della battaglia, tuttavia, De Angelis (1996, 143‑4) propone una 
dicotomia tra i donari, oggetti simbolici, la cui funzione celebrativa è affidata alla 
dedica, e la rappresentazione mimetica, portatrice essa stessa di una diversa funzione, 
paradigmatica. Tale dicotomia potrebbe fornire un’argomentazione contro l’ipotesi di 
versi iscritti sul dipinto, giacché essi andrebbero a sovrapporre e confondere le due 
diverse funzioni.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

186

﻿Stoà Poikile ne rafforza l’alto valore simbolico: collocata nell’angolo 
nord‑occidentale dell’Agorà, lungo la via delle Panatenee, essa 
insisteva sull’area rappresentante l’ingresso principale della piazza 
e, in epoca precedente alle Guerre Persiane, dell’intera città.

4	 Confronto

Un confronto tra i due epigrammi analizzati finora mette in luce 
una serie di analogie significative, sia lessicali che strutturali, 
tanto marcate da indurre a pensare alla possibilità di una citazione 
volontaria. I due testi condividono, infatti, elementi chiave nella 
rappresentazione dell’identità dei protagonisti e della sconfitta del 
nemico. Entrambi riportano sia l’etnico (21.1 e 40c.1 Ἀθηναῖοι), sia 
il nome del luogo della battaglia (21.1 Μαραθῶνι e 40b.2 Ἠϊόνι). Nel 
primo, è fatto riferimento ai Medi, con un genitivo plurale Μη ́δων 
(21.2); nel secondo, che riguarda una battaglia di circa 15 anni 
successiva, i nemici sono diventati i figli dei Medi (Μη ́δων παισι ̀ν, 
40b.1‑2, un’espressione piuttosto sorprendente, forse un calco della 
più comune espressione παῖδες Ἀθηναίων).48 La sconfitta del nemico 
è formulata in entrambi i testi in maniera estremamente simile, sia 
formalmente, sia nel significato:

21.2    χρυσοφόρων Μήδων ἐστόρεσαν δύναμιν
40b.4   πρῶτοι δυσμενέων εὗρον ἀμηχανίην.

Il nemico è identificato al genitivo, l’azione svolta dagli eroi è 
all’aoristo, l’oggetto è appartenente alla sfera semantica del potere, 
annullato dagli Ateniesi. Dove gli eroi di Maratona ebbero il merito 
di abbattere la potenza del nemico, i vincitori di Eione furono i 
primi a trovare il modo di renderlo impotente, eguagliando, se non 
superando, in valore i propri predecessori.

Benché l’ep. 40 sia di respiro molto più ampio del 21 e sia corredato 
da un esempio mitico in apertura e da una chiusura esortativa, è 
significativo che la maggior parte delle somiglianze tra i due sia 
concentrata nella sezione centrale dell’epigramma di Eione, quella a 
cui è affidata la memoria dell’impresa.

Se si accetta l’intenzionalità in questi richiami, si può forse cogliere 
anche una sorta di aprosdoketon tra i vv. 1 e 2 dell’ep. 40b. Al secondo 
verso sono rimandate tutte le informazioni che definiscono questa 
battaglia rispetto a quella di Maratona: questi uomini coraggiosi, dei 
Medi, affrontarono i figli, e questa volta a Eione; l’uso, apparentemente 

48  Cf. Page 1981, 258. παῖδες Ἀθηναίων è presente negli epigrammi ‘simonidei’ 3, 18, 
24 FGE; inoltre, e.g., in CEG 10.12; Pind. Dith. fr. 77 Sn.-M.; IG I2 609.

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo

187

improprio, dell’espressione «figli dei Medi» potrebbe nascondere 
una precisa volontà di colpire il lettore,49 sottolineando lo scarto 
generazionale tra i Persiani combattuti a Maratona e quelli affrontati 
dai figli dei Maratonomachi, primo tra i quali, in senso letterale, Cimone.

Si può ipotizzare che, nel momento in cui Cimone, reduce 
dalla vittoria di Eione, avanzò una richiesta di ricompensa per il 
successo ottenuto, si sia scelto di celebrarne la portata eccezionale 
riecheggiando un epigramma già noto, dedicato alla più celebre 
delle vittorie ateniesi, divenuta nuovo mito fondativo della città e 
conseguita, peraltro, proprio dal padre del generale.

Se il richiamo letterario convince, si può forse avanzare in via 
del tutto speculativa un’ulteriore ipotesi di citazione, ma della parte 
‘monumentale’ dell’ε ̓πι ́γραμμα: nella medesima area della Stoà Poikile 
che la Suda sembra suggerire come collocazione dell’iscrizione, 
insisteva, infatti, anche la cosiddetta ‘Stoà delle erme’, anch’essa 
profondamente simbolica, anch’essa soltanto ricostruita.50 Se si 
volesse individuare una possibile alternativa al motivo per cui la 
Suda ricordi insieme la Stoà e l’epigramma di Maratona, si potrebbe 
ipotizzare una ragione di prossimità, ossia che quest’ultimo fosse 
inciso non direttamente sulla scena dipinta, ma in un’area ad 
essa adiacente, proprio su di un’erma. In altre parole, non sembra 
impossibile che tra i due componimenti del nostro studio si fosse 
deciso di instaurare un dialogo non soltanto testuale, ma anche 
iconografico, scegliendo come supporto per il più recente la medesima 
tipologia monumentale del più antico, con lo sguardo intersecato 
delle erme a guidare una lettura parallela delle due celebrazioni.51 
Se così fosse, il και ́ iniziale di 40b si troverebbe a espletare due 
funzioni: nell’economia dell’ep. 40, esso connetterebbe, come si 
è detto, i conquistatori di Troia con quelli di Eione; nel rapporto 
intessuto dalle erme, il και ́ stabilirebbe invece in maniera diretta la 
conversazione tra i due carmi, come anche tra gli uomini di Maratona 
e quelli di Eione, tra l’impresa del padre e quella del figlio. Un tale 
dialogo tra iscrizioni non è infrequente almeno negli epigrammi 

49  Questo desiderio di sovvertire le aspettative del lettore sembra riconoscibile anche 
in altri punti dell’epigramma, in cui a formule tradizionali sono preferiti accostamenti 
lessicali inattesi: al v. 40b.3 λιμόν τ᾽ αἴθωνα (attestato soltanto due volte, nel Catalogo 
delle Donne, in Hes. fr. 43a.5‑6, 7 M.-W.3); allo stesso v. κρυερόν … Ἄρηα (gelido è 
solitamente Ade, non Ares: cf. κρυεροῦ Ἀίδαο in Hes. Op. 153); in misura minore, al 
v. 40c.4 ξυνοῖς πράγμασι (un accostamento insolito di un aggettivo raro e omerizzante 
e di un sostantivo assolutamente prosastico e del tutto assente da Omero).
50  Su esistenza, posizione, forma e funzione della Stoà delle erme si vedano Wycherley 
1957, 103‑4; Harrison 1965, 109; Thompson, Wycherley 1972.
51  Per un altro esempio di dialogo intertestuale tra epigrammi su erme, benché di 
molto posteriore, si vedano l’epigramma su Omero e quello su Menandro nella villa di 
Eliano (cf. Höschele 2017; Floridi 2018, 33‑5).



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

188

﻿anatematici ed epitimbici: non a caso, l’epigramma è stato definito 
«il più intertestuale tra tutti i generi della poesia greca».52

Del resto, la scelta di utilizzare le erme come supporto per l’ep. 40 
aveva già destato il sospetto che vi fosse un precedente. Harrison scrive:

The curious and inescapable fact that the Eion dedication took the 
form of herms is certainly best explained if we imagine a precedent 
which involved a victory. Marathon, being a defensive struggle in 
which the enemy was repelled from the home soil and the city was 
saved, was more appropriately symbolized by the protective Attic 
herm than such a far-flung expedition as that of the Strymon.53

Harrison pensava ai due frammenti di basamento che riportano incisi 
i versi dell’ep. 20, anch’esso riguardante almeno in parte la battaglia 
di Maratona, ma non è a mio avviso da escludere come precedente 
anche l’ep. 21.54

52  La definizione è di Baumbach, A. Petrovic e I. Petrovic (2010, 12‑14), che 
approfondiscono il tema e portano, come esempio di epigrammi ideati per essere letti in 
risposta e in aggiunta agli epigrammi circostanti, CEG 326 e 302. Sull’intertestualità – e 
intervisualità – dell’epigramma greco, cf. Floridi 2018. Alcuni esempi dell’uso del και ́ 
iniziale come segnale del dialogo tra iscrizioni differenti in Day 2019b, 65‑89, con 
particolare attenzione alle pp. 76‑80, occupate da un commento al gruppo di dediche 
offerte dai membri della stessa famiglia di cui si costituisce CEG 795.
53  Harrison 1965, 116.
54  Questa ipotesi sulla collocazione originaria può essere foriera di una spiegazione 
alternativa della doppia tradizione del pentametro dell’ep. 21. Harrison (1965, 110), 
per spiegare la misteriosa assenza del Portico delle Erme nella descrizione di Pausania 
(1.15‑17) di quest’area dell’Agorà, suggerisce che la Stoà delle erme, danneggiata o 
demolita per qualche ragione (si ipotizza l’assedio dell’87 a.C. ad opera di Silla), fosse 
stata sostituita da altri edifici, e le erme sopravvissute trasferite al Ginnasio di Tolomeo. 
È forse possibile che in questa occasione l’epigramma di Maratona fosse andato distrutto 
o danneggiato anch’esso; che fosse stato in seguito restaurato, ma per qualche ragione si 
fosse scelto di cambiarne il pentametro. Il secondo verso in Licurgo si direbbe all’apparenza 
più moderno, ma l’effetto arcaizzante nella versione alternativa potrebbe essere una scelta 
del poeta che restaura il testo: le somiglianze esistenti con l’esametro dell’ep. 22a fanno 
sospettare un’influenza di quest’ultimo, divenuto per la sua fama in qualche modo il punto 
di riferimento per gli epigrammi celebrativi delle Guerre Persiane. Che la riformulazione 
dipenda o meno da un danneggiamento della pietra originale, si potrebbe a titolo di 
esempio suggerire una datazione al II secolo d.C., epoca in cui la Seconda Sofistica si 
serve ampiamente della vicenda bellica e in cui un personaggio come Erode Attico fa 
della propria connessione con Maratona un potente strumento di glorificazione personale 
(cf. Olson 2016). Il tema doveva essere topico nelle scuole di retorica, se ebbe modo di 
farsi strada anche nella loro satira: Luciano di Samosata (Rh. pr. 1) consiglia al discepolo 
di tenere l’exemplum di Maratona sempre in punta di lingua (cf. Floridi 2022, 358).

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo

189

5	 Conclusioni

L’analisi parallela dei due epigrammi consente di avanzare una 
serie di ipotesi che investono tanto il piano testuale quanto quello 
iconografico, contribuendo a delineare una visione integrata 
dell’azione commemorativa ateniese nel V secolo a.C.

Il problema della citazione disordinata dell’epigramma di 
Eione, come è testimoniato dalla sua trasmissione indiretta, 
trova una possibile spiegazione in una soluzione monumentale 
peculiare, possibilmente attestata dalla pelike del pittore di Pan. La 
disposizione delle erme nello spazio tridimensionale lascia ipotizzare 
un allestimento originario concepito in modo da indurre una lettura 
segmentata del testo epigrafico, in cui ciascuna sezione mantiene 
una relativa autonomia pur inscrivendosi in un disegno compositivo 
unitario, come suggerito anche da indizi interni al testo stesso.

A completamento di questo quadro interpretativo, si osserva 
come l’epigramma per Eione sembri intenzionalmente richiamare, 
specialmente nella sua sezione centrale, il celebre epigramma per 
i caduti di Maratona. Gli elementi ripetuti nei due componimenti 
paiono voler evocare un’eco retorica del passato, funzionale a 
enfatizzare il passaggio generazionale e a rinsaldare il legame con 
la gloria guerriera degli antenati. Il ripetersi di uno schema lessicale 
e sintattico fortemente simile appare, in tal senso, come un chiaro 
indizio dell’intenzionalità dell’atto citazionale, volto non alla mera 
imitazione formale, ma all’attivazione di un dialogo intertestuale con 
il modello.

A partire da questo parallelo testuale, si è voluto proporre, con la 
dovuta cautela, un’ulteriore ipotesi, concernente la natura del supporto 
monumentale dell’epigramma per Maratona: sembra possibile 
ipotizzare, infatti, che quest’ultimo abbia fornito al monumento di 
Eione non solo il modello testuale, ma anche un precedente formale e 
visivo. In altri termini, se l’epigramma di Eione si configura come una 
citazione deliberata di quello di Maratona sul piano linguistico, non 
sembra del tutto improbabile che tale citazione si estendesse anche 
al livello monumentale, e che dunque anche l’epigramma di Maratona 
avesse originariamente un’erma come supporto scrittorio. Giacché la 
voce della Suda testimone dell’epigramma sembra suggerire una sua 
collocazione nella Stoà Poikile, si propone una soluzione alternativa 
nel Portico delle Erme, che doveva essere attiguo alle scene dipinte 
della Stoà.

In questo scenario, non solo il testo, ma anche il dispositivo 
monumentale dell’epigramma di Eione stabilirebbero un nesso diretto 
e consapevole con quello di Maratona, configurando una strategia 
commemorativa che intreccia citazione letteraria e rielaborazione 
spaziale.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

190

﻿ Così inteso, il ricorso al supporto ermaico acquista una valenza 
simbolica ulteriore: esso diviene il medium che rende visibile e 
tangibile il valore politico e civico dell’impresa, contribuendo a 
rafforzare la funzione fondativa della memoria bellica per l’identità 
della polis democratica.

Bibliografia

Baumbach, M.; Petrovic, A.; Petrovic, I. (2010). Archaic and Classical Greek Epigram. 
Cambridge: Cambridge University Press.

Beschi, L.; Musti, D. (a cura di) (1982). Pausania. “Guida della Grecia”. Libro I, L’Attica. 
Milano: Mondadori.

Boas, M. (1905). De Epigrammatis Simonideis. Pars prior, Commentatio critica de 
epigrammatum traditione. Groningae: apud J.B. Wolters.

Bravi, L. (2006). Gli epigrammi di Simonide e le vie della tradizione. Roma: Edizioni 
dell’Ateneo.

Day, J.W. (2019a). «The Origins of Greek Epigram: The Unity of Inscription and Object». 
Henriksén, C. (ed.), A Companion to Ancient Epigram. Hoboken (NJ): Wiley-
Blackwell, 231‑47. https://doi.org/10.1002/9781118841709.ch13.

Day, J.W. (2019b). «The ‘Spatial Dynamics’ of Archaic and Classical Greek Epigram: 
Conversations among Locations, Monuments, Texts, and Viewer-Readers». 
Petrovic, A.; Petrovic, I.; Thomas, E. (eds), The Materiality of Text: Placement, 
Perception, and Presence of Inscribed Texts in Classical Antiquity. Leiden; Boston: 
Brill, 73‑104.

De Angelis, F. (1996). «La battaglia di Maratona nella Stoà Poikile». ANSP. Classe di 
Lettere e Filosofia, s. 4, 1(1), 119‑71.

De La Genière, J. (1960). «Une pelikè inédite du Peintre de Pan au Musée du Louvre». 
REA, 62, 249‑53. https://doi.org/10.3406/rea.1960.3647.

Domaszewski, A. von (1914). Die Hermen der Agora zu Athen = Sitzungsberichte der 
Heidelberger Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-Historische Klasse. 
Jahrgang 1914. 10. Abhandlung. Wien: Winter.

Ferrarini, S. (2014). «Simonide, Leonida e la ‘memoria degli avi’. Sull’occasione e il 
destinatario di Simon. PMG 531». Athenaeum, 102(2), 369‑87.

FGE = Page, D.L. (1981). Further Greek Epigrams: Epigrams before A.D. 50 from the Greek 
Anthology and Other Sources, not Included in “Hellenistic Epigrams” or “The Garland 
of Philip”. Cambridge: Cambridge University Press.

Floridi, L. (2018). «Αὐδὴ τεχνήεσσα λίθου. Intermedialità e intervisualità 
nell’epigramma greco». SemRom, 16, 25‑54.

Floridi, L. (2022). «Les passeurs de culture dans l’épigramme satirique grecque». 
Favreau-Linder, A.-M.; Lalanne, S.; Vix, J.-L. (éds), Passeurs de culture. Études sur la 
transmission de la culture grecque dans le monde romain des Ier-IVe siècles après J.-C. 
Turnhout: Brepols, 349‑64. https://doi.org/10.1484/m.rrr-eb.5.121151.

Giannakopoulos, N. (2013). «The Treatment of the Battle of Marathon in the Literary 
Tradition of the Imperial Period». Buraselis, K.; Koulakiotis, E. (eds), Marathon: 
The Day After = Symposium Proceedings (Delphi, 2‑4 July, 2010). Athens: European 
Cultural Centre of Delphi, 185‑99.

Gomme, A.W. (1948). «The Eion Epigram». CR, 62(1), 5‑7. https://doi.org/10.1017/
s0009840x00090570.

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo

https://doi.org/10.1002/9781118841709.ch13
https://doi.org/10.3406/rea.1960.3647
https://doi.org/10.1484/m.rrr-eb.5.121151
https://doi.org/10.1017/s0009840x00090570
https://doi.org/10.1017/s0009840x00090570


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo

191

Harrison, E.B. (1965). The Athenian Agora: Results of Excavations Conducted 
by the American School of Classical Studies at Athens. Vol. 11, Archaic and 
Archaistic Sculpture. Princeton: Princeton University Press. https://doi.
org/10.2307/3601973.

Höschele, R. (2017). «A Lapidary Tête-à-Tête with Homer: Two Epigram Cycles in 
the Villa of Aelian». Durbec, Y.; Trajber, F. (éds), Traditions épiques et poésie 
épigrammatique. Leiden: Brill, 41‑58.

Jacoby, F. (1945). «Some Athenian Epigrams from the Persian Wars». Hesperia, 14, 
157‑211. https://doi.org/10.2307/146707.

Molyneux, J.H. (1992). Simonides: A Historical Study. Wauconda (IL): Bolchazy-Carducci 
Publishers.

Nobili, C. (2016). Corone di gloria. Epigrammi agonistici ed epinici dal VII al IV secolo a.C. 
Alessandria: Edizioni dell’Orso.

Olson, S.D. (2016). «Reading the New Erechtheid Casualty List from Marathon». 
Colesanti, G.; Lulli, L. (eds), Submerged Literature in Ancient Greek 
Culture. Vol. 2, Case Studies. Berlin: De Gruyter, 41‑65. https://doi.
org/10.1515/9783110428636-005.

Osborne, R. (1985). «The Erection and Mutilation of the Hermai». PCPhS, 31, 47‑73. 
https://doi.org/10.1017/s0068673500004752.

Palagia, O. (2013). «Not from the Spoils of Marathon: Pheidias’ Bronze Athena on the 
Acropolis». Buraselis, K.; Koulakiotis, E. (eds), Marathon: The Day After = Symposium 
Proceedings (Delphi, 2‑4 July, 2010). Athens: European Cultural Centre of Delphi, 
117‑37.

Petrovic, A. (2007). «Inscribed Epigram in Pre-Hellenistic Literary Sources». Bing, P.; 
Bruss, J.S. (eds), Brill’s Companion to Hellenistic Epigram. Leiden; Boston: Brill, 
49‑68. https://doi.org/10.1163/9789047419402_004.

Petrovic, A. (2013). «The Battle of Marathon in Pre-Herodotean Sources: On Marathon 
Verse-Inscriptions (IG I3 503/504; SEG LVI 430)». Carey, C.; Edwards, M. (eds), 
Marathon – 2,500 Years. London: University of London Press, 45‑61.

Proietti, G. (2011). «Osservazioni sul monumento degli ‘epigrammi di Maratona’ (IG I3 
503‑4). Il problema del lapis B». ZPE, 179, 41‑7.

Proietti, G. (2015). «Storie su Maratona. Gli epigrammi ateniesi, la Stoa Poikile ed 
Erodoto». IncidAntico, 13, 53‑80.

Proietti, G. (2019). «La stele dei Megaresi caduti durante la seconda guerra persiana». 
Axon, 3(1), 31‑48. https://doi.org/10.30687/axon/2532‑6848/2019/01/003.

Sfyroeras, P.V. (2013). «The Battle of Marathon: Poetry, Ideology, Politics». Buraselis, K.; 
Koulakiotis, E. (eds), Marathon: The Day After = Symposium Proceedings (Delphi, 
2‑4 July, 2010). Athens: European Cultural Centre of Delphi, 75‑94.

Sider, D. (2020). Simonides: Epigrams and Elegies. New York: Oxford University Press.
Sonnino, M. (2010). Euripidis Erechthei quae exstant. Firenze: Edizioni della Normale.
Tentori Montalto, M. (2013). «Una nuova esegesi del lapis C della base con gli 

epigrammi di Maratona (IG I3 503/504)». QUCC, 104(2), 139‑54.
Tentori Montalto, M. (2017). Essere primi per il valore. Gli epigrammi funerari greci su 

pietra per i caduti in guerra (VII-V sec. a.C.). Pisa; Roma: Fabrizio Serra Editore.
Thompson, H.A.; Wycherley, R.E. (1972). The Athenian Agora: Results of Excavations 

Conducted by the American School of Classical Studies at Athens. Vol. 14, The Agora of 
Athens: The History, Shape, and Uses of an Ancient City Center. Princeton: American 
School of Classical Studies at Athens. https://doi.org/10.2307/3601981.

Vannicelli, P. (a cura di) (2017). Erodoto. Le “Storie”. Vol. 7, Libro VII. Serse e Leonida. 
Testo critico di A. Corcella. Traduzione di G. Nenci. Milano: Mondadori.

https://doi.org/10.2307/3601973
https://doi.org/10.2307/3601973
https://doi.org/10.2307/146707
https://doi.org/10.1515/9783110428636-005
https://doi.org/10.1515/9783110428636-005
https://doi.org/10.1017/s0068673500004752
https://doi.org/10.1163/9789047419402_004
https://doi.org/10.30687/axon/25326848/2019/01/003
https://doi.org/10.2307/3601981


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 175-192

192

﻿Vannini, L. (2018). Corpus dei papiri storici greci e latini. Parte A, Storici greci. Vol. 1/3.1, 
Autori noti. Eforo. Frammenti e testimonianze. Pisa; Roma: Fabrizio Serra Editore.

Wade-Gery, H.T. (1933). «Classical Epigrams and Epitaphs: A Study of the Kimonian 
Age». JHS, 53(1), 71‑104. https://doi.org/10.2307/627249.

Wycherley, R.E. (1957). The Athenian Agora: Results of Excavations Conducted by the 
American School of Classical Studies at Athens. Vol. 3, Literary and Epigraphical 
Testimonia. Princeton: American School of Classical Studies at Athens. https://
doi.org/10.2307/3601955.

Marta Legnini
Testi e contesti dell’epigramma di V secolo

https://doi.org/10.2307/627249
https://doi.org/10.2307/3601955
https://doi.org/10.2307/3601955


﻿

193

Peer review
Submitted	 2025-02-01
Accepted	 2025-04-24
Published	 2025-12-17

Open access
© 2025 Brillante | cb 4.0

Citation  Brillante, S. (2025). “Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν 
παραδόξων συναγωγή”. Lexis, 43 (n.s.), 2, 193-216.

e-ISSN  2724-1564

Lexis
Num. 43 (n.s.) – Dicembre 2025 – Fasc. 2

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/002

 Antigono di Caristo,  
autore della Ἱστοριῶν 
παραδόξων συναγωγή
 Sergio Brillante
Università degli Studi di Bari «Aldo Moro», Italia

﻿

Abstract  In MS Heidelberg Pal. gr. 398, a paradoxographical work titled Ἱστοριῶν 
παραδόξων συναγωγή is attributed to an author named Antigonus. Early scholars 
identified this figure with Antigonus of Carystus, but this attribution has been largely 
rejected in recent decades. This article argues that the original hypothesis remains 
plausible. To support this claim, we examine the work’s indirect tradition, with particular 
attention to a citation found in Stephanus of Byzantium. We also analyse the references to 
the city of Carystus within the text. Finally, we show that one specific piece of information 
in the work also occurs in a fragment attributed to Antigonus of Carystus.

Keywords  Antigonus of Carystus. Paradoxography. Stephanus of Byzantium. Zoology. 
Botany.

Sommario  1 Introduzione. – 2 Da Antigono allo Pseudo-Antigono di Caristo. – 3 Un 
frammento del De animalibus. – 4 Paradoxa dell’isola di Gyaros: Stefano di Bisanzio cita 
Antigono di Caristo. – 5 Paradoxa a Caristo. – 6 Aristocle e Antigono Gonata: una relazione 
nota ad Antigono di Caristo.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/002&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

194

﻿1	 Introduzione

In una pagina della Metafisica, Aristotele sostiene che la filosofia sia 
nata dal senso di meraviglia provato di fronte a fenomeni inspiegabili: 
διὰ γὰρ τὸ θαυμάζειν οἱ ἄνθρωποι καὶ νῦν καὶ τὸ πρῶτον ἤρξαντο 
φιλοσοφεῖν (Metaph. A.982b12‑13). Lo stupore, il θαυμάζειν, preludeva 
cioè al riconoscimento della propria ignoranza, stimolando nell’uomo 
un desiderio di conoscenza e trasformandosi da atto passivo di 
percezione della realtà in attiva ricerca della saggezza. Le raccolte 
di paradoxa e mirabilia giunteci dall’Antichità si prestano in effetti 
ad essere guardate da due diversi angoli visuali che non si escludono 
reciprocamente. Da un lato, esse accontentano un desiderio di 
intrattenimento proprio anche di lettori di livello culturale poco 
avanzato; dall’altro si basano su un insieme di saperi – zoologia, 
botanica, medicina, geografia, mineralogia – che si lega alle scienze 
naturali e, quindi, alla filosofia e a un più elevato grado di fruizione.1

Questa forte vocazione alla polimatia, insita nel genere 
paradossografico, permette di meglio comprendere perché si ritrovino 
in questo insieme diverse opere composte da eruditi e filosofi di 
riconosciuto prestigio intellettuale, fra cui Polemone di Ilio, Nicola 
di Damasco o, precedentemente, Callimaco. A questa categoria in 
passato sarebbe stato ascritto anche Antigono di Caristo, l’erudito di 
origine euboica invitato alla corte di Pergamo da Attalo I e noto per le 
sue biografie di filosofi.2 A lui era infatti attribuita un’opera trasmessa 
unicamente dal manoscritto Pal. gr. 398 della biblioteca universitaria 
di Heidelberg con il titolo di Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή. Il testo 
procede nella forma di estratti a partire da autori di cui, il più delle 
volte, si specifica il nome. L’Historia animalium aristotelica e la già 
ricordata opera paradossografica di Callimaco sono le due opere che il 
compilatore mette maggiormente a frutto, ma anche molti altri autori 
sono evocati, fra cui spiccano storiografi e filosofi del IV-III secolo, 
da Teopompo a Timeo, da Eudosso a Teofrasto. Tuttavia, il nome 
dell’autore dell’opera non è pienamente esplicitato all’interno del 
manoscritto, nel quale si legge solo il genitivo Ἀντιγόνου subito prima 

Il presente contributo si inquadra nelle attività del PRIN 2022 PNRR MetaLibraries. 
Living Libraries for a Better Living (P.I. Rosa Otranto, CUP H53D2300923 0001; 
Prot.: P2022CYWW). Ringrazio qui Rosa Otranto per avermi dato modo di occuparmi 
dell’opera-biblioteca di Antigono. Le osservazioni di Massimo Pinto e Federico 
Santangelo a una prima versione di questo scritto sono state sempre stimolanti; spero 
di averle sapute cogliere. Le traduzioni sono dell’Autore. L’edizione utilizzata per le 
citazioni della Rerum mirabilium collectio è quella di Musso 1985.

1  Sui caratteri generali di questo genere di produzione letteraria, cf. almeno Ziegler 
1949; Giannini 1963 e 1964; Jacob 1983; Sassi 1993; Schepens, Delcroix 1996; Pajón 
Leyra 2011; Geus, King 2018; Kazantzidis 2019; Lightfoot 2021.
2  Su cui cf. Dal Pra 1950, 146‑8; Pfeiffer 1968, 246‑7; Dorandi 1994. 

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή

195

del titolo (f. 243v). In tale forma, l’indicazione onomastica sarebbe fin 
troppo generica, ma, già da età rinascimentale, gli studiosi proposero 
di vedervi un riferimento ad Antigono di Caristo, facendo così dei 
Mirabilium collectanea (d’ora in poi Mir.) trasmessi dal manoscritto 
palatino una preziosa testimonianza dell’erudizione pergamena. A 
partire dalla metà del XIX secolo, però, si è fatto largo un filone di 
studi che tende a negare l’attribuzione dell’opera al Caristio e che 
oggi riscuote un generale consenso. Nel seguito di questo contributo, 
ripercorreremo i punti salienti della discussione e prenderemo in 
esame i testi e gli argomenti principali della controversia, con 
l’obiettivo di mostrare che tale, odierno, scetticismo non appare 
pienamente giustificato.3

2	 Da Antigono allo Pseudo-Antigono di Caristo

La prima edizione dell’opera, realizzata nel 1568 da Xylander, non fece 
alcuno sforzo per chiarire la generica indicazione del manoscritto 
e l’autore dell’opera era lì designato semplicemente con il nome di 
Antigono. Solo pochi mesi dopo, però, il medesimo studioso si rese 
conto che si poteva fare qualche passo in avanti sull’argomento. Nello 
stesso anno in cui aveva pubblicato i paradossografi presenti nel 
manoscritto palatino, infatti, lo Xylander diede alle stampe anche la 
sua edizione di Stefano di Bisanzio e osservò che il lessicografo citava 
un paragrafo della Collectio (§ 18a) riguardante la flora e la fauna 
presenti sull’isola di Gyaros (γ114 s.v. «Γύαρος») e che attribuiva la 
paternità di quell’informazione ad Antigono di Caristo. In quel volume 
non vi erano note al testo, ma, nell’indice finale, alla voce «Antigonus», 
l’umanista tedesco richiamò il passo riguardante Gyaros e indicò: 
Apparet hunc esse, cuius θαυμάσια nos nuper in lucem emisimus.4 
L’accostamento dei due testi permetteva di precisare la troppo vaga 
indicazione onomastica presente nel manoscritto palatino e dare così 
una concreta fisionomia storica al compilatore di quella miscellanea 
paradossografica.

L’intuizione è compatibile con il contenuto dell’opera, che fra le sue 
numerose fonti non cita mai scrittori posteriori alla prima metà del III 
secolo a.C., ma la sua prima formulazione avveniva nel contesto di un 
indice dei nomi riguardante un’opera non immediatamente collegabile 
con lo scritto paradossografico. Non era certo la sede più adatta 

3  Ci limiteremo qui a passare in rassegna i lavori che più direttamente si sono occupati 
della paternità di Mir. Per ulteriori dettagli, cf. Dorandi 1999a, XI-XIV; Giacomelli 2021, 
17‑20. Gómez Espelosín 1996 e Brodersen 2023 rappresentano due utili traduzioni 
dell’opera, ma non offrono elementi di riflessione originali sulla sua paternità.
4  Xylander 1568, 328.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

196

﻿per la circolazione della proposta e fu in maniera apparentemente 
indipendente che il Meursius propose lo stesso accostamento fra 
Mir. e la voce di Stefano di Bisanzio nella sua edizione dell’opuscolo, 
pubblicata nel 1619.5 Il nome di Antigono di Caristo si affermò, così, 
come quello dell’autore della Collectio.

La tesi sembrò tuttavia incrinarsi intorno alla metà del XIX secolo, 
quando Reinhold Köpke riprese in esame l’insieme delle testimonianze 
riguardanti gli autori greci col nome di Antigono. Secondo la mentalità 
positivista del tempo, pronta a categorizzazioni stringenti, lo studioso 
attribuì ciascun ambito letterario di attività a un Antigono diverso, 
separando quindi il paradossografo dall’erudito pergameno.6 Gli 
argomenti adoperati non erano in realtà dei più cogenti e partivano 
dalla considerazione, in sé opinabile, che l’opera valesse ben poco 
e fosse più che altro il risultato di un progressivo e incontrollato 
agglutinarsi di materiali diversi. Tale stato di cose avrebbe lasciato il 
segno nella struttura dell’opera divisa chiaramente in cinque sezioni 
distinte sulla base della fonte principale di volta in volta privilegiata. 
La prima di queste parti costituirebbe quella originaria, cui si 
sarebbero affiancate le altre in un secondo momento. L’osservazione 
sull’organizzazione composita dell’opera è indubitabile, ma non si 
può dire che essa abbia necessariamente valore euristico per quel 
che concerne la questione della paternità; un’opera può essere 
strutturata in diverse unità ed essere stata composta da un singolo 
autore. Non vi è contraddizione fra le due affermazioni, tanto più 
che, nel nostro caso specifico, l’autore stesso individua almeno tre 
dei blocchi di cui si compone la propria opera, intervenendo in prima 
persona per rendere nota tale situazione al lettore.7

A partire da questa forte insistenza sul carattere compilativo 
di basso livello attribuito al testo, lo studioso introduceva nella 
discussione una testimonianza di Esichio (ι561 s.v. «ἴληοι») dalla quale 
emerge che Antigono di Caristo aveva scritto un’opera zoologica, 
περὶ ζῴων, dove aveva parlato di roditori (più precisamente, dello 
scoiattolo). Da ciò nasceva l’idea che quando Stefano di Bisanzio, 
nella voce su Gyaros, citava Antigono in riferimento proprio a dei 
roditori (più precisamente, dei topi) egli stesse facendo riferimento 
non a Mir., ma al περὶ ζῴων. La convergenza fra la miscellanea 

5  Meursius 1619, 143‑4.
6  Köpke 1862, 5‑16.
7  Così, nel caso della prima (§ 26b) e della seconda delle sezioni aristoteliche 
(incorniciata dalle due indicazioni ai §§ 60b e 115.2), nonché di quella callimachea 
(§ 129). Sono anche presenti vari appunti in cui l’autore fa riferimento alla propria 
maniera di realizzare l’ἐκλογή dalle sue fonti: §§ 6, 15b, 126b. Non si deve trascurare 
che l’opera manca sicuramente del finale, per difetto del manoscritto, e forse anche 
del prologo, secondo un’ipotesi di Leopardi (ap. Pacella, Timpanaro 1969, 565‑601: 
581 nota 6).

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή

197

paradossografica e il testo del lessicografo era cioè non l’effetto 
di una ripresa diretta, ma il risultato di una derivazione da fonte 
comune, che andava individuata nell’opera zoologica di Antigono di 
Caristo. Si trattava, come è ovvio, di una petitio principii. Non è 
infatti dimostrabile in alcun modo che Stefano conosca il περὶ ζῴων 
antigoneo, né tantomeno che lo stia citando nella sua voce su Gyaros. 
Ritenere che egli stesse alludendo non alla Collectio, col testo della 
quale è quasi perfettamente sovrapponibile, bensì a un’opera a noi 
del tutto ignota al di là dell’allusione di Esichio, e che lo stesso abbia 
fatto anche un compilatore di storie fantastiche è una conclusione, se 
non altro, antieconomica. Ciò, tuttavia, serviva a Köpke per spiegare 
l’attribuzione di Mir. ad Antigono presente nel manoscritto palatino. 
Infatti, se in un capitolo della prima parte dell’opera l’autore utilizzava 
Antigono di Caristo, la medesima cosa poteva essere accaduta in 
altri paragrafi di quella sezione e, rendendosi conto di questo debito, 
un lettore tardo sarebbe stato spinto a mettere l’intera opera sotto 
il nome di Antigono. Tuttavia, chi ci assicura che questo presunto 
lettore volesse riferirsi ad Antigono di Caristo e non a uno dei molti 
altri autori di nome Antigono presenti nella letteratura greca? È 
uno hysteron proteron logico partire dall’identificazione moderna 
dell’opera per ritrovarne le ragioni nell’età antica.8

Opportunamente, il successivo lavoro dedicato al paradossografo 
mise da parte queste opinioni, evitandone caritatevolmente 
la confutazione precisa, ma affrontò di petto l’impalcatura 
ideologica che permetteva quelle deduzioni. Fu Wilamowitz che, 
nell’ambito di una monografia dedicata ad Antigono di Caristo 
nel 1881, a sottolineare che non ci si poteva approcciare all’opera 
paradossografica con atteggiamento svalutativo e bollando l’autore 
come un mero compilatore. «Per quanto povere possano essere, 
le compilazioni – sostenne il filologo – rispondono a una esigenza 
intellettuale, avvertita quando la cultura generale si è ormai 
propagata in maniera endemica; giudicarle secondo un metro di 
valore assoluto è un procedimento antistorico [unhistorisch]».9 
Erano passati solo vent’anni dallo studio di Köpke, ma era ormai 
interamente mutato il sistema di giudizio del fenomeno letterario, 
finalmente pronto a fare i conti con il contesto storico in cui i testi 
erano stati prodotti. E mutando il punto di osservazione, cambiava 
completamente la valutazione dell’opera paradossografica palatina. 

8  Ad ulteriore riprova, Köpke invocava anche il fatto che vi sono diverse riprese del 
capitolo di Mir. riguardanti le alcioni all’interno della produzione scoliastica greca, 
ma fra tutti i testi vi sono alcune differenze che farebbero sospettare che il testo di 
riferimento non sia Mir., ma piuttosto il perduto περὶ ζῴων (di cui lo studioso arrivava 
a citare un frammento non attestato da alcuna fonte, ma ricavato per inferenza dalla 
somma dei testimoni). Di fatto, le differenze derivano dalle aggiunte fatte dagli scoliasti.
9  Wilamowitz 1881, 25‑6.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

198

﻿Wilamowitz era infatti capace di riconoscere, con il Köpke, la 
struttura composita dello scritto, sapendone però anche mettere in 
valore gli elementi unitari lì presenti e che garantivano l’esistenza 
di un lavoro autoriale. Non mancano infatti in Mir. richiami interni 
(§ 89), interventi autonomi, talvolta in prima persona (e.g. §§ 78, 84, 
161, 167, 169, 171), implicite prese di distanza rispetto alle proprie 
fonti, come nella valutazione di Ctesia quale autore inutilizzabile 
nella propria ἐκλογή per la sua scarsa affidabilità (§ 15b), che si 
pone in tacita antitesi rispetto all’uso che dello stesso autore faceva 
Callimaco negli estratti della sua opera paradossografica trasmessi 
proprio nei Collectanea palatini. Solo in una nota si prendeva in 
considerazione la testimonianza di Esichio dicendo che quello fatto 
dal lessicografo poteva forse essere proprio un riferimento a Mir. 
tramite un’indicazione sui generis.10 Wilamowitz riusciva così – anche 
grazie a un argomento di particolare valore che riprenderemo al 
termine di questo nostro contributo (§ 5) – a dimostrare l’identità del 
paradossografo e del biografo e, poi, anche di questi con l’Antigono 
esperto di arte, di cui parla Plinio (frr. 42‑9 Dorandi).

La posizione di Wilamowitz si impose,11 ma nel corso delle iniziative 
di edizione del testo paradossografico realizzate in ambito italiano a 
partire dagli anni Sessanta iniziarono alcuni tentativi di rimettere 
in discussione i dati così acquisiti. Preparando la sua collezione di 
Paradoxographorum Graecorum reliquiae, Alessandro Giannini avanzò 
qualche timido sospetto sull’identificazione12 e, nella sua edizione del 
testo, si limitò a indicare l’autore semplicemente come Antigonus, 
attenendosi quindi alla laconica indicazione del manoscritto. Era però 
destinato ad avere maggiori conseguenze l’intervento nel dibattito 
di Olimpio Musso, che intendeva esplicitamente ritornare a Köpke 
soprattutto per quel che riguardava il giudizio sulla testimonianza 
di Esichio. In maniera invero sbrigativa, Musso13 metteva da parte 
come ininfluente la consonanza fra Mir. 18 e Stefano di Bisanzio e, 
per il resto, si limitava a riprendere gli argomenti dello studioso 
tedesco. Più lungamente Musso si attardava su un altro problema 
che gli stava evidentemente più a cuore, e cioè l’interpretazione di 
buona parte del contenuto del manoscritto palatino come il risultato 
di un lavoro di realizzazione di excerpta compiuto nell’ambiente di 
Costantino Porfirogenito. Negare l’antichità dell’opera trasmessa 
sotto il nome di Antigono era funzionale a tale interpretazione del 
manoscritto come prodotto compilativo bizantino. Non serve a molto 
riprendere l’insieme degli argomenti, perché la tesi sostenuta in quel 

10 Wilamowitz 1881, 25 nota 18.
11  Cf. e.g. Robert 1894 e Ziegler 1949, 1145‑9.
12  Giannini 1964, 113.
13 Musso 1976.

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή

199

contributo era semplicemente errata. Musso si basava infatti su una 
datazione del manoscritto al X secolo la cui inesattezza era già stata 
dimostrata. Fin dagli ultimi anni dell’Ottocento, e in particolare dal 
giustamente noto articolo di Thomas Allen,14 si era riconosciuto che 
il manoscritto di Heidelberg faceva parte in realtà di un gruppo di 
testimoni tutti databili al IX secolo e costituenti insieme quella che 
sarà poi chiamata «collezione filosofica». L’idea della compilazione di 
età costantiniana era quindi senz’altro da rigettare, e, per quel che 
riguarda più nello specifico il testo di Mir., non si era quindi fatto 
altro se non rimettere in circolazione i fragili argomenti di Köpke.

Lo stesso Musso si basò su quei presupposti nella sua edizione 
dell’opera paradossografica, che è a tutt’oggi di riferimento.15 Fin 
dalla copertina di quel volume, infatti, si legge sì il nome di Antigonus 
Carystius, ma incluso fra parentesi quadre (il che appare comunque 
una forzatura dal momento che l’etnico non si ritrova nella tradizione 
manoscritta). Su tale posizione si è poi attestato Dorandi, che nella sua 
edizione dell’insieme della produzione di Antigono di Caristo escluse 
senz’altro l’opera presente nel manoscritto palatino.16 Lo studioso 
riconobbe l’errore in cui era caduto Musso solo alcuni anni dopo, sulla 
scorta di un volume di Ronconi17 dedicato anche al codice di Heidelberg, 
e ne rese conto pubblicamente in un breve contributo apparso su «Studi 
Classici e Orientali» nel 2009 (ma con data 2005). In tale cornice, lo 
studioso non poteva ovviamente che ‘correggere il tiro’ e non ripensare 
interamente il problema.18 In particolare, Dorandi sostenne che, 
nonostante l’errore sulla datazione, Mir. non poteva comunque essere 
l’opera di Antigono di Caristo poiché «la prova della non autenticità» del 
testo era stata «individuata da Köpke in una voce del lessico di Esichio».19 
La presunta prova del carattere pseudepigrafo di Mir. riposa cioè ancora 
oggi sui fragili argomenti avanzati da Köpke nel 1862.

Sembra quindi necessario riprendere la questione della paternità 
dell’opera paradossografica e riesaminare con nuovi occhi quelli che 
sono i testi maggiormente utilizzati nella controversia a partire da 
Esichio (§ 2) e Stefano di Bisanzio (§ 3). Occorrerà poi sottolineare il 
valore di alcuni paragrafi presenti nell’opera che mostrano un rapporto 
diretto dell’autore con la città di Caristo (§ 4) e, infine, riprendere 
un argomento di Wilamowitz sull’identità del paradossografo caduto 
troppo facilmente nell’oblio in seguito alla incauta espulsione dalla 
controversia del troppo ingombrante studioso (§ 5).

14 Allen 1893.
15 Musso 1985.
16  Dorandi 1999a; cf. anche 1995; 1999b; 2000; 2024.
17 Ronconi 2007.
18  Dorandi 2005 (revera 2009), 121‑4, con riferimento a Ronconi 2007.
19  Dorandi 2005, 122.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

200

﻿3	 Un frammento del De animalibus

Se la discussione sulla paternità di Mir. si era precedentemente 
basata solo sul passo di Stefano, Köpke introdusse un elemento nuovo 
e chiamò in causa un passo di Esichio che dedica una voce a degli 
animali chiamati ἴληοι, definendoli così (Hesych. ι561 = Antig. Car. fr. 
50A Dorandi):

θηρία διὰ φρυγάνων, ἢ σκώληκες ἐν ταῖς δρυσίν, οἷς χρῶνται εἰς 
δέλεαρ. Ἀντίγονος δὲ ὁ Καρύστιος ἐν τῷ περὶ ζῴων τὸν καλούμενον 
μῦν ἐλειόν.

Animali che vivono fra la legna secca o vermi che vivono nelle querce 
e di cui ci si serve come esche. Antigono di Caristo, nell’opera Sugli 
animali, li identifica con il cosiddetto mys eleiòs [scoiattolo?].

Leggendo il testo si fatica a capire perché questa testimonianza debba 
avere un’influenza nella discussione della paternità della silloge palatina, 
ma, secondo Musso, «da Esichio veniamo a sapere che Antigono di 
Caristo scrisse non un’opera paradossografica, non attestata da nessuna 
fonte, ma un περὶ ζῴων, da cui dipendono Stefano Bizantino e la nostra 
opera per il c. 18».20 Da un punto di vista logico, il silenzio di Esichio 
sull’opera paradossografica di Antigono non è un argomento e viene 
da chiedersi perché l’attribuzione al Caristio di un περὶ ζῴων escluda 
la possibilità di attribuirgli anche Mir. Ciò basterebbe per sgombrare il 
campo dalla testimonianza di Esichio, ma vi è di più, poiché, accettando 
questo ragionamento, la critica ha dovuto estenderne anche la portata. 
Infatti, è vero che nessun testo antico cita il nome di Antigono di 
Caristo (o di Antigono tout court) facendolo seguire dal titolo Ἱστοριῶν 
παραδόξων συναγωγή o simili, ma le notizie di tradizione indiretta che 
trovano rispondenze dirette nel testo di Mir. e che le fonti attribuiscono 
ad «Antigono» (senza etnico) non sono poche. Oltre a Stefano di 
Bisanzio, i casi riconosciuti sono i seguenti (nell’ordine del testo di Mir.):

•	 Lydus Mens. 2.10 (> Anecd. Par. 1.319 Cramer) ≈ Mir. 10.2;
•	 Hesych. κ2013 s.v. «κειρύλος»; Schol. in Aristoph. Av. 299a; 

Schol. in Theocr. 7.57b-c; Tzetz. in Lycophr. 387; Tzetz. in 
Aristoph. Av. 299a-b ≈ Mir. 23;

•	 Phleg. Trall. Mir. 28 ≈ Mir. 110.1;
•	 Lydus Mens. 3.11 ≈ Mir. 126b.2.21

20  Musso 1976, 2.
21  Riprese tacite, cioè senza esplicita menzione del nome di Antigono, sono in Steph. 
Byz. κ311 s.v. «Κωνώπη» (≈ Mir. 27; questo passo sarà oggetto di maggiori attenzioni 
alla fin del par. 4) e, probabilmente, in Opp. Hal. 2.66 (≈ Mir. 23; su cui cf. Garzya 
1953, 120‑2).

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή

201

Con la sola eccezione di Flegonte, di cui si dirà in seguito, tutti i testi 
qui evocati sono inseriti da Dorandi nella sua raccolta dei frammenti 
del περὶ ζῴων (frr. 51‑4),22 ma ipotizzare che in tutti questi casi 
occorra sempre immaginare, per congettura e senza alcuna base 
documentaria, una fonte comune è una conclusione poco economica. 
Infatti, pur mettendo da parte il fatto che essa si basa unicamente sul 
dato negativo dell’assenza, in questi passi, di un’allusione esplicita 
al titolo dell’opera paradossografica, il ritenere che tutti questi 
riferimenti, tratti da sezioni diverse dell’opera, siano testimoni 
di un’opera perduta significa postulare l’esistenza di un anello di 
mediazione ulteriore e non necessario. Appare più ragionevole 
pensare che i testi che parlano di Antigono e il cui contenuto si ritrova 
anche in Mir. facciano appunto riferimento a Mir., attribuito dalla 
tradizione ad Antigono.23 Si tratta cioè di testimoni di tradizione 
indiretta di Mir. e non di frammenti di un’opera perduta.

Questo non è peraltro il solo carattere di debolezza di una tesi che 
sembra estremizzare più che riprendere le annotazioni di Köpke, il 
quale, a dire il vero, si limitava a servirsi dell’argomento della fonte 
comune in relazione alla consonanza fra Stefano di Bisanzio e Mir. 18. 
In effetti, non tutti i riferimenti ad Antigono con corrispondenze in 
Mir. che si trovano nelle fonti antiche sono di argomento zoologico. 
In Flegonte di Tralle, autore di età adrianea, si cita infatti Antigono 
per una notizia presente in Mir. riguardante il mondo umano. Questi 
i due testi:

Mir. 110.1: γυναῖκα τίκτειν πλεῖστα πέντε. καὶ μνημονεύεσθαι 
μίαν ἐν τέτταρσιν τόκοις εἴκοσι τετοκυῖαν καὶ τὰ πλεῖστα τούτων 
ἐκτραφέντα.

Una donna genera al massimo cinque figli. Si tramanda che una 
sola donna diede alla luce venti figli partorendo quattro volte e 
che fece crescere la maggior parte di essi.

22  Anche Musso, nella sua edizione del testo, segnalava questi passi come derivanti 
dal De animalibus antigoneo; cf. infra, nota 26. Una questione diversa è rappresentata da 
un altro preteso frammento del περὶ ζῴων, segnalato da Dorandi 2005, 120‑1, sulla base 
di quanto scritto da Knoepfler 2001, 30. Il motivo per identificare questo frammento 
sarebbe che ad Eretria si è rinvenuta un’iscrizione con parasemon e, visto che in Mir. 
parla di questa consuetudine epigrafica (§ 15a.1) volta a rappresentare la polis onorata 
con un simbolo figurato, l’autore deve essere di origine euboica. Inoltre, visto che tale 
paragrafo dell’opuscolo parla di corvi, il brano non potrebbe che derivare dal περὶ ζῴων 
di Antigono di Caristo. Le iscrizioni con parasemon, tuttavia, sono diffuse in tutta la 
Grecia e lo stesso autore, che peraltro sta parlando in quel caso della città tessala di 
Crannon, sottolinea che questa usanza è «comune a tutti» (ἔθιμον πᾶσι). Quindi non si 
vede perché la notizia debba essere attribuita a un autore euboico.
23  Su questo punto, cf. già Ronconi 2007, 60‑5. Qualche spunto anche in White 2015, 
181‑2.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

202

﻿ Phleg. 28: καὶ Ἀντίγονος δὲ ἱστορεῖ ἐν Ἀλεξανδρείᾳ μίαν γυναῖκα ἐν 
τέτρασιν τοκετοῖς εἴκοσι τεκεῖν καὶ τὰ πλεῖστα τούτων ἐκτραφῆναι.

Antigono racconta che ad Alessandria24 una sola donna avrebbe 
dato alla luce venti figli partorendo quattro volte e che la maggior 
parte di essi sarebbero stati anche da lei cresciuti.

In questo caso non si può attribuire la vicinanza all’uso comune 
del περὶ ζῴων antigoneo, poiché, se non altro da un punto di vista 
metodologico, non è legittimo attribuire a uno scritto chiaramente 
zoologico testimonianze che non parlano di animali. Tale riferimento 
non può quindi essere spiegato avvalendosi del περὶ ζῴων e sarà 
piuttosto da interpretare come il segno di una conoscenza, diretta 
o mediata che sia, dell’opera paradossografica palatina. Almeno a 
partire dall’età di Flegonte di Tralle, Mir. poteva quindi circolare 
sotto il nome di Antigono e, anzi, forse ciò era possibile già dall’età di 
Didimo, visto che da lui sembra derivare la menzione di questo autore 
all’interno degli scoli ad Aristofane.25 Ad ogni modo la circolazione 
dell’opera già in età antica rafforza l’idea che anche le altre notizie 
che citano il nome di Antigono e hanno rispondenze nei Collectanea 
palatini possano riferirsi proprio a questi ultimi.

Al raggiungimento di tale risultato era stata tuttavia preclusa la 
strada da parte della ricerca più recente poiché, pur essendo cruciale 
nella discussione, il passo di Flegonte è stato completamente omesso 
negli studi sull’argomento che con più forza negli ultimi decenni 
hanno negato la paternità antigonea dei Collectanea palatini. Lo 
ignorano completamente Musso, nel suo contributo del 1976,26 e 
Dorandi, nella sua edizione. Solo in una breve recensione del 2011, 
quest’ultimo segnalò la propria mancanza, senza però soffermarsi 
sulle conseguenze di questa lacuna sicché il fantasma del περὶ ζῴων 
non ne venne disturbato.

24  Il riferimento ad Alessandria, che non si ritrova in nessuno degli altri testi in 
cui è narrato il medesimo paradoxon, sarà da interpretare come aggiunta originale 
di Flegonte. Cf. Köpke 1862, 7; Stramaglia 2011, 56 (in apparato) e il commento di 
Shannon-Henderson a FGrHist 1667 F1, § 28.
25  Cf. Benuzzi 2021, in part. 526.
26  Lo stesso Musso doveva essersi reso conto che questa testimonianza di Flegonte 
non poteva essere facilmente liquidata. Se nel contributo del 1976 aveva ignorato 
completamente questo passo, che pure era ben presente nella tradizione di studi sul 
testo (se non altri, lo stesso Köpke 1862, 6‑7 ne discute lungamente), ma, nell’elenco dei 
loci paralleli presente nella sua edizione al par. 28, citò anche Flegonte, aggiungendo 
che la notizia lì presente derivava da Antigono di Caristo, senza però specificare che 
era tratta dal De animalibus, come invece aveva fatto nei §§ 10.2 e 23.1 in casi simili 
(ma non in § 126b.2, dove il riferimento esplicito di Giovanni Lido ad Antigono è passato 
completamente sotto silenzio).

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή

203

La testimonianza di Esichio è quindi senz’altro utile per la 
ricostruzione della produzione scritta di Antigono di Caristo, ma 
non può essere utilizzata per sostenere che tutte le consonanze fra 
citazioni antiche di Antigono e passi di Mir. debbano essere spiegate 
ricorrendo a una fonte comune da identificare nel περὶ ζῴων del 
Caristio. Naturalmente, tale conclusione non ha un’incidenza diretta 
sulla nostra valutazione della voce su Gyaros di Stefano di Bisanzio, 
che andrà esaminata singolarmente per comprendere se la vicinanza 
con Mir. sia in quel caso specifico da spiegarsi come ricorso a una 
fonte comune o come una relazione diretta di dipendenza.

4	 Paradoxa dell’isola di Gyaros: Stefano di Bisanzio  
cita Antigono di Caristo

Parlando della fauna e della flora meravigliose dell’isola di Gyaros, 
Stefano di Bisanzio cita un aneddoto che dice di riprendere da 
«Antigono di Caristo» e che si ritrova riferito con le stesse parole 
e quasi nessuna discrepanza anche in Mir. (Steph. Byz. γ114 
s.v. «Γύαρος» ≈ Mir. 18a). La citazione dei due brani permetterà di 
apprezzare la loro quasi esatta sovrapposizione. Riprendo qui i testi 
secondo la presentazione fattane da Dorandi (frr. 51A-B) e mi riservo 
di fornirne la traduzione più avanti.

Mir.: τῆς δὲ Καρυστίας καὶ τῆς Ἀνδρίας χώρας ἐστὶν πλησίον νῆσος 
ἡ καλουμένη Γύαρος· ἐνταῦθα οἱ μύες διατρώγουσιν τὸν σίδηρον. 
ἐν δὲ τῇ νήσῳ θανάσιμός ἐστιν ἡ ἄχερδος· κἂν εἰς ἄλλο δένδρον 
ἐμπήξῃς, ἀφαυαίνει.

Steph. Byz.: Γύαρος, νῆσος μία τῶν Σποράδων, θηλυκῶς λέγεται. 
Ἀντίγονος δ’ ὁ Καρύστιός φησι ὅτι ἐν ταύτῃ οἱ μύες διατρώγουσι τὸν 
σίδηρον καὶ ὅτι ἡ ἄχερδος ἐκεῖ θανάσιμόν ἐστι κἂν εἰς ἄλλο δένδρον 
ἐμπήξῃς, ἀφαυαίνει.

Come già ricordato, la vicinanza dei testi è stata invocata come 
dipendenza comune dal περὶ ζῴων di Antigono Caristio e, su questa 
base, Dorandi ha inserito i due passi nei frammenti di quest’opera 
zoologica. Ammettiamo per un attimo che questa sia effettivamente 
la situazione. La quasi perfetta sovrapposizione dei due testi sarebbe 
allora da spiegare come conseguenza del fatto che entrambi abbiano 
copiato alla lettera il testo di partenza. Tuttavia, non è questo il 
metodo dell’autore di Mir. che opera sempre qualche cambio rispetto 
al testo che cita, come è facile dimostrare esaminando i casi in cui 



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

204

﻿sono ripresi estratti di opere conservatesi per tradizione diretta.27 
Inoltre, non si era notato precedentemente che Stefano si avvale del 
testo di Mir. anche in un altro luogo dell’opera che, come vedremo 
meglio in seguito, riprende tacitamente un altro paragrafo del testo 
paradossografico, per di più tratto da un’altra delle cinque sezioni 
dell’opera individuate da Köpke (κ311 s.v. «Κωνώπη» ≈ Mir. 27).

La teoria della fonte comune sembra quindi difficile da sostenere 
e non mancano ulteriori elementi che sembrano addirittura 
contraddirla. Nella citazione dei testi di Stefano e Mir. sopra riportati 
abbiamo infatti ripreso i testi dall’edizione dei frammenti del περὶ 
ζῴων di Dorandi, ma la presentazione in questo caso è viziata, poiché 
in realtà la porzione di testo comparabile è senz’altro più estesa. 
Stefano Bizantino, infatti, non si limita a riprendere il testo di Mir. 
sopra citato, corrispondente al § 18a nell’edizione Musso, ma va più 
avanti coprendo anche il § 18b. Dopo aver evocato il fatto che il pero 
dell’isola di Gyaros è velenoso e non può essere innestato su altri 
alberi senza causarne il disseccamento, l’autore di Mir. introduce 
una sezione riguardante la pastinaca, il pesce dotato di una coda 
velenosa che fa marcire i denti sui quali è applicata. Si tratta di 
due resoconti uniti sì dal tema dell’avvelenamento, ma riguardanti 
oggetti completamente diversi. Non a caso le due parti di testo sono 
trattate come due capitoli differenti nel nostro manoscritto palatino, 
che assegna un numero a ogni paragrafo (in questo caso 21 e 22; 
f. 246r). Questi i testi (che riprendiamo nel loro insieme per maggiore 
chiarezza):

Mir.: 18a.1. τῆς δὲ Καρυστίας καὶ τῆς Ἀνδρίας χώρας ἐστὶν πλησίον 
νῆσος, ἡ καλουμένη Γύαρος· ἐνταῦθα οἱ μύες διατρώγουσιν τὸν 
σίδηρον. 2. ἐν δὲ τῇ νήσῳ θανάσιμός ἐστιν ἡ ἄχερδος· κἂν εἰς ἄλλο 
δένδρον ἐμπήξῃς, ἀφαυαίνει. 18b. ποιεῖ δὲ αὐτὸ τοῦτο καὶ τὸ τῆς 
τρυγόνος κέντρον τῆς θαλαττίας· καὶ ἐὰν εἰς τοὺς ὀδόντας ἅψῃ, 
κατασήπει.

Nelle vicinanze del territorio della Caristia e dell’Andria si trova 
un’isola chiamata Gyaros. Qui i topi mangiano il ferro. Nell’isola è 
velenoso il pero selvatico. Se viene innestato su un altro albero, lo 
fa disseccare. Produce questo stesso effetto anche la punta della 
coda della pastinaca marina e se tocca i denti li fa marcire.

Steph. Byz.: Γύαρος· νῆσος μία τῶν Σποράδων, θηλυκῶς λέγεται. 
Ἀντίγονος δ’ ὁ Καρύστιός φησιν ὅτι ἐν ταύτῃ οἱ μύες διατρώγουσι 

27  Per tenersi ai capitoli più vicini basti mettere a confronto Arist. Hist. an. 9.612a3‑5 
con Mir. 30, dove si vede bene che, anche in relazione a una piccola porzione di testo, 
non mancano gli scarti. Altri esempi si ritroveranno nel seguito di questo contributo.

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή

205

τὸν σίδηρον, καὶ ὅτι ἡ ἄχερδος ἐκεῖ θανάσιμόν ἐστι {καὶ} κἂν εἰς 
ἄλλο δένδρον πήξῃς ἀφαυαίνει. ποιεῖ δὲ τοῦτο καὶ τῆς θαλαττίας 
τρυγόνος τὸ κέντρον, καὶ τοὺς ὀδόντας κατασήπει προσαπτόμενον.

Gyaros: un’isola delle Sporadi. Il nome si usa al femminile. Antigono 
di Caristo dice che in quest’isola [scil. Gyaros] i topi mangiano il ferro 
e che il pero selvatico lì è velenoso. Se viene introdotto in un altro 
albero, lo fa disseccare. Produce questo effetto anche la punta della 
coda della pastinaca marittima e fa marcire i denti se ve la si accosta.

Osservando i due testi nel loro insieme, si ricava l’impressione di un 
legame particolarmente stretto. Non possono che essere accostate 
due testimonianze talmente vicine da un punto di vista contenutistico 
e testuale in riferimento a un brano così lungo e così articolato al 
suo interno. I testi si compongono infatti di tre notizie diverse che 
Stefano afferma di aver ricopiato per intero da Antigono di Caristo, 
evidentemente perché riteneva che facessero tutte riferimento 
all’isola di Gyaros. Nulla però assicura che questa fosse la reale 
localizzazione geografica da attribuire a tutti questi fenomeni e, anzi, 
ci sono seri motivi per dubitarne, come si può ricavare dalle altre 
fonti che parlano degli animali e delle piante qui presenti.28 Anzitutto, 
occorre sottolineare che l’associazione delle tre notizie – topi che 
mangiano il ferro, pero selvatico letale e pastinaca dannosa per i 
denti – si ritrova solo in Mir. e nel lessico di Stefano Bizantino, 
ma in nessun’altra delle non poche fonti ulteriori che riferiscono 
questi paradoxa. Si trovano invece associate le notizie relative 
al pero selvatico e quelle relative alla pastinaca nelle Solutiones 
ad Chosroem di Prisciano (96.9‑11), dove però si trova anche un 
elemento aggiuntivo rispetto a Mir., alquanto rivelatore. Questo il 
testo (secondo la recente edizione di Barbero):

saevae quoque et spinarum quarundam punctiones et arborum, sicut 
acherdi in civitate qui dicitur Ceote: tendit enim ea compunctum, 
sicut et marina trugon.

Gravi sono anche le punture di alcune spine e di alcuni alberi, come 
quelle dell’acherdos nella città nota come Ceo; questo protende 
infatti un pungiglione, allo stesso modo che la trugon marina.

28  Elenco qui i loci paralleli, riprendendoli dalle edizioni di Giannini 1966, Musso 
1985 e Eleftheriou 2018. Topi che mangiano il ferro: Theophr. frr. 359A, ll. 52‑3 e 359C 
FHS&G; Ps.Arist. Mir. Ausc. 25.832a22‑3; Plin. nat. 8.222 (che cita Teorfasto); Ael. NA 
5.14 (che cita Aristotele); l’immagine passò in modo di dire (Herond. Mim. 3.75; Sen. 
Apocol. 7.1). Pero selvatico: Ps.Arist. Mir. Ausc. 143.845a15‑16. Pastinaca: Plin. nat. 
9.155 (su cui cf. infra, nota 33); Opp. Hal. 2.470‑1; Ael. NA 2.36; Afric. 2.3; Basil. Homil. 
in hexaem. 7.6, l. 46 Giet. Cf. Giacomelli 2024, 250‑1.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

206

﻿L’autore neoplatonico precisa che l’acherdos, cioè il pero selvatico, 
si trova sull’isola di Ceo e non sull’isola di Gyaros, come afferma con 
sufficiente chiarezza il testo di Mir., quale si legge nel nostro unico 
manoscritto riportante l’opera. E questo autore non è l’unico a dare 
questa precisazione, che si ritrova anche in un passo delle Mirabiles 
auscultationes pseudoaristoteliche, dove si parla esclusivamente 
dell’acherdos (§ 143.845a15‑16: ἐν Κέῳ φασὶν εἶναί τι γένος ἀχέρδου, 
ὑφ’ ἧς ἐάν τις πληγῇ τῇ ἀκάνθῃ, ἀποθνῄσκει). Ora, sulla consonanza 
fra questi testi bisogna per un attimo soffermarsi, poiché apre la porta 
a due possibili scenari. Una prima possibilità sarebbe di ritenere 
che Prisciano dipenda qui dal testo di Antigono paradossografo in 
un momento in cui questo aveva ancora il toponimo (ἐν <Κέῳ> τῇ 
νήσῳ),29 poi perdutosi nel corso della tradizione. A favore di questa 
ricostruzione potrebbe invocarsi il fatto che Prisciano ha molta 
familiarità con la collezione di scritti contenuta nel manoscritto 
palatino che trasmette anche Mir.30 Tuttavia, sono soprattutto gli 
scritti della sezione geografica del manoscritto che Prisciano sembra 
tenere in reale considerazione e non mi pare che la critica abbia ad 
oggi osservato casi concreti di ripresa del testo di Antigono all’interno 
delle Solutiones.31 Del resto, lo stesso Prisciano elenca le sue fonti 
nel proemio all’opera, e in quel catalogo, piuttosto ricco e preciso, 
non figurano né Antigono né alcun altro testo paradossografico. A 
questa prima ipotesi, non priva di elementi di debolezza, sarà quindi 
da preferirne un’altra, cioè che Prisciano non dipenda qui da Mir., 
ma piuttosto si ispiri o allo Pseudo-Aristotele o ad un altro testo 
che possiamo supporre fosse anche la fonte dello Pseudo-Aristotele. 
In linea generale, in quest’ultima categoria sembrano ricadere 
gli altri, non molti, casi di contatto fra le Solutiones e il trattato 
pseudoaristotelico e, in particolare, gli studi recenti sull’argomento 
sembrano individuare la fonte comune delle due opere negli scritti 
di Teofrasto.32 Proprio questo sembra essere anche il nostro caso, 
dal momento che il passo delle Solutiones qui in oggetto si trova 
all’interno di una sezione tematica coerentemente incentrata su morsi 
e punture velenose che l’autore dice di comporre a partire da scrittori 
veteres (95.25). Dietro tale appellativo si nasconderà essenzialmente 
il trattato teofrasteo dedicato appunto agli animali che mordono e che 
pungono (περὶ δακέτων καὶ βλητικῶν; frr. 360‑9 FHS&G), citato nel 

29  Il toponimo era così introdotto nel testo da Giannini 1966.
30  Cf. Marcotte 2014.
31  Sono naturalmente da escludere casi di aneddoti riguardanti uno stesso oggetto, 
ma trattati diversamente, come il caso di Mir. 10 e Prisciano 92.25.
32  Faccio qui riferimento solo al nucleo antico dell’opera non all’appendice che vi è 
stata aggiunta alla fine (§§ 152‑78) in una fase successiva, servendosi anche di Prisciano 
come fonte (Giacomelli 2021, 23‑4, 35‑7).

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή

207

prologo come fonte per l’opera e altre volte evocato dall’autore, anche 
nel corso del capitolo da cui è tratto il passo qui oggetto di analisi 
(93.2, 96.5‑6).33 Questa seconda soluzione appare quindi preferibile 
e ciò dimostra che Stefano, nel momento in cui accostava tutte quelle 
informazioni, non poteva dipendere da altri che da Mir. Solo in questo 
testo si ritrovano infatti tutte le tre notizie in successione e, per di 
più, si registra quella mancanza del toponimo di Ceo che ha indotto 
il lessicografo a trascrivere per intero il testo riferendone tutto il 
contenuto all’isola di Gyaros.

Alla medesima conclusione, d’altronde, conduce anche l’aneddoto 
sulla pastinaca. Anzitutto, occorre segnalare che anche questa 
sezione di testo non ha una collocazione geografica esplicita e il 
riferirla all’isola di Gyaros si può spiegare solo se si dipende da una 
fonte confusa su questo argomento. Le altre notizie antiche su questa 
particolarità dell’animale, infatti, non ne localizzano la presenza né 
a Gyaros né in altri luoghi specifici.34 Ma vi è di più, analizzando 
proprio queste testimonianze si comprende infatti l’assoluta unicità 
del resoconto presente in Mir. e Stefano, poiché in nessuna delle altre 
testimonianze riguardanti l’animale si evoca il suo effetto patogeno 
sui denti. Anzi, è piuttosto vera la notizia inversa. La parte sommitale 
della coda della pastinaca era nota in medicina per essere un rimedio 
al mal di denti.35 Diverse fonti documentano dell’applicazione di 
questa parte dell’animale, opportunamente trattata, sul dente 
dolorante o sulle gengive. Si trattava di una cura drastica in realtà, 
perché l’effetto era quello di far cadere il dente, sia pure senza dolore. 
Così scrivono Dioscoride e Plinio:

Dsc. 2.20: τρυγόνος θαλασσίας τὸ κέντρον, ὃ δὴ ἀπὸ τῆς οὐρᾶς 
αὐτῆς πέφυκεν ἀνεστραμμένον ταῖς φολίσιν, ὀδόντα πονοῦντα 
πραύνει· θρύπτει γὰρ καὶ ἀποβάλλει.36

33  Su questa posizione, già sostenuta da Bywater 1886, ad loc., la critica è oggi 
giustamente concorde; cf. Jacques 2002, XXX-XXXIII e 274‑5; Zucker 2008; Huby et al. 
2016, 125 nota 538; Barbero 2023, 57‑8 e 473. Del resto, all’idea di una fonte comune 
a Mir., Pseudo-Aristotele e Prisciano sembra ricondurre anche Plinio nat. 9.155 dove 
i due aneddoti sembrano essersi mescolati fra loro poiché si dice che l’aculeus della 
pastinaca uccide gli alberi nelle cui radici è infisso (così anche Opp. Hal. 2.470‑1). Questa 
interazione fra mondo ittico e vegetale, unica nelle fonti sull’argomento, sembra essersi 
creata per conflazione delle informazioni riguardanti trygon e acherdos, che quindi 
potevano in certi casi trovarsi accostate. 
34  Cf. supra, nota 28.
35  Plin. nat. 32.79; Cels. Med. 6.9.6; Marcell. De piscibus fragm. (GDRK 63) 88; Dsc. 
2.20; Paul. Aeg. 7.3.19 (267.17‑18 Heiberg). Cf. Thompson 1947, 270‑1.
36  Il paragrafo da cui è tratto questo passo è di difficile comprensione e presenta 
forse qualche guasto. Tuttavia, per quel che ci concerne, il contenuto è assicurato 
dalla ripresa fattane da Paolo Egineta (7.3.19 [267.17‑18 Heiberg]: τρυγόνος θαλασσίας 
κέντρον ἐπικρουόμενον ὀδόντι ἀσθενεῖ θρύπτει αὐτὸν καὶ ἐκπεσεῖν ποιεῖ).



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

208

﻿ L’aculeo della pastinaca marina, che per natura si incurva dalla 
coda verso la parte squamosa, allevia il dente dolorante, poiché 
lo indebolisce e lo fa espellere.

Plin. nat. 32.79: pastinacae quoque radio scariphari gingivas in 
dolore utilissimum. contritus is et cum helleboro albo inlitus dentes 
sine vexatione extrahit.

Anche l’aculeo della pastinaca è utilissimo per incidere le gengive 
doloranti. Lo si schiaccia e, dopo averlo applicato sul dente insieme 
a dell’elleboro bianco si procede all’estrazione senza dolore.

Ora, si capisce che la notizia presente in Mir. sia nata per errore 
da questo genere di informazioni. L’autore del trattato avrà cioè 
implicitamente dedotto che la caduta del dente comportava un suo 
imputridimento, ma questo è chiaramente un errore.

Ricapitolando, la notizia attribuita da Stefano ad Antigono di 
Caristo, anzitutto, è da un punto di vista contenutistico e lessicale 
non solo comparabile, ma sovrapponibile a quella presente in Mir. 
In secondo luogo, al suo interno si ritrovano velocemente riferite tre 
informazioni diverse che non si trovano insieme accostate in alcun 
altro testo antico oltre che in Mir. Inoltre, il testo riportato da Stefano 
attribuisce erroneamente le tre notizie all’isola di Gyaros e questo 
errore si ritrova per l’appunto in Mir. e in nessun’altra fonte. Infine, 
un altro errore commette Stefano quando dice che il κέντρον della 
pastinaca fa imputridire i denti su cui è applicato. Questa notizia 
rappresenta una diametrale distorsione di quanto era noto al sapere 
medico antico, ma si ritrova in Mir., espressa con le medesime parole 
(κατασήπει, verbo ben poco comune in greco, soprattutto alla forma 
attiva). La vicinanza dei testi e la loro comunanza in più di un errore 
dovrebbe far ritenere che esista un rapporto diretto fra l’Antigono di 
Mir. e l’Antigono di Caristo conosciuto da Stefano di Bisanzio.

Del resto, il lessicografo mostra anche altrove di conoscere 
Mir. Pur non citando il nome di Antigono, almeno nella versione 
epitomata del lessico giunta fino a noi, Stefano riprende infatti in 
maniera esatta il § 27 nella sua voce dedicata alla città di Conope 
(κ311 s.v. «Κωνώπη»).37 Qui di seguito si citano i due testi (offrendo 
la traduzione solo del primo in ragione della loro identità).

Mir.: φησὶν περὶ Κωνώπιον τῆς Μαιώτιδος λίμνης τοὺς λύκους 
παρὰ τῶν ἁλιέων λαμβάνοντας τροφὴν φυλάττειν τὴν θήραν· ἂν 

37  La vicinanza fra i due testi è stata recentemente evidenziata da Neumann-
Hartmann 2021, 257‑8. Il contributo sottolinea peraltro l’affidabilità delle citazioni di 
Stefano da opere paradossografiche.

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή

209

δ’ ὑπολάβωσίν τι ἀδικεῖσθαι, λυμαίνεσθαι τὰ λίνα καὶ τοὺς ἰχθύας 
αὐτῶν.

Si dice che presso Conopion, città della Palude Meotide, i lupi 
facciano la guardia al pescato poiché ricevono del cibo dai 
pescatori. Tuttavia, nel caso in cui ritengano di essere stati trattati 
ingiustamente da questi, danneggiano le loro reti e i loro pesci.

Steph. Byz.: ἔστι καὶ Κωνώπιον τῆς Μαιώτιδος λίμνης, ὅπου φασὶ 
τοὺς λύκους παρὰ τῶν ἁλιέων λαμβάνοντας τροφὴν φυλάττειν τὴν 
θήραν· ἐὰν δὲ ὑπολάβωσιν ἀδικεῖσθαι, λυμαίνεσθαι καὶ τὰ λίνα καὶ 
τοὺς ἰχθύας αὐτῶν.

Anche in questo caso i due testi sono esattamente sovrapponibili e 
questa loro vicinanza risalta in maniera più forte se li si avvicina ad 
altre opere in cui si riferisce del medesimo fenomeno, ma con dettagli 
e parole diverse. In particolare, la fonte diretta di Mir. è qui un passo 
della Historia animalium aristotelica (9.620b5‑8), che però presenta 
un dettato molto diverso:

καὶ περὶ τὴν Μαιῶτιν δὲ λίμνην τοὺς λύκους φασὶ συνήθεις εἶναι 
τοῖς ποιουμένοις τὴν θήραν τῶν ἰχθύων· ὅταν δὲ μὴ μεταδιδῶσι, 
διαφθείρειν αὐτῶν τὰ δίκτυα ξηραινόμενα ἐν τῇ γῇ.38

La testimonianza di Stefano non può quindi essere ignorata e si 
inserisce in un quadro coerente relativo alla fortuna di Mir. Nella 
stessa epoca, infatti, anche Giovanni Lido cita Antigono per due 
notizie che si ritrovano in Mir. (frr. 52‑3 Dorandi). Voler dire che 
queste testimonianze provengano tutte da un ben poco noto περὶ 
ζῴων, quando invece si ritrovano con le stesse parole nel nostro testo 
paradossografico sembra voler negare l’evidenza.

5	 Paradoxa a Caristo

A questi argomenti andranno aggiunti due dati di natura indiziaria, 
ma di particolare rilevanza. Il primo ci fa ritornare sul testo del 
cap. 18 e sull’isola di Gyaros, che Stefano di Bisanzio presenta come 
una delle Sporadi, alla stregua di quanto fanno anche Pomponio Mela 
(2.111) e Plinio nel libro quarto (§ 69). In maniera leggermente diversa, 
si comportano Strabone (10.5.3) e lo stesso Plinio nel libro ottavo 
(§ 104), che la elencano come una delle Cicladi. Nella geografia antica 
vi erano continue oscillazioni fra i due arcipelaghi e questa ambiguità 

38  Altre testimonianze sul fenomeno sono in Plin. nat. 10.23 e Ael. NA 6.65.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

210

﻿non sorprende. È invece ben singolare la localizzazione di Gyaros in 
riferimento «alle regioni della Caristia e della Andria» che si legge in 
Mir. 18. È ovvio che tale precisazione, in sé curiosa, deve essere stata 
fatta da una fonte locale che guarda allo spazio circostante a partire 
dal proprio punto di vista. Non a caso tale forma di localizzazione 
non si ritrova in nessun’altra delle fonti che riferiscono dei topi che 
mangiano il ferro39 e persino Stefano, che pure ricopia questo testo 
anche negli errori, apparentemente la ripudia.

Né si può sostenere che Stefano stesse effettivamente riprendendo 
Mir. ma che lo riferisse ad Antigono di Caristo per deduzione proprio 
da quella curiosa indicazione.40 Non si può infatti ignorare che 
anche in un altro capitolo dell’opera si ritrova questa attenzione 
per la città di Caristo.41 Il toponimo ricorre nuovamente, e in forma 
particolarmente significativa, in Mir. 84.2‑3:

ἐν Κύπρῳ γοῦν χαλκῖτις λίθος καίεται καὶ γίνεται θηρίον μικρῷ 
μεῖζον μυιῶν· τὸ αὐτὸ δὲ καὶ ἐν τοῖς Καρυστίων χωνευτηρίοις. 
ἀποθνῄσκειν δὲ τὰ μὲν τῆς χιόνος, τὰ δὲ τοῦ πυρὸς χωριζόμενα.

A Cipro si brucia la pirite42 e nasce un animale poco più grande 
delle mosche. Lo stesso accade anche nelle fornaci del territorio 
dei Caristii. E questi animali muoiono, alcuni se separati dalla 
neve, altri se separati dal fuoco.43

Ritorna qui un’allusione al territorio di Caristo e al suo sfruttamento 
dei metalli44 all’interno di una frase che si presenta sintatticamente 
come un’aggiunta rispetto a una notizia riferita di seconda mano. 

39  Elencate supra, nota 28.
40  Così aveva supposto Nebert 1895, 372.
41  La circostanza era stata messa in particolare rilievo in relazione al tema della 
paternità dell’opera da Ziegler 1949, 1146. Lo studioso richiamava in tale contesto 
anche il § 78.4, dove si trova un altro riferimento alla realtà dell’Eubea, ma non 
specificatamente alla città di Caristo. Anche questa allusione sembra significativa 
poiché l’autore riferisce di un paradoxon ben noto alle fonti antiche (Ps.Arist. Mir. 
170; Str. 10.1.14; Plin. nat. 31.13), ma lo fa in termini che non si ritrovano in alcun 
altro testo (soprattutto se si lascia inalterata la lezione del manoscritto e si legge 
γυναῖκες invece di αἶγες). Tuttavia, non credo che l’aneddoto abbia valore per quel che 
riguarda la provenienza dell’autore da Caristo, poiché non si può affermare che esso 
sia necessariamente di origine locale.
42  Traduco così l’indicazione generica di «pietra di rame» per confronto con Plin. nat. 
36.137, dove si parla appunto delle miniere di Cipro e delle modalità di trattare con il 
fuoco questo metallo (cf. Dsc. 5.125).
43  In questo caso mi discosto dal testo di Musso e leggo μυιῶν invece di μυῶν, 
accogliendo quindi una congettura di Salmasius contro il testo del manoscritto.
44  Particolarmente noto era l’amianto di Caristo che veniva effettivamente bruciato 
per essere pulito; cf. Str. 10.1.6; Plut. Def. orac. 434A.

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή

211

Abbiamo peraltro la possibilità di verificare questa impressione, 
poiché l’autore sta qui riprendendo un passo della Historia animalium 
aristotelica (5.552b10‑15; ed. Balme):

ἐν δὲ Κύπρῳ, οὗ ἡ χαλκῖτις λίθος καίεται, ἐπὶ πολλὰς ἡμέρας 
ἐμβαλόντων, ἐνταῦθα γίνεται θηρία ἐν τῷ πυρί, τῶν μεγάλων μυιῶν 
μικρόν τι μείζονα, ὑπόπτερα, ἃ κατὰ τοῦ πυρὸς βαδίζει καὶ πηδᾷ. 
ἀποθνήσκουσι δὲ καὶ οἱ σκώληκες καὶ ταῦτα χωριζόμενα τὰ μὲν τοῦ 
πυρός, οἱ δὲ τῆς χιόνος.

A Cipro, dove si brucia la pirite, dopo aver tenuto questo metallo 
nel forno per molti giorni, nascono degli animali nel fuoco, poco più 
grossi delle mosche grandi, alati, che saltano e camminano fra le 
fiamme. Sia i vermi sia questi animali muoiono, alcuni se separati 
dal fuoco, altri dalla neve.45

Fra i due brani vi è solo un punto di differenza sostanziale, 
riguardante proprio il riferimento a Caristo. Quella annotazione in 
Mir. deve essere quindi considerata senza dubbio come un’aggiunta 
da parte dell’autore.

6	 Aristocle e Antigono Gonata: una relazione nota  
ad Antigono di Caristo

Un altro argomento per identificare l’Antigono paradossografo con 
il Caristio era poi stato avanzato da Wilamowitz, ma esso sembra 
essere stato dimenticato negli studi più recenti e converrà pertanto 
riprenderlo.46 Lo studioso era partito da uno degli interventi 
personali che l’autore di Mir. inserisce nel suo scritto intercalando 
occasionalmente la serie di estratti. In particolare, la parte finale 
dell’opera (§§ 129‑73) si presenta esplicitamente come una ripresa 
della collezione di storie meravigliose composta da Callimaco, ma 
con alcuni commenti da parte dell’autore a una o l’altra delle notizie 
riportate. Il caso più evidente si ha al § 161.2, visto che si entra lì 
proprio in polemica con il poeta alessandrino, ma non mancano anche 
altre incursioni autoriali. Si tratta di punti facilmente rilevabili 
poiché sono indicati da uno scarto momentaneo della costruzione 
per infinitive in cui si articola l’intera sezione, tutta idealmente 

45  È da sottolineare che questo testo (insieme ad alcune righe precedenti e successive 
nell’opera) è stato guardato con sospetto da alcuni editori che hanno proposto 
di espungerlo. Se così fosse, vista la testimonianza di Mir., dovrebbe trattarsi di 
un’interpolazione antica.
46  Wilamowitz 1881, 23.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

212

﻿dipendente dalla principale Καλλίμαχός φησιν formulata al principio 
di questo segmento dell’opera (§ 129). È quanto accade nel § 169, dove 
una prima parte è costituita da una citazione di Aristotele (fr. 269 
Rose), mediata appunto da Callimaco, e nella quale, pertanto, si 
segue lo schema sintattico delineato. Poi, però, si passa bruscamente 
a una nuova frase costruita con l’indicativo:

περὶ δὲ φυτῶν τῆς ἀκάνθης εἶδος Ἀριστοτέλην φάσκειν περὶ τὴν 
Ἐρύθειαν εὑρίσκεσθαι διαποίκιλον τὴν χρόαν, ἐξ οὗ πλῆκτρα 
γίνεσθαι. Τίμων δὲ ὁ κιθαρῳδὸς εἶχεν καὶ ἐπεδείκνυεν πολλοῖς, 
φάσκων αὐτῷ τὸν διδάσκαλον Ἀρ<ισ>τοκλῆν δεδωρῆσθαι, εἶναι δ’ 
αὐτῶν τὴν ἁφὴν ἐν τῇ χρείᾳ σκληράν.

[Secondo Callimaco,] riguardo le piante, Aristotele sostiene che 
presso l’Eritia si trova una specie di cardo di vari colori dal quale 
si ricavano dei plettri. Timone il citaredo li possedeva e li mostrava 
a molti, dicendo che glieli aveva regalati il suo maestro Aristocle 
e che essi risultano ispidi al tatto quando li si usa.47

Nella seconda parte del brano si parla del citaredo Timone e del 
prezioso regalo di alcuni plettri multicolori di materiale ricercato 
fattogli dal suo maestro Aristocle. Si tratta di personaggi chiaramente 
minori, ma il più anziano dei due è noto da altre due fonti. Aristocle è 
infatti evocato da Diogene Laerzio e da Ateneo come intimo di Antigono 
Gonata – più precisamente, secondo Ateneo, ne era l’ἐρώμενος – al 
tempo in cui quest’ultimo era βασιλεύς.48 Queste due attestazioni 
sono fra loro indipendenti, ma entrambi gli autori indicano la loro 
fonte di informazione in «Antigono» e non può che trattarsi in questo 
caso di Antigono di Caristo dal momento che Ateneo precisa anche 
il titolo dell’opera in cui si trovava l’informazione, la Vita di Zenone, 
cioè una di quelle biografie di filosofi che resero celebre il Caristio. 
L’autore di Mir. si mostra quindi capace di dare una notizia unica 
relativa a due personaggi noti solo grazie a quanto ne diceva Antigono 
di Caristo: un elemento in favore dell’identità delle due personalità 
difficile da aggirare.

47  Mi chiedo se fra δεδωρῆσθαι e εἶναι non occorra piuttosto inserire un punto fermo, 
facendo quindi dipendere εἶναι da Ἀριστοτέλην φάσκειν.
48  Ath. 13.603e (= fr. 35A Dorandi); Diog. Laert. 7.13 (= fr. 35B Dorandi). Cf. Kohler 
1884, 297‑9.

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή

213

Riassumendo i vari elementi emersi dall’analisi, si può quindi affermare 
che l’opera paradossografica trasmessa dal Palatino era nota già 
dall’età antica in diverse sue parti e che almeno dal II secolo d.C., 
cioè dall’età di Flegonte, essa circolava sotto il nome di Antigono. 
Più precisamente, poi, Stefano di Bisanzio mostra di conoscere Mir. 
come opera di Antigono di Caristo e questa indicazione sembra essere 
confermata da alcuni indizi interni all’opera paradossografica. Da un 
lato, appaiono significative alcune annotazioni personali riguardanti 
proprio la città di Caristo, dall’altro colpisce il riferimento, 
all’interno di Mir., di un aneddoto singolare che sappiamo essere 
stato narrato dallo scrittore di origine euboica all’interno di una 
delle sue biografie di filosofi. L’insieme di questi elementi permette 
di dare maggior credito alla proposta di Xylander e Meursius e di 
attribuire la paternità di Mir. all’autore che noi moderni chiamiamo 
Antigono di Caristo, ma che le fonti antiche potevano anche indicare 
con il solo nome di Antigono, come fa sistematicamente Filodemo 
di Gadara (frr. 9a, 13, 16, 40 Dorandi). In tal modo, si recupera non 
solo l’unica opera del Caristio nota quasi per intero, ma anche un 
tassello significativo dell’erudizione pergamena. In effetti, sebbene 
si sia da lungo tempo osservato quanto sia prezioso questo testo 
per la precisione nella citazione di frammenti poetici e, in generale, 
per il valore delle informazioni di carattere letterario che vi sono 
contenute, i dubbi sull’identità del paradossografo hanno fatto sì che 
l’opera non sia stata ancora adeguatamente interrogata da questo 
punto di vista.49

49  Un’eccezione è costituita da Kousoulini 2017, che non ha tenuto conto del dibattito 
sulla paternità dell’opera. Sull’importanza dei riferimenti poetici presenti nel testo, 
cf. Musso 1979 e Vergados 2007. Sul valore dell’opera nella tradizione indiretta della 
Historia animalium aristotelica, di cui attesta alcune lezioni divergenti da quelle dei 
manoscritti medievali, ma presenti nella tradizione araba mediata da Michele Scoto, 
cf. Berger 2005, 52‑4. Per altri studi sul valore delle informazioni trasmesse da Mir., 
cf. Lobel 1927; Musso 1973; Schepens 2009.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

214

﻿Bibliografia

Allen, Th.W. (1893). «Palaeographica III: A Group of Ninth-Century Manuscripts». JPh, 
21, 48‑55. https://doi.org/10.1017/CBO9781139523745.008.

Barbero, M. (2023). Prisciani philosophi “Solutiones ad Chosroem”. Roma: Bardi.
Benuzzi, F. (2021). «Il cerilo di Alcmane tra Aristofane, Antigono, Eufronio e Didimo». 

Prodi, E.E.; Vecchiato, S. (a cura di), ΦΑΙΔΙΜΟΣ ΕΚΤΩΡ. Studi in onore di Willy 
Cingano per il suo 70° compleanno. Venezia: Edizioni Ca’ Foscari, 518‑33. http://
doi.org/10.30687/978-88-6969-548-3/031.

Berger, F. (2005). Die Textgeschichte der “Historia animalium” des Aristoteles. 
Wiesbaden: Reichert.

Brodersen, K. (2023). Antigonos von Karystos. “Sammlung sonderbarer Geschichten”. 
Speyer: Kartoffeldruck-Verlag.

Bywater, I. (1886). Prisciani Lydi quae extant. Berolini: Reimer.
Dal Pra, M. (1950). La storiografia filosofica antica. Milano: F.lli Bocca.
Dorandi, T. (1994). s.v. «Antigone de Caryste». Goulet, R. (éd.), Dictionnaire des 

philosophes antiques. Paris: CNRS Éditions, 209‑11.
Dorandi, T. (1995). «Prolegomeni per una edizione dei frammenti di Antigono di 

Caristo». RhM, 138, 347‑68.
Dorandi, T. (1999a). Antigone de Caryste. Fragments. Paris: Les Belles Lettres.
Dorandi, T. (1999b). «Antigone ne remplacera pas Antigonos». Appel, W. (Hrsg.), 

Origine Cujavus. Beiträge zur Tagung anläßlich 150. Geburtstags Ulrich von 
Wilamowitz-Moellendorffs (1848‑1931). Torunii: Wydawnictwo Uniwersytetu 
Mikolaja Kopernika, 119‑29.

Dorandi, T. (2000). «Antigonos von Karystos (1881)». Armstrong, M.; Buchwald, W.; 
Calder III, W.M. (Hrsgg), Wilamowitz in Greifswald. Hildesheim; Zürich; New York: 
Olms, 586‑604.

Dorandi, T. (2005). «Accessioni a Antigono di Caristo». SCO, 51, 119‑24.
Dorandi, T. (2011). Recensione di Stramaglia 2011. BMCR, 5(19). https://bmcr.

brynmawr.edu/2011/2011.05.19/.
Dorandi, T. [2017] (2024). «Momenti della ricezione del sapere zoologico di Aristotele 

nella letteratura paradossografica (e oltre)». Dorandi, T., Et in aliena castra. Dieci 
contributi di un filologo alla storia del pensiero antico. Roma: tab, 97‑117. https://
doi.org/10.2307/j.ctvb1hscw.6.

Eleftheriou, D. (2018). Pseudo-Antigonos de Carystos. “Collection d’histoires curieuses” 
[Thèse]. Paris: Université Paris Nanterre.

Garzya, A. (1953). «Varia philologa». Emerita, 21, 111‑22.
Geus, K.; King, C.G. (2018). «Paradoxography: Wonder Stories, Tall Tales, and the Limits 

of Reason». Keyser, P.; Scarborough, J. (eds), Oxford Handbook of Science and 
Medicine in the Classical World. Oxford; New York: Oxford University Press, 431‑44.

Giacomelli, C. (2021). Ps.-Aristotele. “De mirabilibus auscultationibus”. Indagini sulla 
storia della tradizione e ricezione del testo. Berlino; Boston: De Gruyter.

Giacomelli, C. (2024). «Suspicious Toponyms in the De Mirabilibus Auscultationibus: 
Textual Problems, ‘Forgeries’, and Methodological Issues». Schorn, S.; Mayhew, 
R. (eds), Historiography and Mythography in the Aristotelian “Mirabilia”. London; 
New York: Routledge, 234‑57. https://doi.org/10.4324/9781003437819-8.

Giannini, A. (1963). «Studi sulla paradossografia greca. I. Da Omero a Callimaco: motivi 
e forme del meraviglioso». RIL, 97, 247‑66.

Giannini, A. (1964). «Studi sulla paradossografia greca. II. Da Callimaco all’età 
imperiale. La letteratura paradossografica». ACME, 17, 99‑140.

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή

https://doi.org/10.1017/CBO9781139523745.008
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-548-3/031
http://doi.org/10.30687/978-88-6969-548-3/031
https://bmcr.brynmawr.edu/2011/2011.05.19/
https://bmcr.brynmawr.edu/2011/2011.05.19/
https://doi.org/10.2307/j.ctvb1hscw.6
https://doi.org/10.2307/j.ctvb1hscw.6
https://doi.org/10.4324/9781003437819-8


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή

215

Giannini, A. (1966). Paradoxographorum Graecorum reliquiae. Milano: Istituto 
Editoriale Italiano.

Gómez Espelosín, F.J. (1996). Paradoxógrafos griegos. Rarezas y maravillas. Madrid: 
Gredos.

Huby, P.; Ebbesen, S.; Langslow, D.; Russell, D.; Steel, C., Wilson, M. (2016). Priscian: 
Answers to King Khosroes of Persia. London; New York: Bloomsbury.

Jacob, Ch. (1983). «De l’art de compiler à la fabrication du merveilleux. Sur la 
paradoxographie grecque». Lalies, 2, 121‑40.

Jacques, J.-M. (2002). Nicandre. Œuvres. Vol. 2, Les Thériaques. Fragments iologiques 
antérieurs à Nicandre. Paris: Les Belles Lettres.

Kazantzidis, G. (ed.) (2019). Medicine and Paradoxography in the Ancient World. Berlin; 
Boston: De Gruyter.

Knoepfler, D. (2001). Décrets érétriens de proxénie et de citoyenneté. Lausanne: Payot.
Kohler, U. (1884). «Exegetisch-kritische Anmerkungen zu den Fragmenten des 

Antigonos von Karystos». RhM, 39, 293‑300.
Kousoulini, V. (2017). «Alcman in Pergamon». AClass, 60, 178‑87. https://doi.

org/10.15731/aclass.060.10.
Köpke, R. (1862). De Antigono Carystio [dissertation]. Berolini: G. Lange.
Lightfoot, J. (2021). Wonder and the Marvellous from Homer to the Hellenistic World. 

Cambridge: Cambridge University Press.
Lobel, E. (1927). «Trivialities of Greek History». CQ, 21, 50‑1. https://doi.

org/10.1017/s0009838800001002.
Marcotte, D. (2014). «Priscien de Lydie, la géographie et les origines néoplatoniciennes 

de la Collection philosophique». JS, 2, 165‑203. https://doi.org/10.3406/
jds.2014.6316.

Meursius, I. (1619). Antigoni Carystii “Historiarum mirabilium collectanea”. Lugduni 
Batavorum: I. Elzevirium.

Musso, O. (1973). «Un nuovo frammento di Ecateo Milesio». Athenaeum, 51, 409‑10.
Musso, O. (1976). «Sulla struttura del cod. Pal. gr. 398 e deduzioni storico-letterarie». 

Prometheus, 2, 1‑10.
Musso, O. (1979). «Citazioni poetiche nello pseudo-Antigono». Prometheus, 5, 83‑90.
Musso, O. (1985). Antigonus Carystius. “Rerum mirabilium collectio”. Napoli: Bibliopolis.
Nebert, R. (1895). «Studien zu Antigonos von Karystos. I». Neue Jahrbücher für 

Philologie und Paedagogik, 151, 363‑75.
Neumann-Hartmann, A. (2021). «Mirabilien bei Stephanos von Byzanz». MH, 78, 

250‑67. https://doi.org/10.24894/2673-2963.00016.
Pacella, G.; Timpanaro, S. (1969). Giacomo Leopardi. Scritti filologici (1817‑1832). 

Firenze: Le Monnier.
Pajón Leyra, I. (2011). Entre ciencia y maravilla. El género literario de la paradoxografía 

griega. Zaragoza: Prensas Universitarias de Zaragoza.
Pfeiffer, R. (1968). History of Classical Scholarship: From the Beginnings to the End of 

the Hellenistic Age. Oxford; New York: Clarendon Press.
Robert, C. (1894). s.v. «Antigonos (19) von Karystos». RE, 1, 2421‑2.
Ronconi, F. (2007). I manoscritti greci miscellanei. Ricerche su esemplari dei secoli IX-XII. 

Spoleto: Fondazione Centro italiano di studi sull’Alto Medioevo.
Sassi, M.M. (1993). «Mirabilia». Cambiano, G.; Canfora, L.; Lanza, D. (a cura di), Lo spazio 

letterario della Grecia antica. Vol. 1, La produzione e la circolazione del testo. T. 2, 
L’Ellenismo. Roma: Salerno Editrice, 449‑68.

Schepens, G. (2009). «Nicagoras and Paradoxography». RFIC, 137, 265‑79.
Schepens, G.; Delcroix, K. (1996). «Ancient Paradoxography: Origin, Evolution, 

Production and Reception». Pecere, O.; Stramaglia, A. (a cura di), La letteratura 

https://doi.org/10.15731/aclass.060.10
https://doi.org/10.15731/aclass.060.10
https://doi.org/10.1017/s0009838800001002
https://doi.org/10.1017/s0009838800001002
https://doi.org/10.3406/jds.2014.6316
https://doi.org/10.3406/jds.2014.6316
https://doi.org/10.24894/2673-2963.00016


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 193-216

216

﻿ di consumo nel mondo greco-latino. Cassino: Università degli Studi di Cassino, 
373‑460.

Stramaglia, A. (2011). Phlegon Trallianus. “Opuscula de rebus mirabilibus et de 
longaevis”. Berlin; New York: De Gruyter.

Thompson, D.W. (1947). A Glossary of Greek Fishes. London: Oxford University Press.
Vergados, A. (2007). «The Homeric Hymn to Hermes 51 and Antigonus of Carystus». CQ, 

57, 737‑42. https://doi.org/10.1017/s0009838807000651.
White, S. (2015). «Phaenias in the Mirabilia Tradition: From Antigonus to Callimachus». 

Hellmann, O.; Mirhady, D. (eds), Phaenias of Eresus. London; New York: Routledge, 
171‑99. https://doi.org/10.4324/9781315126319-5.

Wilamowitz-Moellendorff, U. von (1881). Antigonos von Karystos. Berlin: Weidmann.
Xylander, G. (1568). Stephanus. “De urbibus”. Basileae: ex officina Oporiniana.
Ziegler, K. (1949). s.v. «Paradoxographoi». RE, 18.3, 1137‑66.
Zucker, A. (2008). «Théophraste à mots découverts. Sur les animaux qui mordent ou 

piquent selon Priscien». Auger, D.; Wolff, É. (éds), Culture classique et christianisme. 
Mélanges offerts à Jean Bouffartigue. Paris: Picard, 341‑50.

Sergio Brillante
Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή

https://doi.org/10.1017/s0009838807000651
https://doi.org/10.4324/9781315126319-5


﻿

217

Peer review
Submitted	 2025-02-04
Accepted	 2025-06-06
Published	 2025-12-17

Open access
© 2025 Delucchi | cb 4.0

Citation  Delucchi, M. (2025). “The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal”. 
Lexis, 43 (n.s.), 2, 217-238.

e-ISSN  2724-1564

Lexis
Num. 43 (n.s.) – Dicembre 2025 – Fasc. 2

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/003

 The Epyllium Telephi  
(P. Oxy. 214): A Reappraisal
 Martina Delucchi
Istituto Italiano per gli Studi Storici, Napoli, Italia

Abstract  This article re-examines P. Oxy. 214, commonly known as Epyllium Telephi. It is 
a fragmentary hexametrical text first published in 1899 that has received limited scholarly 
attention. The recto narrates parts of the myth of Telephus and his son, Eurypylus, while 
the verso describes a perilous sea journey. This study provides an updated reading of 
the papyrus, the first complete English translation, a reassessment of its date, and a 
reconsideration of its genre and narrator. A detailed commentary addresses textual 
and literary issues.

Keywords  Epyllium Telephi. Epica adespota. Hexametrical poetry. Epic fragments. 
Papyrological fragments. 

Summary  1 Introduction. – 2 Text and Translation. – 3 Context and Date. – 4 Contents, 
Characters, and Setting.– 5 Commentary.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/003&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

218

﻿1	 Introduction

P. Oxy. 214, a fragment of a hexametrical text found in Oxyrhynchus, 
was first published by Grenfell and Hunt in 1899.1 Four years later 
the papyrus was acquired by the British Museum and inventoried 
as P. Lond. 1181.2 It has not received much scholarly attention, apart 
from a handful of articles published soon after the editio princeps.3 It 
was later included in larger collections and more recently discussed 
in an unpublished doctoral thesis, but there is no complete study of 
the text.4 Most scholars have based their hypotheses on the princeps, 
without examining the papyrus itself.5

The papyrus contains a fragment of a larger hexametrical poem 
of uncertain length. It is commonly referred to as an epyllion and 
called Epyllium Telephi.6 The text on the recto deals with the myths 
of Telephus and his son, Eurypylus. The events mentioned, recounted 
by a female narrator, are the battle of the Caicus, fought between 
Achaeans and Mysians; and the intervention of Eurypylus in the 
Trojan War and his impending duel with Neoptolemus. On the heavily 
damaged verso, a perilous journey by sea is described. It is difficult 
to say if it is a continuation of the recto or another poem altogether.

This study offers an updated reading of the poem and its first 
complete English translation. First, the dating of the papyrus sheet 
is clarified through palaeographical parallels, reconstructing 
its history. Second, the likely period of the poem’s composition is 
identified, narrowing the broad range of previous estimates – the 
text has in fact been dated to the third century BCE, to the third CE, 
and to periods in between. Third, the traditional classification as an 
epyllion is reconsidered, providing alternatives. Fourth, the analysis 
also discusses the identity of the speaker and locates the speech 

I am grateful to the British Library, and especially to Mr J. Kattenhorn, for granting 
access to the papyrus and providing high-quality photographs. I also thank Profs D. 
Colomo and P.J. Finglass, and Drs R. Ast, R. Bongiovanni, and E. Prodi for their helpful 
suggestions. I gratefully acknowledge the support of the Classical Association through 
the CA Graduate Bursary, and of the Fondation Hardt, which enabled two weeks of 
research in August 2022.

1  Grenfell, Hunt 1899, 27‑9 (TM 64084).
2  Bell, Kenyon 1907, lxiii; Milne 1927, 32.
3  Platt 1899; Fraccaroli 1900; Ludwich 1900; Weil 1900; Wilamowitz 1900; Bolling 
1901. Cf. also Powell, Barber 1921, 110.
4  CA ep. adesp. F 3 (= Powell 1925, 76‑8); GLP F 133 (= Page 1942, 534‑5); Griech. 
Dichterfr. F 18 (= Heitsch 1963, 58‑60); Pellin 2007‑08, 187‑286.
5  Platt (1899) and Fraccaroli (1900) examined the papyrus; Bolling (1901) did not; 
Pellin (2007‑08) saw only photographs; Wilamowitz (1900), Weil (1900), Ludwich (1900), 
Powell (1925), Page (1942), Barigazzi (1946), Rostagni (1956), and Heitsch (1963) do 
not say if they did. 
6  Thus, first, Wilamowitz 1900, 35. 

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal

219

within the broader mythological context. Finally, a commentary 
addresses textual issues and the surrounding literary context.

2	 Text and Translation

Recto

ἐξαπίνηϲ ἐπέδηϲεν ἀνωΐϲτο ̣[ιϲι κλάδοιϲι,7

οὔ] κ̣ε̣ν ἔτι ζώοντεϲ ἐϲ Ἴλιον ἦλθον [Ἀχαιοί·
ἔ]νθα δέ κεν Μενέλαοϲ ἐκέκλιτο, ἔν̣[θ’ Ἀγαμέμνων
ὤ̣λετο καὶ τὸν ἄριϲτον ἐν Ἀργείοιϲ [Ἀχιλῆα
Τήλεφοϲ ἐξενάριξε πρὶν Ἕκτορο̣[ϲ ἀντίον ἐλθεῖν.� 5
Ἀλλ’ ὁπόϲον μοι κάρτ[οϲ] ἀμυνέμεν ̣ ρ̣ ̣[
χραιϲμῆϲαι δ᾿ ἐμοί α̣[  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]α  ̣̣[  ̣̣ ]  ̣̣ [
†η† καὶ ἀπ’ Ἀργείοι<ο> λάχεν γέν[οϲ] Ἡρακλῆοϲ
Τ]ήλεφον ἐν θαλάμοιϲ πολέμων ἀπάνε[υθε ⏑ − ⏒
κλ]ῦ̣̣τέ μοι ἀθάνατοι, [Ζ]εὺϲ δ[ὲ π]λ̣̣έον, ὃν γενετῆρα� 10
Δαρδάνου ἡμετέροιο καὶ Ἡ̣[ρα]κλῆ̣̣ο̣ϲ̣ ἀκούω,
καὶ τούτων φράϲϲαϲθε μ[αχῶ]ν λύϲιν, ἶϲα δὲ μ ̣ύθοιϲ
ϲ]υνθεϲίη Τρώεϲϲι καὶ Ἀ[ργ]είοιϲι γενέϲθω.
ο]ὐδὲ <γὰρ> Ἀργείουϲ θανέε ̣ι ̣ν α̣[ἰτ]ή̣ϲομαι αὐτὴ
Ξάνθου φοινίξανταϲ  ̣̣  ̣̣[  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ] μετ̣ὰ̣̣̣ χε̣ῦ̣̣̣μα Καΐκου� 15
Τηλέφου ἶφι τ ̣ ̣[  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ οὐ]κέτι θωρηχθέντεϲ.
 ̣̣  ̣̣  ̣̣ ] τ̣ῆ̣̣̣λε κλ̣̣ύε τ̣[  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ] κ̣α̣̣̣ι  ̣̣  ̣̣ ρον Ἀχαιῶν
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]υ̣ϲ̣α̣̣ι̣ ̣ἔχειν π ̣[  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]ζ ̣εϲκον Ἀχαιοὶ
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣]ετ̣α̣ι μεϲϲ̣[̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣]  ̣̣ χ̣̣ ̣̣ ο̣ν̣̣ ̣ελλ ̣[
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣]τοϲ με̣[̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ π]ολὺϲ· εἰ δὲ με[� 20
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣]ο ϲὺ μοι πάρα μη[
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣]  ̣̣ [

6 ὄπαϲόν Platt | κάρτ[οϲ] Wil.: τ[όδ᾿] Fraccaroli: τ[ῶι] Ludwich: τ[ὸ] GH || 7 χραιϲμῆϲαι 
δέ μοι GH Powell Page Heitsch Pellin || 8 ἦ Weil: εἰ Platt: ἥ Ludwich | λάχον Heitsch || 
9 Τηλέφου ̣ Weil || 12 μ[όθω]ν Ludwich | ἶϲα Weil: ἴϲα Powell || 14 <γὰρ> Platt: <κεν> 
GH | [αἰτ]ήϲομαι Fraccaroli: [ἀρ]ήϲομαι Platt: [ἡγ]ήϲομαι Ludwich | αὐτή̣̣ vel -τιϲ 
Fraccaroli || 15 φοινίξανταϲ Fraccaroli Wil. Bolling: φοινίξαντεϲ Π || 16 τ̣ό̣̣[̣ϲοι δάμεν 
Platt: δ̣α̣̣̣[μένταϲ Bolling || 17 τ̣η̣̣̣λεκ̣λ̣̣̣ειτ̣[̣ Weil || 18 fort. ῥέ]ζεσκον || 19 ἐ̣̣ΰσ̣̣[κ]ι̣ο̣ν̣ ̣GH

[if Dionysus had not] suddenly enveloped [Telephus] in unexpected 
[vines],
the [Achaeans] would not have arrived in Ilium alive;
then Menelaus would have fallen, then Agamemnon

7  If not otherwise specified, the supplements accepted are those of the editio princeps.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

220

﻿ would have perished, even the best of the Argives, Achilles,
Telephus would have killed before he could face Hector.� 5 
How much strength (would be needed) of me to ward off […]
to help/defend my (?) […]
[…] surely obtained from Fate […] the offspring of the Argive 
Heracles,
Telephus, in the house far from wars […].
Grant me my wish, oh immortals and chiefly Zeus, who I hear is 
the father� 10
of our Dardanus and of Heracles,
and devise a release from these battles, and likewise with words
Trojans and Argives may arrive at a compromise.
I myself, indeed, will ask that not even the Argives die,
turning red […] of the Xanthos after the stream of the Caicus,� 15
[…] by(?) the strength of Telephus, no longer holding (their?) 
weapons.
[Zeus?,] hear from afar […] of the Achaeans
[…] have […] the Achaeans
[…]
[…] much: if then […]� 20
[…] you on me […]

Verso8

 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ] β̣ι̣ότουϲαν [  ̣̣ ] δε̣ ̣ ̣̣ ν̣ε̣̣ν̣̣ ̣ὥ̣̣ρ̣α̣ιϲ
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]  ̣ν̣̣ π̣̣ό̣ν̣̣τ̣̣ο̣̣ν̣ χθ̣̣όν̣α̣̣̣ τ̣᾿ ἠ̣δὲ νόηϲε 
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]ω̣̣ς̣ ̣α ̣ ̣ μα πολυπλάγκτοιο θαλάϲ[ϲηϲ
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]τ ̣ ̣  ̣θ̣ ̣ετο ν̣η̣̣̣ΐ θαλάϲϲῃ
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣ [  ̣̣ ]  ̣̣ θ̣̣αι̣ ̣κ̣α̣ὶ̣ ̣π̣̣ο̣σ̣̣̣σ̣̣ὶν̣ ̣ἑτοίμη� 5
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣ ἐ̣̣π̣̣ὶ χ̣θ̣̣̣ο̣ν̣ὸϲ ε̣ἰ̣̣̣θ̣̣ύ̣σ̣̣̣α̣̣ιμι
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]ϲα̣[  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]ν̣ ε̣ς̣̣ ̣τινα χῶρον
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣ ]ι[  ̣̣  ̣̣  ̣̣]τοϲ ἠχήν
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣ [  ̣̣ ]  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣ ν [  ̣̣ ]  ̣̣  ̣̣  ̣̣ [  ̣̣ ] νοϲ  ̣̣  ̣̣ α πόντου
 ̣̣ [  ̣̣ ]  ̣̣ ι̣ν̣ο ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ οι̣  ̣̣̣  ̣̣ ω̣̣  ̣̣  ̣̣ τ̣ο̣̣σ̣̣̣  ̣̣ [  ̣̣ ] Ὠκε̣α̣̣̣ν̣ο̣ῖο� 10
νήπιοϲ ο[  ̣̣  ̣̣ ]ελα  ̣̣ ε ̣[  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣ [κ]ατ[  ̣̣ ] θ ̣ε[  ̣̣  ̣̣ ]ο̣ν̣ ὁ̣̣δεύει
δούρα̣̣ϲι π[ον]τοπό[ρ]ο̣ι̣̣[̣ϲ]ι̣ ̣τ̣ ̣[  ̣̣  ̣̣  ̣̣]ε ̣[  ̣̣]  ̣̣ ο̣ς̣̣ ̣[ο]ὐ̣̣τ̣ι̣̣δ̣̣α̣νο̣ῖ̣ϲι.
πῆ νυν ̣̣  ̣̣ τ ̣ ̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣  ̣̣ ε̣ν̣̣ο̣̣̣ ̣̣ ε̣λ̣̣̣οι  ̣ε̣ θάλαϲϲα[ν
ἔμπεδος̣ ̣[  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]ν ̣ ̣ [  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]α̣[  ̣̣ ]  ̣̣ ε̣[̣  ̣̣  ̣̣ ]ἑ̣̣λι̣κ̣τόϲ
ἰχθύβοτο[ϲ] κ̣τ̣̣α̣̣̣  ̣̣ [  ̣̣ ]  ̣̣ [  ̣̣ ]  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣] ῥ̣̣ε̣έ̣̣θ̣̣̣ρ̣ο̣̣υ̣̣�̣ 15
π̣̣οϲϲὶν̣̣ ̣̣  ̣̣ [  ̣̣ ]  ̣̣  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ἀ̣̣μ̣ε̣ί̣ν̣̣ω̣̣̣ν̣̣
τίϲ μεδε[  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣] θ̣̣άλαϲϲαν

8  Several letters that Grenfell and Hunt read are today illegible (esp. lines 10 and 12). 
I decided to preserve those letters, as the ink plausibly faded with time. 

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal

221

ναί̣ε̣ιν̣̣ ̣̣ τ̣ο̣̣υ̣̣[̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]ον ἀνθρωπο̣[̣
 ̣̣ [  ̣̣  ̣̣ ]τι[  ̣̣ ]  ̣̣  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]εϲτι̣ν̣̣ ̣[  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]η̣̣δε̣ν̣̣ ̣ἀ̣̣ρ[ή]γ̣ε̣[ι
 ̣̣  ̣̣ ]  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]β  ̣ ̣ ε̣ι̣θ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ [  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]ειθ̣̣εδ̣[̣� 20
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]σ̣̣α  ̣̣ [  ̣̣ ]τ̣α̣̣̣[
 ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣  ̣̣ ]υθ[  ̣̣ ]φ ̣[  ̣̣ ]  ̣̣ [ 

1 βιότου τ̣ ̣̓  ἀν[α]δ̣έ̣[δρομ ̣εν Platt || 2 ἠ̣δὲ νόηϲε Platt: η̣̣δ᾿ ενοηϲε GH || 3 ω̣̣ς̣ ̣α̣̣λμ̣α̣ vel 
α̣̣λα̣̣ι̣α̣̣̣ GH: ]ω̣ϲ ο ̣ἶδμα̣ Powell || 6 ἰθύϲαιμι Heitsch || 7 ἔϲ Powell || 9 διὰ π. Pellin || 11 
ὃ[ϲ τ᾿] ἐλάε̣[̣ι] vel ὃ[ϲ π]έλαγ[οϲ, κ]ατ[ὰ] θε[ῖν]ον Platt: πελάϲαϲ γαίηι Powell: κατ᾿ 
ἄθελκτον Heitsch || 12 ποντοπóροιϲι πεπ(ε)ιϲμένοϲ οὐτιδανοῖϲι Platt: πεποιθὼϲ 
Powell || 13 μ[ᾶλ]λον ἕλοιτο Platt: πλεῖν μ. ἕ. Powell || 14 ἀ̣̣σ̣̣[τυφ̣̣]έ̣λ̣̣̣ικτοϲ Ludwich 
|| 18 fort. ἀνθρωπο[ίσιν

[…] they spent their lives […] in seasons 
[…] sea and land, and saw
[…] of the agitated sea
[…] with a ship, at sea
[…] and ready to run (?)� 5
[…] towards the land I would throw myself
[…] towards a certain place
[…] noise
[…] of sea
[…] of Oceanus� 10
silly that […] travelled
on the wooden planks that sail the sea […] worthless
in some place now […] sea
solid […] twisted,
that nourishes the fish […] of the flow,� 15
with feet […]
who […] sea
to live […] the man(?)
[…] is(?) […] does nothing (?)
[…]� 20

3	 Context and Date

The papyrus is 11 cm in height; its width varies between 7 and 13.4 
cm. On the recto, 21 verses are readable and traces of a twenty-
second line are discernible; on the verso there are 22 verses, but 
the papyrus leaves are heavily damaged, “rubbed and difficult to 
decipher”.9 The upper and right margin on the recto (upper and left 

9  Grenfell, Hunt 1899, 27. 



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

222

﻿on the verso) are partially visible; a modern annotation is noticeable 
in the top left on the recto.

P. Oxy. 214 comes from a papyrus codex. It shows no binding marks, 
maintains a consistent column width, and lacks rupture lines. Most 
scholars date the sheet to the third century CE, though none provide 
clear justification.10 Pellin, by contrast, dates it to the fourth century 
CE, stating that the Greek uncial – this is what Grenfell and Hunt 
call this papyrus script – is not attested before 300 CE.11 However, 
Grenfell and Hunt employ the term ‘uncial’ broadly to refer to any 
majuscule script.12 Greek majuscule is indeed perfected in the fourth 
century CE,13 when it is mainly used in religious manuscripts (cf. e.g. 
London, BL, Add. 43725; Vat. Gr. 1209). For this reason, it is known 
as biblical majuscule or, alternatively, as uncial. This kind of script, 
though, is already attested in papyri from the Hellenistic period on, 
since it is the natural transposition of the one used in inscriptions.14 
Our majuscule is visibly not as refined or rigorous as that of the 
codices mentioned above. Rather, it is a specimen of a common sloping 
majuscule, rigid and angular, related to the severe style that emerges 
in the second century CE.15 Broad letters like mu, nu, tau, and omega 
contrast in size with most of the narrow ones (in particular with 
omicron and epsilon) and the script features a pronounced rightward 
slant. Comparable examples include PSI 10.1170 (second century), 
PSI 11.1203 (late second century), PSI 10.1169 (third century), and 
P. Lond. Lit. 5+182 (third century).16

Grenfell and Hunt compare P. Oxy. 214 to “a number of cursive 
documents with which this fragment was found” and write that the 
“handwriting is very similar to that of ccxxxiii, which is of the same 

10  Grenfell, Hunt 1899, 28; Ludwich 1900, 356; Bolling (1901, 63) quotes Grenfell, 
Hunt but does not discuss the date; Bell, Kenyon 1907, lxiii; Milne 1927, 32; Powell 1925, 
78; Page 1942, 133; Turner 1977, 92, 116. 
11  Pellin cites “Turner (1977) 97” for the dating of the papyrus between the end of 
the 3rd and the beginning of the fourth century CE (2007‑08, 192). However, the book 
that Pellin refers to as “Turner (1977)” does not appear in her bibliography. In 1977 
Turner published The Typology of the Early Codex, which also appears in this papyrus’ 
bibliography on the Mertens-Pack3 online catalogue; but nothing is written about this 
papyrus at page 97. The papyrus does appear, catalogued as number 308, at pages 92 
and 116, both times dated to the third century CE. There is no mention of a different, 
later date.
12  West (1973, 25) opposes “Greek uncials (from 300 B.C.)” and “Greek minuscule 
(from the ninth century, at first concurrent with capitals)”.
13  It is the so-called Latin uncial which develops in the fourth century, cf. BNP s.v. 
“Uncials”.
14  Cf. Wilson 2008, 103‑4; Cavallo 1967, 64‑5.
15  Cf. Schubart 1925, 11‑12; Cavallo 2011, 132‑3.
16  PSI 10.1170 = TM 97892; PSI 11.1203 = TM 5953; PSI 10.1169 = TM 60797; P. Lond. 
Lit. 5+182 = TM 110341. For other parallels cf. Del Corso 2006.

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal

223

period”.17 P. Oxy. 233 is a fragment of a papyrus roll containing 
Demosthenes’ Against Timocrates.18 This papyrus is closely associated 
with P. Oxy. 232 (= P. Lond. Lit. 128), a fragment of the same oration, 
which on the verso preserves parts of a letter dated to the end of 
the second century CE or the beginning of the third.19 This means 
that the recto of P. Oxy. 232 should be dated to the beginning of the 
third century at the latest. Therefore, since the script of P. Oxy. 232 
is very close, “almost identical”,20 to P. Oxy. 233, and P. Oxy. 233 is 
“very similar” to P. Oxy. 214, it is likely that they all belong to the 
early third century at the latest.

The date and, consequently, the authorship of the text is more 
controversial. As mentioned, the content of P. Oxy. 214 is generally 
called an epyllion, a denomination first bestowed by Wilamowitz.21 
Several scholars attribute this text to a Hellenistic poet, mentioning 
the style22 or similarities to other works.23 Others attribute it to the 
second-third century CE because of vague linguistic evidence.24 Let 
us discuss this.

First, not all verses are well-preserved enough for metrical 
analysis: a complete one is possible for thirteen lines (r 1‑5, 8‑15),25 
a partial one for others.

i.	 The author favours the trochaic caesura after the first short 
of the third metron. He uses it eleven times out of 14 (78.6%), 
either alone (r 1, 2, 4‑6, 11, 13, 15)26 or in combination (r 3 
and 12 with bucolic diaeresis; 8 with a masculine caesura in 
the fourth metron). The others are three masculine caesurae 

17  Grenfell, Hunt 1899, 28.
18  Grenfell, Hunt 1899, 133‑4. P. Oxy. 233 = P. Univ. Pennsylv. Mus. Inv. E2757 = TM 
59635.
19  Grenfell, Hunt 1899, 132‑3. P. Oxy. 232 = P. Lond. Lit. 128 = TM 59591. Del Corso 
2006, 97.
20  Grenfell, Hunt 1899, 133.
21  Wilamowitz 1900, 35.
22  Grenfell, Hunt 1899, 28; Weil 1900, 98; Ludwich 1900, 356, 357 (considering it a 
student’s work); Barigazzi 1946, 16.
23  Wilamowitz 1900, 35; Powell attributes it to Philitas, just because he wrote a 
Telephus (1925, 78; cf. Spanoudakis 2002, 26, 309‑12); Rostagni (1956, 55) evokes the 
lost Eurypyleia of Homer of Byzantium.
24  Bolling (1901, 68) believes it to be closer to Quintus Smyrnaeus than to Apollonius 
Rhodius and is inclined to date it shortly before the papyrus sheet; Page (1942, 535‑6) 
attributes it to the school of Quintus Smyrnaeus; Powell, Barber 1921: “it may even be 
not earlier than the date of the Papyrus itself”.
25  The type of cesura in line 16 cannot be determined due to the missing third foot, 
but the metrical scheme is clear.
26  Lines 6 and 15 are damaged, but a trochaic caesura is likely.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

224

﻿ in the third metron (r 9 and 14 in combination with another 
masculine in the fourth metron; 10 with a bucolic dieresis).

ii.	 The contraption of the bicipitia involves three times the first 
foot (r 7, 12, 15), seven times each the second and fourth foot,27 
twice the third foot (r 10; v 2), four times the fifth foot (r 8, 16; 
v 6, 18). The high percentage of spondees in the fourth foot 
is surprising, as it appears to be in line with Tryphiodorus, 
Nonnus, and generally later works.28

iii.	 All the most common bridges are respected (Hermann, Naeke, 
both Meyer, Giseke-Meyer, and Tiedke-Meyer). Hilberg’s is 
broken at 6, but this occurs with a monosyllabic word.

iv.	 In 34 lines (r 1‑5, 8‑18; v 1‑8, 10‑19) out of 44, it is possible 
to identify a fifth foot to establish whether the hexameter is 
spondaic. Four hexameters out of 33 are spondaic (r 8, 16; v 
6, 18). If the papyrus preserves two different poems it means 
that on the recto 12.5% of the hexameters are spondaic, on 
the verso 11.1%. If the papyrus preserves one poem, 11.8% of 
the hexameters are spondaic.

v.	 Hiatus recurs once at the bucolic dieresis (r 3: ἐκέκλιτο, ἔνθ᾿ 
Ἀγαμέμνων).

vi.	 There are nine correptions in hiatu (r 7: χραισμῆσαι δ ἐμοι 
α̣[; 8: καὶ ἀπ’; 10: μοι ἀθάνατοι; 11: Δαρδάνου ἡμετέροιο καὶ 
Ἡ<̣[ρα]κλῆ̣ο̣ϲ; 13: καὶ Ἀ[ργ]είοιϲι; 14: α̣[ἰτ]ήσομαι αὐτη; 16: 
Τηλέφου ἶφι; 18: ]υσ̣α̣ι ̣ἔχειν).

Points (i), (ii), (iii), and (vi) are inconclusive. Even considering the 
limited number of verses, this data is generally consistent with the any 
kind of post-Homeric hexameter up to the third century: predilection 
for the feminine caesura, often in combination;29 distribution of 
the spondees (more numerous in the second foot, less in the first 
and third, in this order); violation of the aforementioned metrical 
laws; correption of αι, οι and ου of a genitive singular.30 Conversely, 
points (iv) and (v) may give some hints. The percentage of spondaic 
hexameters (iv) stands out. In Homer, a spondee occurs in the fifth 
foot in 2% of cases,31 Callimachus 7%,32 Aratus and Euphorion 17%,33 

27  Second foot: r 2, 6, 8, 12, 13, 14, 15; fourth foot: r 1, 4, 11, 13, 14; v 3, 4.
28  Silva Sánchez 1999, 121‑2.
29  Especially Oppian and Quintus Smyrnaeus: cf. Köchly 1850, xlix; Whitby 1994, 
108, 114; Agosti 2004, 64‑8.
30  Clapp 1906, 241‑2, 251. Cf. also Köchly 1850, xxxiv; Zimmermann 1908, 4; Keydell 
1911; Vian 1959, 212.
31  West 1982, 37; Martinelli 1997, 67.
32  West 1982, 154; Martinelli 1997, 68‑9.
33  West 1982, 154.

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal

225

Quintus Smyrnaeus 6.7%,34 Oppian 7.9%, ps.-Oppian 11%,35 Colluthus 
4.56%,36 while Nonnus avoids it completely.37 Ps.-Oppian emerges as 
the closest parallel. The hiatus at the bucolic dieresis (v) is rare in 
Hellenistic poetry;38 conversely, it is tolerated, when not common, 
in some Imperial authors: ps.-Oppian frequently employs it39 and 
Quintus allows it.40

Since metrical evidence alone cannot securely date the fragment, 
let us consider diction instead. The most revealing term is ἰχθύβοτοϲ 
(v 15), found only once each in Oppian (H. 2.1) and Nonnus (P. 21.80). 
In the same case and metrical position, γενετ ή ρ (r 10) appears 
exclusively in Oppian.41 Almost unknown before Hellenistic 
times – and even then, only attested in a disputed papyrus attributable 
perhaps to Cleon’s lost Argonautica42 – it gains popularity later on. In 
its accusative form alone, it is found fourteen times in the Oracula 
Sibyllina, once in ps.-Oppian (C. 3.339), once in Triphiodorus (294), 
thirty-seven times in Nonnus, and is fairly popular in inscriptions. 
Considering other cases, the number grows considerably. Finally, the 
lemma ἀνώϊστος, despite being quite common, is declined in the rare 
dative plural form ἀνωΐϲτοιϲι (r 1) featured only in Oppian (H. 3.43) 
and Moschus (E. 75).43 Similarly, ποντοπόρος (v 12), is found in the 
same case and position only in ps.-Oppian (C. 1.120).

Cross-referencing all the information, the fragment is probably 
to date between Oppian and Quintus, the terminus ante quem is 
determined by the date of the papyrus sheet: the beginning of the 
third century.44 The lexicon points towards the Imperial Age; the 
presence of Homerisms – such as the genitive in -οιο, the rare, Homeric 
πολυπλάγκτοιο (from πολύπλαγκτοϲ),45 even the clear allusion to 
Homeric passages –,46 the predilection for the trochaic caesura in the 

34  Vian 1959, 246.
35  On ps.-Oppian cf. Mersinias 1998, 118; on both Oppians cf. Silva Sánchez 1999.
36  Nardelli 1982, 324
37  West 1982, 178; Martinelli 1997, 73. 
38  West 1973, 156.
39  Silva Sánchez 1999, 205‑6.
40  Vian 1959, 216, 219‑20.
41  Opp. H. 5.84. In the same case but in a different metrical position: H. 4.154. Cf. also 
[Opp.] C. 3.339.
42  P. Oxy. 4712 fr. 1.14, cf. De Stefani 2006; Magnelli 2006. It appears also in [Arist.] 
De Mundo 397a.4, referring to the creator of the universe; this religious use is close to 
that of γενέτωρ (cf. Chantraine 1946, 247‑8; 1999, 223).
43  It is quite rare in general (TLG: 42 occurrences).
44  Cf. Wifstrand 1933, 78; Agosti, Gonnelli 1995, 293; James 2014, xxiii.
45  In that form only in Il. 2.308, before late antiquity. 
46  Cf. commentary on 3‑5, 15‑16.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

226

﻿third metron, the hiatus at the bucolic caesura, and the recurrence 
of spondaic hexameters are all characteristics that approximate our 
poet – in varying degrees – to either the two Oppians or Quintus.47

P. Oxy. 214 is not unlike several adespota dated around the same 
period, such as P. Oxy. 4847 (second century, hexameters on a Trojan 
subject), 4848 (second-third century), 4849, and 4850.48 P. Oxy. 4849 
is particularly interesting as it is dated to the late second-early third 
century CE, like ours, it is a sheet of a codex, like ours, is akin to 
Quintus, like ours, and deals with something similar to our text, 
namely Neoptolemus’ deeds. P. Oxy. 4850, dated to the third century 
is equally relevant, as it is the fragment of a codex and contains lines 
that might be spoken by a woman who is addressing Zeus (20), and 
Achilles seems to be mentioned (4).49

Another way to interpret this fragment is as an ethopoeia – a 
rhetorical exercise.50 The influence of rhetoric is recognisable in 
several Imperial authors already discussed – ps.-Oppian, Quintus, 
Nonnus.51 The oldest example of an ethopoeia found on papyrus 
might be the hexametrical text preserved in P. Oxy. 4939,52 dated 
to the first half of the second century CE. This text appears to be a 
monologue in which someone mourns the death of a cherished young 
woman.53 From at least the third century CE, such hexametrical 
compositions on a given subject became widespread for training 
rhetors in imagining specific scenarios, often mythical. Homeric 
themes were particularly favoured, as in PSI 6.722 (third century) 
where Priam debates with himself about the ransom of Hector, P. 
Oxy. 1821 (third century) about Odysseus’ return, P. Ant. 1.17 (third 
century), where someone complains about Ajax’s death,54 or P. Oxy. 
3002 (fourth century) where Athena talks to Achilles after his quarrel 
with Agamemnon. It is also possible that fragment belonged to an 
anthology of ethopoeias, like TCD Pap. Inv. D 6 (fifth-sixth century), 

47  On Quintus Smyrnaeus (esp. language) cf. Bär 2009, 43‑52.
48  P. Oxy. 4847 = TM 113262; P. Oxy. 4848 = TM 113263; P. Oxy. 4849 = TM 113264; 
P. Oxy. 4850 = TM 113265.
49  Cf. P. Oxy. 5104 = TM 140273 (second-third century) mythological hexameters 
on Aphrodite. Contra Perale (2021, 34), who suggests a connection with the myth of 
Orpheus and Eurydice.
50  On ethopoeias cf. Miguélez-Cavero 2008, 316‑27; on history of ethopoeia cf. Heusch 
2005; on relationship between ethopoeia and Imperial poetry cf. Agosti 2005; on 
catalogue of ethopoeia cf. Amato, Ventrella 2005, 213‑31.
51  Whitby 1994, 112, 114; Agosti 2005, 45‑52.
52  P. Oxy. 4939 = TM 117819.
53  The earliest evidence for ethopoeia is IG XIV 2012 = IGUR 1336 Moretti, dated 94 
CE (cf. Fernandez Delgado, Ureña Bracero 1993). Cf. also P. Lond. Lit 51 = TM 63520 
(second century).
54  For later ethopoeia cf. Miguélez-Cavero 2008, 46‑7, 49‑50, 54, 58.

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal

227

P. Heid. inv. 1271 (sixth century), and, perhaps, P. Ryl. 3.487 (end of 
third century).55

4	 Contents, Characters, and Setting

The hexametrical composition on P. Oxy. 214 centres, as mentioned, on 
the myths of Telephus and his son Eurypylus. On the recto, a woman 
is giving a direct speech (αὐτή, 14), though it is unclear whether the 
text captures it entirely, if it was part of a larger composition with 
narration or dialogue, or if it was simply a short exchange between 
two figures. Lines 1‑5 recount the battle of the Caicus. The narrator 
states that, without Dionysus’s intervention, Telephus would have 
killed all the Greeks – even those fated to survive. Lines 6‑9 refer 
to the lineage of Heracles and Telephus. They might connect to the 
preceding, lost section, highlighting the bond between Telephus and 
his father, possibly through Auge, Telephus’ mother. At the same time, 
they may serve as a lead-in to line 10, where a woman is praying Zeus 
and the other gods to help end the war between Greeks and Trojans. 
On the verso, as well, the speaker is again a female character (ἐτοίμη, 
5) – the same woman, if this is the same poem – who describes a 
dangerous sea journey.

It is generally believed that the woman is Astyoche – sister of 
Priam, wife of Telephus, and mother of Eurypylus.56 This is plausible. 
She names herself a descendant of Dardanus, prays for peace 
between Greeks and Trojans, and twice compares the Trojan War 
to that between Greeks and Mysians. But when and where does she 
speak? The fragment offers two clues. At lines 4‑5 Astyoche says that 
Dionysus intervened to prevent Telephus from killing Achilles before 
he could face Hector (πρὶν Ἕκτορ[οϲ ἀντίον ἐλθεῖν); and at 12‑13 she 
prays for peace between Achaeans and Trojans.57 Therefore, the 
action must take place either (i) after the battle of the Caicus and 
before the start of the Trojan War, positing that Astyoche knew that 
the Achaeans would go and attack Troy, or (ii) during the Trojan War, 
when Eurypylus joins the fight.58 

55  PSI 6.722 = TM 64028; P. Oxy. 1821 = TM 64167; P. Ant. 1.17 = TM 64141; P. Oxy. 
3002 = TM 60991; TCD Pap. Inv. D 6 = TM 64912; P. Heid. inv. 1271 = TM 64961; P. 
Ryl. 3.487 = TM 64318.
56  Grenfell, Hunt 1899, 27; Platt 1899, 439; Weil 1900, 96; Fraccaroli 1900, 91; Bolling 
1901, 64; Powell 1925, 78; Page 1942, 534‑5; Heitsch 1963, 59. Only Ludwich (1900, 357) 
disagrees, though on the basis on his own supplements.
57  Cf. Weil 1900, 97; Page 1942, 535; Rostagni 1956, 54‑5.
58  Robert sets the story after the Trojan War (ap. Grenfell, Hunt 1899, 28); Fraccaroli 
(1900, 91) during a second meeting between Greeks and Mysians. Both hypotheses do 
not stand.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

228

﻿ Point (i) implies that Astyoche is lamenting Telephus’ wounding, 
which just occurred, and the future war looming.59 This interpretation 
is based on two elements: the ending of 5 (πρὶν Ἕκτορ[οϲ ἀντίον 
ἐλθεῖν) and the expression ἐν θαλάμοιϲ πολέμων ἀπάνε[υθε at 9. Platt 
believes that when writing πρὶν Ἕκτορ[οϲ ἀντίον ἐλθεῖν the poet is 
not implying that Hector’s death has already happened, just that it 
might be an option. Bolling agrees, adding that the construction πρίν 
+ infinitive does not warrant a conclusion of the action expressed by 
the verb.60 This may be true for some cases, but it is also not cogent: 
cf. e.g. Il. 7.480‑1 (οὐδέ τις ἔτλη | πρὶν πιέειν, πρὶν λεῖψαι ὑπερμενέϊ 
Κρονίωνι). Then, Platt interprets line 9 as referring to Astyoche 
hoping to live in peace with Telephus.

Traditionally, though, Astyoche’s involvement in the Trojan War is 
closely tied to that of her son. It has been so since Od. 11.521, where 
Eurypylus’ demise is attributed to “the gifts of a woman” (γυναίων 
εἵνεκα δώρων) – a reference to Astyoche accepting Priam’s bribe 
to send him to war. This theme is likewise central to Sophocles’ 
lost Eurypylus, which depicted a penitent Astyoche regretting 
her weakness – a play that still circulated in the second century.61 
Another similarity is to be found in how both the Epyllium Telephi 
and the tragedy invite comparison between the duos Achilles-
Neoptolemus and Telephus-Eurypylus.62 Overall, Astyoche’s prayer 
is more meaningful in a narrative where her son is involved in the 
action (ii).

As the events realistically occur during the Trojan War and involve 
Eurypylus, Astyoche’s speech could be set either in Troy – if she 
followed her son there – or in Mysia, if she stayed behind. The latter 
seems more likely, as it was unusual for a mother to accompany her son 
to war. Instead, a mother bidding farewell and awaiting her son’s return 
is a well-established motif. Penelope offers the clearest parallel as both 
she and Astyoche are mothers of underage sons acting as regents until 
they come of age. Indeed, Penelope stays in Ithaca when Telemachus 
leaves. To provide another term of comparison, in Aeschylus’ Persians, 
Atossa receives news of Xerxes’ defeat in Susa. Unfortunately, the 
fragments of Sophocles’ Eurypylus do not clarify the setting, depriving 
us of what might have been the most cogent analogy.63

59  Bolling 1901, 65‑6; Platt 1899, 440.
60  Bolling 1901, 66. 
61  TrGF 4 F 211. On Astyoche in Sophocles’ Eurypylus cf. Finglass 2019, 48‑53; Ozbek 
2019, 54‑9; Cowan 2020.
62  TrGF 4 F 206, 210‑12.
63  For some reason, Eurypylus is generally believed to be set in Troy, but there is no 
actual evidence; cf. e.g. Wilamowitz 1900, 34; Brizi 1927, 5‑6; Carden 1974, 2; Lloyd-
Jones 1996, 85; Ozbek 2006, 31.

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal

229

5	 Commentary

The fragment on the recto can be divided into two sections. Lines 1‑5 
recount of the battle at the river Caicus, referencing the Teuthranian 
expedition, when the Greeks mistakenly attacked Telephus and his 
men, thinking them Trojans. Lines 6‑16 contain Astyoche’s prayer 
to the gods, requesting the cessation of the Trojan War. This second 
section is divided into three shorter parts (lines 10‑13, 14‑16, 17 to 
where the papyrus break), punctuated by verbs of request: κλύω (10, 
17) and αἰτέω (14).

1 ἐξαπίνηϲ ἐ πέδηϲεν ἀνωΐϲτο̣[̣ιϲι κλάδοιϲι ([if Dionysus had not] 
suddenly enveloped [Telephus] in unexpected [vines]). This is part of 
a protasis, whose respective two apodoses are in lines 2 and 3. The 
necessary missing nexus – εἰ μή, εἰ μὴ ἄρα, to match οὔ κεν (2) and ἔνθα 
δέ κεν (3)64 – must have been in the previous line.65 Barigazzi proposed 
the metrically sound [εἰ μή νιν προϲιόντα πόδαϲ Σφάλτηϲ Διόνυϲοϲ],66 
cleverly employing the epithet Σφάλτηϲ which appears only in Lyc. 
Al. 207 (cf. also SEG 19 399.a6, ca. 150‑115 BCE: Σφαλεώτας). The 
adverb ἐξαπίνηϲ appears at the beginning of hexameters both in 
Homeric poetry and in later epics.67 The supplement at the end of 
the verse is accepted by everyone. Weil,68 followed by Powell69 and 
Barigazzi,70 adds an ephelcystic nu. Ephelcystic nu is sometimes used 
before consonants, particularly in poetry, to create a richer sound at 
the end of a line.71 Its use is a matter of choice from Hellenistic times 
on.72 Here, it seems unnecessary: κλάδοιϲι closes the protasis of the 
hypothetical construction, and the apodosis starts at the beginning of 
the following line. Therefore, the hypothetical construction itself and 
the separation of the verses already ensure a solid division between 
protasis and apodosis, making the ephelcystic nu redundant.

2 οὔ] κ̣ε̣ν ἔτι ζώοντεϲ ἐϲ Ἴλιον ἦλθον [Ἀχαιοί· (the [Achaeans] would 
not have arrived in Ilium alive). The verse is probably adapted from 
Cert. Hom. Hes. 141 (πόϲϲοι ἅμ’ Ἀτρεΐδῃϲιν ἐϲ Ἴλιον ἦλθον Ἀχαιοί;). 

64  Pellin 2010, 520.
65  Cf. Fraccaroli 1900, 89: “Cioè all’incirca: εἰ μὴ Διόνυϲοϲ Τήλεφον”; Heitsch 1963, 
59: “intellege: ει μη Διονυσος Τηλεφον επεδησεν, ου κεν κτλ” (sic).
66 Barigazzi 1946, 16.
67  Od. 10.557, 24.160; Nonn. Dion. 7.147, P. 9.42, 9.65, 11.104; Colluth. 220, 255.
68 Weil 1900, 97.
69 Powell 1925, 76.
70 Barigazzi 1946, 16.
71  Cf. Curtius 1868, 24.
72  Bolling 1945.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

230

﻿In its latest form, the Contest is a Hadrianic work and thus slightly 
antecedent to our fragment.73 Cf. also Od. 4.487 ἢ πάντεϲ ϲὺν νηυϲὶν 
ἀπήμονεϲ ἦλθον Ἀχαιοί.

3‑5 ἔ]νθα δέ κεν Μενέλαοϲ ἐκέκλιτο, ἔν̣[̣θ’ Ἀγαμέμνων | ὤ̣̣λετο καὶ τὸν 
ἄριϲτον ἐν Ἀργείοιϲ [Ἀχιλῆα | Τήλεφοϲ ἐξενάριξε πρὶν Ἕκτορο̣[̣ϲ ἀντίον 
ἐλθεῖν. (then Menelaus would have fallen, then Agamemnon would 
have perished, even the best of the Argives, Achilles, Telephus would 
have killed before he could face Hector). The author employs a well-
balanced climax: first, he names Menelaus, the scorned husband of 
Helen, the man who wanted the war in the first place, then his brother 
Agamemnon, the general who leads the army, and finally Achilles, the 
best of the Achaeans. The list recalls Nestor numbering the heroes 
killed during the Trojan War (Od. 3.109‑10). The third conditional is 
broken by enjambment, skilfully interrupting the rhythm created by 
the anaphoric ἔνθα.74 The temporal aspect of ἔνθα, ‘then’, should be 
preferred here, as the entire sentence is giving temporal coordinates: 
if Dionysus had not intervened (scil. in that specific moment), then 
the Greeks would have not reached Troy (scil. after the battle of the 
Caicus), many heroes would have died and among them Achilles, 
before (πρίν) he could face Hector. Page and Pellin translate ἔνθα as 
a locative.75 However, if used in that sense, ἔνθα would mean ‘there’ 
(rightly Page), not ‘here’, pace Pellin, who argues that ἔνθα refers to 
Mysia (scil. the place in which Menelaus and Agamemnon would have 
died had Dionysus not intervened), thus setting the poem in Mysia. 
The hiatus ἐκέκλιτο, ἔνθ᾿ Ἀγαμέμνων is not particularly bothersome: 
it is broken both by punctuation and the bucolic dieresis. The ending 
of 5 is a supplement made by Grenfell and Hunt, based no doubt on 
Il. 7.160, the sole other instance.

6‑9 Ἀλλ̓  ὁπόϲον μοι κάρτ[ος] ἀμυνέμεν̣̣  ̣̣ ρ̣[̣ | χραιϲμῆϲαι δ᾿ ἐμοί  ̣̣α̣̣[  ̣̣ ̣̣ ̣̣ ̣̣ ̣̣ ̣̣ ̣̣ ]α  ̣̣�
[  ̣ ̣ ]  ̣ ̣ [ | †η† καὶ ἀπ᾿ Ἀργείοι<ο> λάχεν γέν[οϲ] Ἡρακλῆοϲ | Τ]ήλεφον 
ἐν θαλάμοιϲ πολέμων ἀπάνε[υθε ⏑ − ⏒ (How much strength (would be 
needed) of me to ward off […] to help/defend my (?) […] surely obtained 
from Fate […] the offspring of the Argive Heracles, Telephus, in the 
house far from wars […]). Astyoche seeks to prevent something from 
happening. Her attempt probably concerns the prayer that starts at 
10. Lines 8‑9 could refer to Telephus’ decision not to help either the 

73  Bassino 2018, 115. Cf. also Koniaris 1971; Mandilaras 1992.
74  Ἀγαμέμνων is supplemented by Grenfell and Hunt and it is extremely common at 
the end of the verse in the Homeric poems (LfgrE s.v. “Ἀγαμέμνων”), both with and 
without enjambement. For examples in Homer cf. Parry 1929; Kirk 1966; Bakker 1990; 
1997; 2005; Higbie 1990; Clark 1994; Blackenborg 2014; in Quintus of Smyrna cf. Visser 
1987, 287.
75  Page 1942, 537; Pellin 2007‑08, 199.

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal

231

Greeks or the Trojans.76 Eurypylus, who is about to face Neoptolemus, 
reversed it. This interpretation agrees well with the following prayer 
in which a repentant Astyoche asks the gods to stop a war in which 
her son is involved. The reading κάρτ[ος] is Wilamowitz’s. Although 
only the vertical line of the rho is visible, the reading is probably 
correct: the stroke is slanted (cf. e.g. other rhos at 4 and 7) and 
there is enough space for the round portion of the letter – space that 
would be excessive for an iota alone. Moreover, given the module 
of omicron and sigma in this hand, it is entirely plausible that both 
would fit within the lacuna. Adopting Wilamowitz’s restoration also 
solves the issue of a prepositive καί immediately before the expected 
central caesura. After ἀμυνέμεν̣ the traces of two letters are visible. 
The first is not identifiable; the second seems to be rho.77 The last two 
feet of the hexameter are missing: the easiest option is to imagine 
a trisyllable followed by a disyllable or vice versa. Preserving the 
traditional reading χραιϲμῆϲαι δέ μοι at 7 violates Giseke’s Law. This 
is easily avoidable by simply reading χραιϲμῆϲαι δ᾿ ἐμοί instead.78 I 
place cruces around the eta that opens 8. Three interpretations have 
been proposed, none solid enough: Platt (and also Bolling, before 
proposing a different rendition of 8) takes it to mean εἰ, Wilamowitz, 
Ludwich, and Fraccaroli79 interpret it as a feminine relative pronoun, 
and Weil understands it in an epexegetic sense.80

No reconstruction of 6‑9 entirely convinces. Right before Astyoche’s 
prayer for Zeus and the other gods to stop the war, we should expect 
something related to her regret towards the decision to accept the 
bribe – maybe 7 was a cry for help to fix her mistake? – possibly 
followed by a praise of Telephus’ decision not to get involved in the 
war (9?). Key to the understanding of these lines is probably the 
meaning of the eta at the beginning of 8, but without 7 this seems 
virtually impossible. Interpreting eta as a feminine relative pronoun 
means that either Astyoche is talking about another woman (perhaps 
Auge, like in Fraccaroli’s reconstruction),81 or herself in the third 

76  Cf. Sch. D Il. 1.59 van Thiel; Hyg. Fab. 101.1‑5; Dictys Eph. 2.10.
77  Others see an epsilon before the break, but the traces do not seem to fit (Grenfell, 
Hunt 1899, 28; cf. also Platt 1899, 440; Fraccaroli 1900, 90).
78  For the norms regarding metrical words cf. Cantilena 1995, 20‑8; Magnelli 1995, 
140‑1. Cf. also Giseke 1864, 128‑9; Maas 1962, 63 § 94; Oswald 2014, 422. Violations 
of Giseke’s Law in Hellenistic poetry: Magnelli 1995, 142‑56, 162‑4; in Nonnus only 
twice (cf. Magnelli 2021, 295). For stressed pronouns in Wackernagel’s position cf. e.g. 
Od. 9.550.
79  Followed by Heitsch.
80  Pellin chooses the same adverb as Weil but uses it to confirm an assertion, 
translating it as “certo” (“in truth”). 
81  Fraccaroli 1900, 90.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

232

﻿person, which seems unlikely,82 or that there is a mistake in the last 
two lines.83 It may be correct to hypothesize that eta refers to Auge, 
and that the story of Telephus’ birth was briefly alluded to, as in QS 
6.134‑7. A reminder of Telephus’ lineage placed before the prayer to 
Zeus could help Astyoche with her supplication. Since Heracles is 
mentioned at 5, a connection with the Arcadian lineage of Telephus, 
and by extension of Eurypylus, could be helpful as well; after all, 
Arcas was a son of Zeus too.

10‑13 κλ]ῦ̣̣τέ μοι ἀθάνατοι, [Ζ]εὺϲ δ[ὲ π]λ̣̣έον, ὃν γενετῆρα | Δαρδάνου 
ἡμετέροιο καὶ Ἡ̣̣[ρα]κλῆ̣̣ο̣ϲ̣ ἀκούω, | καὶ τούτων φράϲϲαϲθε μ[αχῶ]ν 
λύϲιν, ἶϲα δὲ μ̣ύ̣θοιϲ | ϲ]υνθεϲίη Τρώεϲϲι καὶ Ἀ[ργ]είοιϲι γενέϲθω. (Grant 
me my wish, oh immortals and chiefly Zeus, who I hear is the father 
of our Dardanus and of Heracles, and devise a release from these 
battles, and likewise with words Trojans and Argives may arrive at 
a compromise). The speaker begins a prayer of indeterminate length 
which respects the canonical form of prayer.84

a.	 κλῦθι. a. κλῦτε.
b.	 Invocation of a god by name or 

distinctive epithet.
b. ἀθάνατοι; Ζεύϲ.

c.	 Mention of past service to the god, or 
by the god.

c. ὃν γενετῆρα Δαρδάνου … καὶ 
Ἡρακλῆοϲ.

d.	 Request. d. καὶ τούτων φράϲϲαϲθε μαχῶν λύϲιν, 
ἶϲα δὲ μύθοιϲ | ϲυνθεϲίη Τρώεϲϲι καὶ 
Ἀργείοιϲι γενέϲθω.

The second person plural of κλύω used by a mortal to address gods is 
rare in hexametrical poetry – both Homeric and late – as it is always 
used by a god talking to gods or by a mortal talking to mortals and 
never as a prayer; furthermore, the perfect is generally favoured. 
Exceptions can be found in Hym. Orph. 59.1 (To the Fates); 60.1 (To 
the Graces); 69.1 (To the Furies); 70.1 (To the Eumenides); and in 
Aesch. Ch. 399, 802. In the entire epic production, there are only four 

82  Wilamowitz (1900, 34) identifies the speaker of the fragment with an undetermined 
Mysian woman, and implies that she is talking about Astyoche; Ludwich (1900, 357) 
does not believe that the speaker is Astyoche.
83  Thus Weil, who emends Τηλέφον to Τηλέφου and interprets 8‑9 as a rhetorical 
question to which the reader should expect a negative answer: ἦ καὶ ἀπ᾿ Ἀργείοι<ο> 
λάχεν γέν[οϲ] Ἡρακλῆοϲ | Τηλέφου ἐν θαλάμοιϲ πολέμων ἀπάνευθε [καθῆϲθαι, “Portait-
il [Eurypylus] donc dans ses veines le sang d’Hercule pour se tenir dans le palais de 
Télèphe loin des batailles?” (1900, 97).
84  Scholarship on this topic is rich. For an overview cf. e.g. Furley 2007. I employ here 
Morrison’s convenient scheme (1991, 147‑8).

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal

233

occurrences of women addressing gods directly in prayer: Il. 6.305‑10 
(Theano and the Trojan women), Od. 4.759‑67, 20.61‑90 (Penelope), 
and 20.112‑19 (unnamed woman). The use of nominative for Ζεύϲ, 
when we would expect a vocative, should be understood as a case of 
nominative pro vocative (cf. Soph. Aj. 695).85

14‑16 ο]ὐδὲ <γὰρ> Ἀργείουϲ θανέε̣ι̣̣ν̣ α[ἰτ]ή̣̣ϲομαι αὐτή | Ξάνθου 
φοινίξανταϲ  ̣ ̣  ̣ ̣[  ̣ ̣  ̣ ̣  ̣ ̣ ] μετ̣ὰ̣̣̣ χε̣ῦ̣̣̣μα Καΐκου | Τηλέφου ἶφι τ̣  ̣ ̣ ̣[  ̣ ̣  ̣ ̣  ̣ ̣  ̣ ̣  ̣ ̣  ̣ ̣ 
 οὐ]κέτι θωρηχθέντεϲ (I myself, indeed, will ask that not even the 
Argives die, turning red […] of the Xanthos after the stream of the 
Caicus, […] by(?) the strength of Telephus no longer holding (their?) 
weapons). In the second part of the prayer, Astyoche adds that she 
also prays for the Argives, wishing for the slaughter of the battle 
of the Caicus not to repeat itself. Numerous are the references to 
the duel between Achilles and the Scamander from Il. 21 (cf. esp. 
326: πορφύρεον κῦμα).86 Cf. also: Arch. F 17a.8‑10 Swift: ἐϋρρείτ ̣ης 
δὲ Κ[άϊκος | π]ι̣π̣̣̣τ̣ό̣̣ν̣̣τ̣ων νεκύων στείνετ̣ο καὶ [πεδίον | Μ̣̣ύσ̣̣ι̣ο̣̣ν̣̣;̣ TRF 
633: flucti cruoris volverentur Mysii;87 Ov. Met. 12.111‑12: vel cum 
purpureus populari caede Caïcus | fluxit; QS 9.178‑9: περὶ Ξάνθοιο 
ῥέεθρα | αἵματι φοινίχθησαν, ἐνεστείνοντο δὲ νεκροί; Philostr. APl 
16.110.2‑3: Τήλεφος αἱμάξας φρικτὸν Ἄρη Δαναῶν, | Μυσὸν ὅτε 
πλήθοντα φόνῳ ἐκέρασσε Κάϋκον.88 At 14, the lacuna in α[ἰτ]ή̣ϲομαι 
allows for two letters. The traces of alpha before the rupture rule 
out Platt’s ἀρήϲομαι, as one letter in the lacuna is not enough,89 and 
Ludwich’s ἡγήϲομαι, which does not fit the context. At 15, the papyrus 
reads φοινίξαντεϲ. To agree with Ἀργείουϲ (acc.) it should be emended 
to φοινίξανταϲ, and this seems to be the best choice;90 however, this 
form is unattested, and emending close to a lacuna violates the lex 
Youtie. Alternatively, a different syntactic structure for 15‑16 might 
be proposed: Ξανθοῦ φοινίξαντες […] μετ̣ὰ̣̣̣ χεῦμα Καΐκου | Τηλέφου 
ἶφι τό[σοι δάμεν οὐ]κέτι θωρηχθέντες91 though this is syntactically 
strained. In the lacuna at 15 we likely expect a reference to water.92 
At 16, the papyrus has εἶφι for ἶφι, either an error of itacism or a 
hypercorrection. 

85  Cf. Bucci 2019, 63 and generally for a survey on the matter.
86  For a line-by-line comparison cf. Tsagalis 2014, 381.
87  Cf. TrRF 4.387 for a different reading.
88  In prose: Philostr. Her. 23.24. Cf. also Pind. I. 8.108‑10.
89  Platt 1899, 440, followed by Bolling 1901, 64, 67; Powell 1925, 78; Heitsch 1963, 
59; Pellin 2007‑08, 256.
90  Fraccaroli 1900, 90; Wilamowitz 1900, 34; Bolling 1901, 67. Platt 1899, 440; Powell 
1925, 77; Heitsch 1963, 59; Pellin 2007‑08, 258 maintain φοινίξαντες.
91  Partially from Platt 1899, 440.
92  Cf. Wilamowitz 1900, 34: ὕδωρ.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

234

﻿ ***

Reconstruction of 17‑22 is virtually impossible. Platt supplements Ζεῦ 
at the beginning of 17.93 This is probably right: Ζεῦ is a common vocative 
incipit and would agree with the repeated κλύω shortly after. The 
lacuna before ]ζ ̣εϲκον Ἀχαιοὶ (18) is plausibly to supplement with the 
clausula ῥέ]ζεσκον Ἀχαιοὶ, cf. Il. 8.250; Od. 22.46. Weil’s emendation 
]τηλεκλειτ[ for ]τηλεκλυετ[ feels unnecessary and τηλεκλειτός, other 
than being quite a rare adjective, is never associated with Zeus, nor 
with other deities.

***

The verso is equally difficult to interpret. Apart from the frequent 
repetition of the noun θάλαϲϲα, which suggests the account of a 
journey by sea, little can be said. At 4, the papyrus has θαλάϲϲη for 
θαλάϲϲῃ, which is frequent in papyri. However, the double dative 
is odd, and it is tempting to suspect a mistake for θαλάϲϲης (cf. the 
clausula νηὶ θαλάϲϲης in Nonn. Dion. 40.509).94 At 18 ἀνθρωπο[ίσι(ν) 
is plausible at the end of the verse, with many parallels. As regards 
contents, someone is talking about a journey made or that is going 
to be made by sea. If Astyoche is still the speaker, she may be telling 
the story of Auge’s journey to Mysia,95 perhaps recalling an origin 
story, like in ps.-Moschus’ Megara, where Alcmena remembers the 
birth of Heracles. Alternatively, she might be recounting Telephus’ 
journey towards Greece, after receiving his wound (cf. Eur. Tel. P. 
Lips. Inv. 1304.12‑19; TRF 629‑30 = TrRF 4.379). Then again, she 
might be wondering about the perilous journey she would undertake 
in case the Trojans lose the war, like Andromache in Il. 6. This option 
is suggested by the first person εἰθύϲαιμι at 6, accompanied by the 
complement ἐπὶ χθονόϲ and would agree well with the tradition 
according to which Astyoche is one of the captive women who set 
fire to the Trojan ships.96

93  Platt 1899, 440.
94  Pace Platt 1899, 440; Pellin 2007‑08, 271‑2. 
95  Cf. Strab. 13.1.69.
96  On the episode cf. Fowler 2013, 567‑8, esp. footnote 150.

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal

235

Bibliography

Agosti, G. (2004). “Alcuni problemi relativi alla cesura principale nell’esametro greco 
tardoantico”. Spaltenstein, F.; Bianchi, O. (éds), Autour de la césure. Actes du 
colloque Damon des 3 et 4 novembre 2000. Bern: Peter Lang, 61‑80.

Agosti, G. (2005). “L’etopea nella poesia greca tardoantica”. Amato, E.; Schamp, J. 
(éds), Ēthopoiia. La représentation de caractères entre fiction scolaire et réalité 
vivante à l’époque impériale et tardive. Salerno: Helios Editrice, 34‑53.

Agosti, G.; Gonnelli, F. (1995). “Materiali per la storia dell’esametro nei poeti cristiani 
greci”. Fantuzzi, M.; Pretagostini, R. (a cura di), Struttura e storia dell’Esametro 
greco. Roma: Gruppo Editoriale Internazionale, 289‑434.

Amato, E.; Ventrella, G. (2005). “L’éthopée dans la pratique scolaire et littéraire. 
Répertoire complet”. Amato, E.; Schamp, J. (éds), Ēthopoiia. La représentation de 
caractères entre fiction scolaire et réalité vivante à l’époque impériale et tardive. 
Salerno: Helios Editrice, 213‑31.

Bakker, E.J. (1990). “Homeric Discourse and Enjambment: A Cognitive Approach”. 
TAPA, 120, 1‑21. https://doi.org/10.2307/283975. 

Bakker, E.J. (1997). “The Study of Homeric Discourse”. Morris, I.; Powell, B. 
(eds), A New Companion to Homer. Leiden: Brill, 284‑304. https://doi.
org/10.1163/9789004217607_013. 

Bakker, E.J. (2005). Pointing at the Past: From Formula to Performance 
in Homeric Poetics. Washington, D.C.: Center for Hellenic Studies. 
Hellenic Studies Series 12. http://nrs.harvard.edu/urn-3:hul.
ebook:CHS_BakkerE_Pointing_at_the_Past.2005. 

Bär, S. (2009). Quintus Smyrnaeus “Posthomerica”. Vol. 1, Die Wiedergeburt des 
Epos aus dem Geiste der Amazonomachie. Mit einem Kommentar zu den Versen 
1‑219. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht. Hypomnemata 183. https://doi.
org/10.13109/9783666252938. 

Barigazzi, A. (1946). “De papyro graeca Vindobonensi 29801”. Athenaeum, 24, 7‑27.
Bassino, P. (2018). The “Certamen Homeri et Hesiodi”: A Commentary. Berlin; Boston: De 

Gruyter. Texte und Kommentare 59. https://doi.org/10.1515/9783110584776. 
Bell, H.I.; Kenyon, F.G. (1907). Greek Papyri in the British Museum: Catalogue with Texts, 

vol. 3. London: British Museum.
Benaissa, A. (2018). Dionysius: The Epic Fragments. Edited with Introduction, Translation, 

and Commentary. Cambridge: Cambridge University Press. Cambridge Classical 
Texts and Commentaries 56. https://doi.org/10.1017/9781316831786. 

Blackenborg, R. (2014). Rhythm without Beat: Prosodically Motivated Grammarisation 
in Homer. Washington, D.C.: Center for Hellenic Studies. http://nrs.harvard.
edu/urn-3:hul.ebook:CHS_BlankenborgR.Rhythm_without_Beat.2014. 

Bolling, G.M. (1901). “An Epic Fragment from Oxyrhynchus”. AJP, 22, 63‑9. https://
doi.org/10.2307/288688. 

Bolling, G.M. (1945). “Movable Nu at the End of Homeric Verses”. CP, 40, 181‑4. 
https://doi.org/10.1086/362890. 

Brizi, G. (1927). “L’Euripilo di Sofocle”. Aegyptus, 8, 3‑39.
Bucci, G. (2019). Il fenomeno del nominativo pro vocativo in greco, latino, ittita e rumeno 

[tesi di dottorato]. Roma: Sapienza Università di Roma.
Cantilena, M. (1995). “Il ponte di Nicanore”. Fantuzzi, M.; Pretagostini, R. (a cura di), 

Struttura e storia dell’esametro greco. Roma: Gruppo Editoriale Internazionale, 
9‑67.

https://doi.org/10.2307/283975
https://doi.org/10.1163/9789004217607_013
https://doi.org/10.1163/9789004217607_013
http://
http://
https://doi.org/10.13109/9783666252938
https://doi.org/10.13109/9783666252938
https://doi.org/10.1515/9783110584776
https://doi.org/10.1017/9781316831786
http://nrs.harvard.edu/urn-3:hul.ebook:CHS_BlankenborgR.Rhythm_without_Beat.2014
http://nrs.harvard.edu/urn-3:hul.ebook:CHS_BlankenborgR.Rhythm_without_Beat.2014
https://doi.org/10.2307/288688
https://doi.org/10.2307/288688
https://doi.org/10.1086/362890


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

236

﻿Carden, R. (1974). The Papyrus Fragments of Sophocles: An Edition with Prolegomena 
and Commentary. Berlin; New York: De Gruyter. Texte und Kommentare 7. 
https://doi.org/10.1515/9783110845884. 

Cavallo, G. (1967). Ricerche sulla maiuscola biblica. 2 voll. Firenze: Le Monnier. Studi 
e testi di papirologia 2.

Cavallo, G. (2011). “Greek and Latin Writing in the Papyri”. Bagnall, R.-S. (ed.), The 
Oxford Handbook of Papyrology. Oxford: Oxford University Press, 102‑9. https://
doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199843695.013.0005. 

Chantraine, P. (1946). “Les noms du mari e de la femme, du père et de la mère en grec”. 
REG, 59‑60, 219‑50. https://doi.org/10.3406/reg.1946.3090. 

Chantraine, P. (1999). Dictionaire Étimologique de la Langue Greque. Histoire des Mots. 
Paris: Klincksieck.

Clapp, E.B. (1906). “On Correption in Hiatus”. CP, 1, 239‑52.
Clark, M. (1994). “Enjambment and Binding in Homeric Hexameter”. Phoenix, 48, 

95‑114. https://doi.org/10.2307/1088310. 
Cowan, R. (2020). “When Mothers Turn Bad: The Perversion of the Maternal Ideal 

in Sophocles’ Eurypylus”. Finglass, P.J.; Coo, L. (eds), Female Characters in 
Fragmentary Greek Tragedy. Cambridge: Cambridge University Press, 139‑61. 
https://doi.org/10.1017/9781108861199.012. 

Curtius, G. (1868). Grammatica della lingua greca. Versione italiana riveduta sull’ottava 
edizione originale da Giuseppe Müller. Fonologia, morfologia, formazione delle 
parole. Torino; Firenze: Loescher.

Del Corso, L. (2006). “Lo ‘stile severo’ nei P. Oxy. Una lista”. Aegyptus, 86, 81‑106.
De Stefani, C. (2006). “Conjectures on P. Oxy. 4712, fr. 1”. ZPE, 158, 8.
Fernandez Delgado, J.A.; Ureña Bracero, J. (1993). Un testimonio de la educación 

literaria griega en época romana. IG XIV 2012=Kaibel, EG 618. Badajoz: Universidad 
de Extremadura.

Finglass, P.J. (2019). Sophocles. Cambridge: Cambridge University Press. 
Greece & Rome New Surveys in Classics 44. https://doi.org/10.1017/
S0075426921000215. 

Fowler, R.L. (2013). Early Greek Mythography. Vol. 2, Commentary. Oxford: Oxford 
University Press. https://doi.org/10.1093/actrade/9780198147411.
book.1. 

Fraccaroli, G. (1900). “Briciole dai papiri di Ossirinco”. RIFC, 28, 87‑92.
Furley, W.D. (2007). “Prayers and Hymns”. Ogden, D. (ed.), A Companion to Greek 

Religion. Malden; Oxford: Blackwell, 117‑31.
Giseke, B. (1864). Homerische Forschungen. Leipzig: Teubner.
Grenfell, B.P.; Hunt, A.S. (1899). The Oxyrhynchus Papyri, vol. 2. London: London Egypt 

Exploration Society.
Heitsch, E. (1963). Die griechischen Dichterfragmente der römischen Kaiserzeit. 

Abhandlungen der Akademie der Wissenschaften in Göttingen. Philologisch-
Historische Klasse. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.

Heusch, C. (2005). “Die Ethopoiie in der griechischen und lateinischen Antike. Von der 
rhetorischen Progymnasma-Theorie zur literarischen Form”. Amato, E.; Schamp, 
J. (éds.), Ēthopoiia. La représentation de caractères entre fiction scolaire et réalité 
vivante à l’époque impériale et tardive. Salerno: Helios Editrice, 11‑31.

Higbie, C. (1990). Measure and Music: Enjambment and Sentence Structure in 
the “Iliad”. Oxford: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/
oso/9780198143871.001.0001. 

James, A. (2014). Quintus of Smyrna: The Trojan Epic. “Posthomerica”. Baltimore; 
London: The Johns Hopkins University Press.

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal

https://doi.org/10.1515/9783110845884
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199843695.013.0005
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199843695.013.0005
https://doi.org/10.3406/reg.1946.3090
https://doi.org/10.2307/1088310
https://doi.org/10.1017/9781108861199.012
https://doi.org/10.1017/S0075426921000215
https://doi.org/10.1017/S0075426921000215
https://doi.org/10.1093/actrade/9780198147411.book.1
https://doi.org/10.1093/actrade/9780198147411.book.1
https://doi.org/10.1093/oso/9780198143871.001.0001
https://doi.org/10.1093/oso/9780198143871.001.0001


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal

237

Keydell, R. (1911). Quaestiones Metricae de Epicis Graecis Recentioribus. Berlin: diss. 
inaug. University of Berlin.

Kirk, G.S. (1966). “Studies in Some Technical Aspects of Homeric Style”. YCS, 20, 
75‑152.

Köchly, A.H. (1850). Kointou ta meth’ Homēron. Quinti Smyrnaei Posthomericorum libri 
XIV. Leipzig: Teubner.

Koniaris, G.L. (1971). “Michigan Papyrus 2754 and the Certamen”. HSCPh, 75, 107‑29. 
https://doi.org/10.2307/311220.

Lloyd-Jones, H. (1996). Sophocles: Fragments. Cambridge: Harvard University 
Press. Loeb Classical Library 483. https://doi.org/10.4159/dlcl.
sophocles-fragments_known_plays.1996. 

Ludwich, A. (1900). Review of The Oxyrhynchus Papyri, vol. 2, by Grenfell, B.P.; Hunt, 
A.S. BPhW, 12, 353‑60.

Maas, P. (1962). Greek Metre. Oxford: Oxford University Press.
Magnelli, E. (1995). “Le norme del secondo piede dell’esametro nei poeti ellenistici 

e il comportamento della ‘parola metrica’”. MD, 35, 135‑64. https://doi.
org/10.2307/40236070. 

Magnelli, E. (2006). “On the New Fragments of Greek Poetry from Oxyrhynchus”. ZPE, 
158, 9‑12.

Magnelli, E. (2021). Review of Dionysius: The Epic Fragments. Edited with Introduction, 
Translation, and Commentary, by Benaissa, A. Prometheus, 47, 294‑7.

Mandilaras, B. (1992). “A New Papyrus Fragment of the Certamen Homeri et Hesiodi”. 
Capasso, M. (a cura di), Papiri Letterari Greci e Latini. Lecce: Congedo, 55‑62.

Martinelli, M.C. (1997). Gli Strumenti del Poeta. Elementi di Metrica Greca. Bologna: 
Cappelli.

Mersinias, S. (1998). “The Metre in the Cynegetica of Ps.-Oppian”. Dodone(philol), 27, 
115‑61.

Miguélez-Cavero, L. (2008). Poems in Context: Greek Poetry in the Egyptian Thebaid 
200‑600 AD. Berlin; New York: De Gruyter. Sozomena 2. https://doi.
org/10.1515/9783110210415. 

Milne, H.J.M. (1927). Catalogue of the Literary Papyri in the British Museum. London: 
The Trustees of the British Museum.

Morrison, J.V. (1991). “The Function and Context of Homeric Prayers: A Narrative 
Perspective”. Hermes, 119, 145‑57.

Nardelli, M.L. (1982). “L’esametro di Colluto”. JÖByz, 32, 323‑33.
Oswald, S. (2014). “Metrical Laws”. Giannakis, G.K. (ed.), Encyclopedia of Ancient 

Greek Language and Linguistics, vol. 2. Leiden; Boston: Brill, 419‑23. https://
doi.org/10.1163/2214-448X_eagll_COM_00000232. 

Ozbek, L. (2006). “L’Euripilo di Sofocle. I modelli intertestuali del fr. 210 R (P. Oxy. 1175, 
fr. 5) e un’ipotesi di datazione dell’opera”. ZPE, 158, 29‑42.

Ozbek, L. (2019). “Shattered Mothers (and Relatives): Representing Maternal Grief 
and Responsibility in Greek Tragic Fragments”. SCO, 65, 53‑70. https://doi.
org/10.12871/97888333919914. 

Page, D.L. (1942). Greek Literary Papyri, vol. 3. London: Heinemann; Cambridge: 
Harvard University Press.

Parry, M. (1929). “The Distinctive Character of Enjambment in Homeric Verse”. TAPA, 
60, 200‑20. https://doi.org/10.2307/282817. 

Pellin, A. (2007‑08). Quattro poemi ellenistici su papiro. Fr. ep. adesp. 2, 3, 4 Powell e SH 
fr. 939 [tesi di dottorato]. Venezia: Ca’ Foscari Università di Venezia.

https://doi.org/10.2307/311220
https://doi.org/10.4159/dlcl.sophocles-fragments_known_plays.1996
https://doi.org/10.4159/dlcl.sophocles-fragments_known_plays.1996
https://doi.org/10.2307/40236070
https://doi.org/10.2307/40236070
https://doi.org/10.1515/9783110210415
https://doi.org/10.1515/9783110210415
https://doi.org/10.1163/2214-448X_eagll_COM_00000232
https://doi.org/10.1163/2214-448X_eagll_COM_00000232
https://doi.org/10.12871/97888333919914
https://doi.org/10.12871/97888333919914
https://doi.org/10.2307/282817


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 217-238

238

﻿Pellin, A. (2010). “Il mito di Telefo nell’epos ellenistico. L’Epyllium Telephi, fr. ep. adesp. 
3 Powell”. Cingano, E. (a cura di), Tra panellenismo e tradizioni locali. Generi poetici 
e storiografia. Alessandria: Edizioni dell’Orso. Hellenica 34, 520‑40.

Perale, M. (2021). “Critical Notes on Hexameter Adespota”. AFP, 67, 5‑42. https://
doi.org/10.1515/apf-2021-0002. 

Platt, A. (1899). “On the Oxyrhynchus Papyri, Vol. II on the New Epic Fragment, etc”. 
CR, 13, 439‑40. https://doi.org/10.1017/s0009840x00079191. 

Powell, J.U. (1925). Collectanea Alexandrina. Reliquiae minores Poetarum Graecorum 
Aetatis Ptolemaicae 323‑146 A.C. Epicorum, Elegiacorum, Lyricorum, Ethicorum. 
Oxford: Clarendon Press.

Powell, J.U.; Barber, E.A. (1921). New Chapters in the History of Greek Literature: Recent 
Discoveries in Greek Poetry and Prose of the Fourth and Following Centuries, B.C. 
Oxford; Clarendon Press.

Renehan, R. (1971). “The Michigan Alcidamas-Papyrus: A Problem in Methodology”. 
HSCPh, 75, 85‑105. https://doi.org/10.2307/311219. 

Rostagni, A. (1956). “L’Euripilo di Sofocle e un frammento epico adespoto”. Rostagni, A. (a 
cura di), Scritti Minori. Vol. 2.1, Hellenica Hellenistica. Torino: Bottega d’Erasmo, 51‑5.

Schubart, W. (1925). Griechische Palaeographie. München: Beck.
Silva Sánchez, T. (1999). El Hexámetro de Opiano de Anazarbo y Opiano de Apamea 

[PhD dissertation]. Cádiz: Universidad de Cádiz.
Spanoudakis, K. (2002). Philitas of Cos. Leiden; Boston; Köln: Brill. Mnemosyne Suppl. 229.
Tsagalis, C. (2014). “γυναίων εἵνεκα δώρων: Interformularity and Intertraditionality 

in Theban and Homeric Epic”. Tsagalis, C. (ed.), Theban Resonances in Homeric 
Epic. Berlin; Munich; Boston: De Gruyter. Trends in Classics 6.2, 357‑98. https://
doi.org/10.1515/tc-29. 

Turner, E.G. (1977). The Typology of the Early Codex. Philadelphia: University of 
Pennsylvania Press. https://doi.org/10.9783/9781512807868. 

Vian, F. (1959). Recherches sur les “Posthomerica” de Quintus de Smyrne. Paris: 
Klincksieck. Études et Commentaires 30.

Visser, E. (1987). Homerische Versifikationstechnik. Versuch einer Rekonstruktion. 
Frankfurt: Peter Lang. Europäische Hochschulschriften, Reihe XV: Klassische 
Sprachen und Literaturen 34.

Weil, H. (1900). “Nouveaux fragments de Ménandre et d’autres classiques grecs”. JS, 
95‑106.

West, M.L. (1973). Textual Criticism and Editorial Technique. Stuttgart: Teubner. 
https://doi.org/10.1007/978-3-663-12401-6. 

West, M.L. (1982). Greek Metre. Oxford: Clarendon Press; New York: Oxford University 
Press.

Whitby, M. (1994). “From Moschus to Nonnus: The Evolution of the Nonnian Style”. 
Hopkinson, N. (ed.), Studies on the Dionysiaca of Nonnus. Cambridge: Cambridge 
University Press. PCPhS Suppl. 17, 99‑155.

Wilson, N. (2008). “Greek Palaeography”. Cormack, R.; Haldon, J.F.; Jeffreys, E. (eds), 
The Oxford Handbook of Byzantine Studies. Oxford: Oxford University Press, 102‑15. 
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199252466.013.0011. 

Wifstrand, A. (1933). Von Kallimachos zu Nonnos. Metrisch-stilistische Untersuchungen 
zur späteren griechischen Epik und zu verwandten Gedichtgattungen. Lund: Håkan 
Ohlsson.

Wilamowitz-Moellendorff, U. von. (1900). Review of The Oxyrhynchus Papyri, vol. 2, by 
Grenfell, B.P.; Hunt, A.S. GGA, 162, 29‑58.

Zimmermann, A. (1908). Neue kritische Beiträge zu den “Posthomerica” des Quintus 
Smyrnaeus. Leipzig: Teubner.

Martina Delucchi
The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal

https://doi.org/10.1515/apf-2021-0002
https://doi.org/10.1515/apf-2021-0002
https://doi.org/10.1017/s0009840x00079191
https://doi.org/10.2307/311219
https://doi.org/10.1515/tc-2014-0019
https://doi.org/10.1515/tc-2014-0019
https://doi.org/10.9783/9781512807868
https://doi.org/10.1007/978-3-663-12401-6
https://doi.org/10.1093/oxfordhb/9780199252466.013.0011


239

Peer review
Submitted	 2025-02-26
Accepted	 2025-08-27
Published	 2025-12-17

Open access
© 2025 Gaudiano | cb 4.0

Citation  Gaudiano, F. (2025). “Le immagini atletiche in Plutarco in contesti 
politici e militari”. Lexis, 43(2), 239-260.

e-ISSN  2724-1564

Lexis
Num. 43 (n.s.) – Dicembre 2025 – Fasc. 2

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/004

 Le immagini atletiche  
in Plutarco in contesti politici  
e militari
 Francesca Gaudiano
Università degli Studi di Salerno, Italia

Abstract  The article examines the use of images and athletic metaphors in political 
and military contexts within Plutarch’s Lives and Moralia. The aim of this use to highlight 
the similarities and differences between politics, war and athletics, as well as to 
characterize the politician or the general. In the metaphorical images examined there 
are two formal proceedings, the frequent use of explicit comparisons with the athlete 
(introduced by ὥσπερ) and the metaphorical use of the agonistic lexicon.

Keywords  Plutarch. Lives. Moralia. Metaphors. Athletics. Competition. War. Politics.

Sommario  1 Introduzione. – 2 Contesti politici. – 3 Contesti militari. – 4 Conclusioni.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/004&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

240

﻿1	 Introduzione

La prosa plutarchea è caratterizzata, oltre che da un ampio uso 
di citazioni e di aneddoti, anche da un raffinato impiego di figure 
retoriche di significato, quali similitudini e metafore. Il largo utilizzo 
di immagini, attinte dai più disparati ambiti del sapere, come ad 
esempio la scienza medica o l’arte bellica,1 contribuisce, sul piano 
stilistico e retorico, a rendere più vivace la prosa, accrescendo il 
potere espressivo e comunicativo del testo; nella maggior parte 
dei casi, infatti, l’impiego da parte di Plutarco di immagini, 
similitudini e metafore concorre a rendere al lettore più immediata 
la comprensione del messaggio veicolato dal testo, contribuendo 
talvolta anche a stemperare la serietà dell’argomento trattato.2 Il 
mondo delle competizioni atletiche è per Plutarco fonte di un gran 
numero di immagini sia nei Moralia che nelle Vite;3 in particolare, 
Fuhrmann osserva che due terzi delle immagini atletiche in Plutarco 
si riferiscono a eventi che accadono negli stadi e all’allenamento.4 
Tali immagini si rintracciano principalmente in relazione all’ambito 
bellico. In altri casi, le immagini e il lessico atletico sono impiegati 
dallo scrittore in riferimento all’ambito della retorica, della 
filosofia e della politica.5 In questa sede saranno prese in esame le 
immagini atletiche afferenti all’ambito politico e all’ambito militare 
maggiormente significative e rilevanti, che compaiono nelle Vite di 
Cimone, Lucullo, Fabio Massimo, Silla, Cesare e Pompeo e nell’An 
seni respublica gerenda sit, opuscolo che comprende numerose 
metafore e similitudini in cui la vita politica è vista alla stregua di 
un combattimento. Nel contributo ci si propone di verificare se le 
immagini atletiche siano usate da Plutarco per fini prevalentemente 
esornativi o vengano piuttosto impiegate soprattutto in ragione della 
particolare affinità tra l’atletica e l’ambito militare e politico, che si 
prestano a essere confrontati per la dimensione agonale e per il tipo 
di impegno richiesto. Dal punto di vista formale saranno, inoltre, 
presi in esame sia l’utilizzo di similitudini esplicite (introdotte da 

Si segnala che alcuni paragrafi del presente testo sono ricavati dalla tesi dottorale 
dell’Autrice.

1  Sul tema si vedano rispettivamente Valverde Sánchez 2004‑05, 123‑40; Sacco 2017, 
211‑28; Raiola 2024. Sulle metafore nelle opere di Plutarco in generale cf. Fuhrmann 
1964; Hirsch-Luipold 2002. Sull’uso delle metafore nelle Vite cf. Larmour 2000.
2  Cf. Hamilton 2007, 101.
3  Fuhrmann (1964, 48) rintraccia nel corpus di Plutarco 129 immagini atletiche; 
Scharff (2022, 49) osserva che riferimenti all’atletica intesa come parte dell’educazione 
dei giovani protagonisti delle biografie compaiono soprattutto nelle Vite greche.
4  Cf. Fuhrmann 1964, 48.
5  Cf. Hamilton 2007, 106‑7; Scharff 2022, 51‑2.

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari

241

ὥσπερ; καθάπερ; ὥσπερ … οὕτω) sia l’uso del lessico agonistico, che 
si presenta spesso ambivalente.

2	 Contesti politici

Come si è già osservato, tra gli opuscoli politici di Plutarco l’An seni 
mostra, più degli altri, un uso di immagini agonistiche in riferimento 
all’ambito politico. Nello scritto Plutarco difende la partecipazione 
dei vecchi statisti alla vita politica e ammonisce il dedicatario 
dell’opera, il suo anziano amico Eufane, a non allontanarsi anzitempo 
dall’attività di governo.

Sin dall’incipit dell’opuscolo Plutarco dimostra il proprio interesse 
per il mondo dello sport e dell’agonismo, al quale si richiama mediante 
la citazione di un frammento pindarico (fr. 228 Sn. τιθεμένων 
ἀγώνων πρόφασις | … ἀρετὰν ἐς αἰπὺν ἔβαλε σκότον), una massima 
probabilmente proverbiale secondo cui negli agoni (verosimilmente 
atletici) un pretesto qualsiasi può gettare nell’ombra l’ἀρετή:6

783B-D ὅτι μέν, ὦ Εὔφανες, ἐπαινέτης ὢν Πινδάρου πολλάκις ἔχεις 
διὰ στόματος ὡς εἰρημένον εὖ καὶ πιθανῶς ὑπ᾿ αὐτοῦ· “τιθεμένων 
ἀγώνων πρόφασις ἀρετὰν ἐς αἰπὺν ἔβαλε σκότον”, οὐκ ἀγνοοῦμεν. 
Ἐπειδὴ δὲ πλείστας αἱ πρὸς τοὺς πολιτικοὺς ἀγῶνας ἀποκνήσεις 
καὶ μαλακίαι προφάσεις ἔχουσαι τελευταίαν ὥσπερ τὴν “ἀφ̓  ἱερᾶς” 
ἐπάγουσιν ἡμῖν τὸ γῆρας, καὶ μάλιστα δὴ τούτῳ τὸ φιλότιμον 
ἀμβλύνειν καὶ δυσωπεῖν δοκοῦσαι πείθουσιν εἶναί τινα πρέπουσαν 
οὐκ ἀθλητικῆς μόνον ἀλλὰ καὶ πολιτικῆς περιόδου κατάλυσιν, οἴομαι 
δεῖν ἃ πρὸς ἐμαυτὸν ἑκάστοτε λογίζομαι καὶ πρὸς σὲ διελθεῖν περὶ 
τῆς πρεσβυτικῆς πολιτείας· ὅπως μηδέτερος ἀπολείψει τὴν μακρὰν 
συνοδίαν μέχρι δεῦρο κοινῇ προερχομένην μηδὲ τὸν πολιτικὸν βίον 
ὥσπερ ἡλικιώτην καὶ συνήθη φίλον ἀπορρίψας μεταβαλεῖται πρὸς 
ἄλλον ἀσυνήθη καὶ χρόνον οὐκ ἔχοντα συνήθη γενέσθαι καὶ οἰκεῖον, 
ἀλλ̓  ἐμμενοῦμεν οἷς ἀπ᾿ ἀρχῆς προειλόμεθα, ταὐτὸ τοῦ ζῆν καὶ τοῦ 
καλῶς ζῆν ποιησάμενοι πέρας.

So bene, Eufane, che da buon estimatore di Pindaro hai spesso 
sulle labbra questi suoi versi, che trovi giusti e convincenti: 
«Aperte le gare, un pretesto piombò il valore nell’ombra profonda» 
[fr. 228 Sn.], ma dato che le esitazioni e le mollezze ad affrontare 
le lotte della politica sanno accampare un’infinità di pretesti e 

6  Il frammento è tramandato solo da Plutarco in An seni e in Soll. anim. 975D. La 
possibilità che si riferisse agli agoni atletici potrebbe trovare sostegno, oltre che, in 
senso generale, nella frequentazione pindarica del genere dell’epinicio, nel successivo 
confronto tra agoni atletici e politici.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

242

﻿ buon ultimo, come fosse la pedina sacra, muovono contro di noi la 
vecchiaia e, lasciando intendere che è lei soprattutto a smorzare 
e intimidire l’ambizione, cercano di convincerci che il momento 
del ritiro non giunge solo nel circuito dei grandi giochi atletici 
ma anche in politica, credo sia giusto esporre anche a te quelle 
riflessioni sull’attività politica degli anziani che rivolgo nelle varie 
occasioni a me stesso, perché nessuno di noi due abbandoni il lungo 
cammino comune che abbiamo percorso fin qui e pensi di ripudiare 
quella vita politica che è, per così dire, come un amico che conta 
i nostri stessi anni e con cui siamo in intimità, per sostituirlo con 
un altro di cui non sappiamo nulla e che non ha il tempo di poterci 
diventare familiare e di casa, ma decidiamo entrambi di restare 
fedeli agli ideali che hanno caratterizzato le nostre scelte fin dal 
primo momento, quando identificammo il fine della vita nel vivere 
secondo il bene.7

Il tema principale del passo pindarico, la πρόφασις relativa alla 
manifestazione del valore in contesti agonali (ἀγώνων), rappresenta 
lo spunto che consente a Plutarco di introdurre il discorso sui 
diversi pretesti che allontanano prematuramente i vecchi statisti 
dalle competizioni politiche.8 In particolare, lo scrittore osserva che 
l’ultimo pretesto in ordine di tempo, la vecchiaia, gioca un ruolo 
decisivo tanto nella scelta (pienamente giustificata) degli atleti di 
abbandonare gli agoni quanto in quella (a suo parere sbagliata) 
dei governanti di ritirarsi dalla vita politica. L’istituzione di un 
parallelismo tra il mondo dell’atletismo e quello della politica è 
favorito dall’utilizzo di termini comuni a entrambi gli ambiti e in 
particolare dall’ambivalenza, oltre che di ἀγών, del sostantivo 
περίοδος, che presenta tanto il significato di ‘periodo della vita’ 
quanto quello di ‘circuito’, cioè ‘periodo’ che comprende i quattro 
giochi olimpici, istmici, pitici e nemei.9 Dal passo, dunque, emerge 
l’idea che la politica, pur essendo assimilabile all’attività agonistica, 
sia qualcosa di diverso dall’atletica poiché, a dispetto di quest’ultima, 
per essere praticata necessita di capacità intellettive piuttosto che 
di vigore fisico.

Il paragone tra il ritiro degli anziani atleti dai giochi e quello degli 
anziani governanti dagli agoni politici ricorre anche in Luc. 38.4 
εἶναι γάρ τινα καὶ πολιτικῆς περιόδου κατάλυσιν· τῶν γὰρ ἀθλητικῶν 
ἀγώνων τοὺς πολιτικοὺς οὐδὲν ἧττον ἀκμῆς καὶ ὥρας ἐπιλιπούσης 

7 Trad. Pisani 2017 modificata.
8  Cf. Olvido García 1991‑92, 159.
9  Cf. Ath. 10.415a; Arr. Epict. 3.25.5.

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari

243

ἐλέγχεσθαι,10 dove si osserva, come in An seni 783C, l’uso del 
sintagma πολιτικῆς περιόδου κατάλυσιν. Nella Vita di Lucullo, 
l’immagine atletica si inserisce all’interno di una riflessione sulla 
scelta del generale romano di abbandonare anzitempo la vita politica, 
preferendole un’esistenza di piaceri, mollezze e lusso;11 l’accenno 
a tale degenerazione morale sembrerebbe trovare una spiegazione 
nella decadenza dei mores repubblicani, iniziata all’epoca del 
consolato del protagonista della Vita e culminata nel crollo della 
Repubblica stessa.12 Per Plutarco, la scelta di Lucullo di ritirarsi dalla 
vita pubblica può essere giustificata attraverso il confronto tra atleti 
e uomini politici: per gli uomini di governo il ritiro dall’agone politico 
è condizionato dall’avanzare dell’età, esattamente come accade per 
gli atleti. Mentre nell’An seni Plutarco utilizza il paragone tra la 
κατάλυσις atletica e quella politica in termini negativi e con finalità 
persuasive, sia per stigmatizzare la scelta degli anziani statisti di 
abbandonare l’agone politico anzitempo, sia per convincere Eufane 
a non allontanarsi dall’esercizio della politica, nella Vita di Lucullo, 
invece, lo scrittore spiega le ragioni della decisione di Lucullo di 
cambiare stile di vita e di ritirarsi dalla politica, e descrive in termini 
positivi la nuova condotta del generale, in contrasto sia con le critiche 
dei contemporanei, quali Pompeo e Crasso, sia con la scelta uomini 
di governo – come Mario, Cicerone e Scipione – di ritirarsi dall’agone 
politico pur essendo ormai vecchi.13

Il tema della continuità della lotta politica in età senile è presente 
anche nella Comparatio tra Aristide e Catone, dove Plutarco opera un 
confronto tra i due personaggi in relazione alle loro qualità belliche 
e politiche:

Comp. Arist. Cat. Ma. 2.4 πολεμοῦντες μὲν οὖν ἀήττητοι γεγόνασιν 
ἀμφότεροι, τὰ δὲ περὶ τὴν πολιτείαν Ἀριστείδης μὲν ἔπταισεν 
ἐξοστρακισθεὶς καὶ καταστασιασθεὶς ὑπὸ Θεμιστοκλέους, Κάτων 
δ’, οἵπερ ἦσαν ἐν Ῥώμῃ δυνατώτατοι καὶ μέγιστοι, πᾶσιν ὡς ἔπος 
εἰπεῖν ἀντιπάλοις χρώμενος, καὶ μέχρι γήρως ὥσπερ ἀθλητὴς 
ἀγωνιζόμενος, ἀπτῶτα διετήρησεν αὑτόν.

In guerra tutti e due furono invitti, ma in politica Aristide rimase 
soccombente allorché fu ostracizzato e rovesciato da Temistocle; 
Catone, invece, ebbe per antagonisti, per così dire, tutti i più 

10  «Anche nel ciclo della vita politica c’è una specie di termine naturale: non meno 
che le gare atletiche, le lotte politiche divengono assurde quando venga meno il fiorire 
dell’età dei contendenti» (trad. Traglia 1992).
11  Sul tema della τρυφή nella Vita di Lucullo cf. Tröster 2008, 49‑72.
12  Cf. Tröster 2008, 159‑60.
13  Cf. Luc. 38.3.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

244

﻿ potenti e i più grandi uomini di Roma, e combattendo come un 
atleta sino alla vecchiaia si mantenne sempre in piedi.14

Se, in ambito militare, entrambi risultano invincibili (ἀήττητοι), 
nelle lotte della politica, tuttavia, Catone si distingue da Aristide 
per essere riuscito a non soccombere ai nemici; tale abilità rende il 
Censore simile a un atleta che non si arrende di fronte all’avversario.15 
Sfruttando il tema della continuità della lotta politica in vecchiaia e 
il motivo dell’invincibilità dell’atleta-politico di fronte agli avversari, 
Plutarco costruisce una similitudine (ὥσπερ ἀθλητής) e la amplia 
mediante l’impiego metaforico, in ambito politico, di termini afferenti 
al lessico agonistico quali ἀντίπαλος e ἀγωνίζομαι. Il confronto tra 
Aristide e Catone, inoltre, è favorito dall’uso di termini fortemente 
icastici e di segno opposto relativi all’immagine della caduta: per 
Aristide è utilizzato πταίω ‘cadere’ per indicare il soccombere del 
politico di fronte a Temistocle, mentre per il Censore è usato ἀπτώς 
‘che non cade’, parola che definisce la capacità di Catone di resistere 
ai nemici politici.16

Se nella sezione iniziale dell’An seni (e in alcune Vite) Plutarco 
identifica, in termini generali, la figura del politico con quella 
dell’atleta, nella seconda parte dell’opera lo scrittore evidenzia le 
differenze che intercorrono tra l’impegno politico e quello atletico. In 
An seni 793F Plutarco stabilisce un nuovo confronto tra i due ambiti, 
espresso non attraverso il ricorso a una similitudine – come si osserva 
per alcuni dei passi fin qui analizzati, dove ricorre il sintagma ὥσπερ 
ἀθλητής –, ma mediante l’uso delle particelle μέν e δέ, che istituiscono 
un’opposizione forte tra due differenti sistemi di valori e tra due 
diverse attività pratiche, quella atletica e quella politica.

οἱ μὲν γὰρ ἀθληταὶ τὰ σώματα τῶν ἀναγκαίων πόνων ἄθικτα 
τηροῦσι καὶ ἀκέραια πρὸς τοὺς ἀχρήστους· ἡμεῖς δὲ τοὐναντίον, 
ἐῶντες τὰ μικρὰ καὶ φαῦλα, τοῖς ἀξίοις σπουδῆς φυλάξομεν ἑαυτούς.

Gli atleti evitano di sottoporre il fisico ai lavori necessari e lo 
riservano integro per quelli inutili; noi, al contrario, lasceremo 

14 Trad. Traglia 1992.
15  Si noti che l’anziano Censore è paragonato a un atleta già in Cat. Ma. 4.3; 
cf. Sansone 2015, 207 e 327. In Cat. Ma. 20.4, invece, il politico romano veste i panni 
dell’allenatore atletico (γυμναστής) per educare suo figlio.
16  Il termine ἀπτώς è già attestato in Pind. Ol. 9.92 in riferimento al lottatore; 
ἀήττητος e ἀπτώς ricorrono anche in Plu. Eum. 16.7 in riferimento ai soldati, paragonati 
agli atleti (καὶ γὰρ ἦσαν οἱ πρεσβύτατοι τῶν περὶ Φίλιππον καὶ Ἀλέξανδρον, ὥσπερ 
ἀθληταὶ πολέμων ἀήττητοι καὶ ἀπτῶτες εἰς ἐκεῖνο χρόνου, πολλοὶ μὲν ἑβδομήκοντ’ ἔτη 
γεγονότες, νεώτερος δ’ οὐδεὶς ἑξηκονταετοῦς). In Luc. 30.2 l’aggettivo ἀήττητος è invece 
riferito a Lucullo, paragonato a un atleta.

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari

245

perdere le funzioni modeste e scarsamente importanti, e ci 
conserveremo per quelle che meritano il nostro impegno.17

Attraverso il confronto tra la scelta degli atleti di impegnarsi in 
attività di secondo ordine, come le competizioni agonistiche, e quella 
degli uomini di governo di occuparsi della gestione dello Stato e di 
partecipare agli agoni politici, Plutarco intende evidenziare la serietà 
dell’impegno politico, in contrasto con la futilità delle occupazioni 
degli atleti; rispetto a questi ultimi, infatti, lo scrittore nota che 
essi si preoccupano di preservare il fisico per le attività inutili 
(ἀχρήστους) anziché usarlo per i lavori necessari (τῶν ἀναγκαίων 
πόνων). L’opposizione tra l’attività atletica e quella politica, inoltre, 
è resa evidente dall’aggettivo φαῦλος ‘da poco’, usato da Plutarco per 
qualificare le occupazioni degli atleti, in contrapposizione a σπουδή 
‘impegno’, che definisce la serietà e l’importanza dell’attività politica. 
In questo passo Plutarco mostra di aderire all’antica idea, risalente 
già al V secolo a.C. e ancora diffusa nella letteratura di età imperiale, 
secondo cui l’atletica, destinata principalmente alle classi sociali 
più elevate, sarebbe poco utile, poiché l’esercizio fisico sottrarrebbe 
tempo all’allenamento della mente e dello spirito.18 Lo stesso Plutarco 
in Quaest. Rom. 274D, inoltre, ricorda che i Romani ritenevano che 
la causa della pigrizia, della mollezza, del cattivo uso del tempo e 
dell’allontanamento dei giovani dall’attività bellica fosse il praticare 
sport atletici nei ginnasi e nelle palestre.19

Nel suo corpus, tuttavia, Plutarco si serve di immagini e similitudini 
atletiche in modo vario, coerentemente con l’intento di ciascuna delle 
sue opere e con le finalità dei suoi ragionamenti; se, infatti, in An seni 
793F il confronto tra politica e atletica risulta sbilanciato a favore 
della prima attività, poco oltre (795E) lo scrittore costruisce invece 
un paragone in cui si evidenzia l’affinità tra l’attività dell’allenatore 
atletico e quella del politico con lo scopo di dimostrare che, a dispetto 
dell’età, un anziano governante può essere ancora utile allo Stato in 
qualità di maestro.20 Nel passo, infatti, lo scrittore identifica l’uomo 
politico non con l’atleta, ma con il preparatore atletico, che assume 
su di sé un compito diverso, ma ugualmente importante.

17 Trad. Pisani 2017.
18  Cf. Hamilton 2007, 108; König 2005, 24.
19  Un’idea analoga si rintraccia in Cic. Tusc. 4.70‑3. Sulle diverse altre critiche mosse 
allo sport e alle competizioni greche da autori latini di età repubblicana ed età imperiale 
cf. García Romero 2007.
20  Sull’uso vario (in negativo e positivo) delle immagini atletiche nel corpus di 
Plutarco cf. Hamilton 2007, 109‑10. Scharff (2022, 53) osserva che, nonostante Plutarco 
critichi spesso atleti e allenatori, il suo giudizio sull’atletica non è sempre negativo; il 
mondo dell’atletismo, infatti, rappresenta per lo scrittore un importante serbatoio di 
metafore e immagini, che risultavano gradite ai lettori.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

246

﻿ τὸ μὲν γὰρ ἐπιστατεῖν ἀθλοῦσιν ἑτέροις οὐκ ἔστιν αὐτὸν ἀθλεῖν, ὁ 
δὲ παιδοτριβῶν νέον ἐν πράγμασι κοινοῖς καὶ δημοσίοις ἀγῶσι καὶ 
παρασκευάζων τῇ πατρίδι “μύθων τε ῥητῆῤ  ἔμεναι πρηκτῆρά τε 
ἔργων” ἐν οὐ μικρῷ μέρει πολιτείας οὐδὲ φαύλῳ χρήσιμός ἐστιν, ἀλλ̓  
εἰς ὃ μάλιστα καὶ πρῶτον ὁ Λυκοῦργος ἐντείνας ἑαυτὸν εἴθισε τοὺς 
νέους παντὶ πρεσβύτῃ καθάπερ νομοθέτῃ πειθομένους διατελεῖν.

Dirigere degli atleti non è come gareggiare in prima persona, 
ma chi allena un giovane nei pubblici affari e nelle lotte della 
politica, e lo prepara per la patria a essere uno che «sa dire parole 
e compiere fatti» [Il. 9.443], si rende utile alla città svolgendo un 
ruolo non modesto o insignificante, ma al contrario analogo a 
quello a cui Licurgo riservò da subito tutti i suoi sforzi, riuscendo 
ad abituare i giovani a vedere in ogni anziano un legislatore e a 
prestargli costante obbedienza.21

Attraverso il paragone tra il compito del preparatore atletico e 
quello dello statista Plutarco elogia l’importanza e l’utilità del 
ruolo degli uomini politici anziani quali guida ed esempio per i più 
giovani: se allenare gli atleti è importante tanto quanto partecipare 
in prima persona alle competizioni, analogamente diventare 
παιδοτρίβης dei più giovani e istruirli ad affrontare la vita politica 
rappresenta un’attività seria e impegnativa come lo è occuparsi 
direttamente dell’amministrazione della città.22 Spostando l’utilizzo 
di παιδοτριβέω dall’ambito atletico a quello politico, lo scrittore crea 
una sovrapposizione tra il ruolo sociale del maestro di ginnastica e 
quello dell’uomo politico anziano posto alla guida dei più giovani. 
Il confronto tra allenatori e uomini politici anziani risulta favorito 
dall’ambivalenza di tale verbo, che può assumere anche il valore 
generico di ‘insegnare’, come già in Demostene (25.7),23 e del 
sostantivo ἀγών, che qualifica sia le competizioni atletiche che gli 

21 Trad. Pisani 2017.
22  Prima del IV secolo a.C. il sostantivo παιδοτρίβης era il solo termine utilizzato 
per indicare l’istruttore negli esercizi fisici, l’allenatore; in epoca ellenistica e romana 
i παιδοτρίβαι erano assunti regolarmente dalle città e, talvolta, erano eletti quali 
funzionari annuali addetti a sovrintendere agli allenamenti dei giovani nei ginnasi. 
Al III secolo a.C. risale la prima attestazione dell’impiego del termine παιδοτρίβης per 
indicare l’allenatore di un atleta, Cratino di Egeria; quest’ultimo ringrazia il proprio 
istruttore per la vittoria conseguita nella lotta facendogli erigere una statua (cf. Paus. 
6.3.6); il termine παιδοτρίβης viene poi ad essere affiancato all’uso del sostantivo 
γυμναστής, utilizzato per designare gli allenatori professionisti, e dall’impiego del 
termine ἀλείπτης (cf. Lehmann 2009, 189‑91; vd. anche De Donato 2023, 24).
23  δέδοικα μὴ δόξητέ τισιν τὸν ἀεὶ βουλόμενον εἶναι πονηρὸν τῶν ἐν τῇ πόλει 
παιδοτριβεῖν (temo che alcuni di voi penseranno che voi alleniate qualsiasi cittadino 
che intenda anche in avvenire mettere in opera la sua scelleratezza); trad. Pierro 2000 
modificata.

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari

247

agoni politici. Il valore attribuito da Plutarco al ruolo degli anziani 
politici è reso ancor più rilevante dal confronto con lo sforzo fatto 
dal legislatore Licurgo nell’educare i giovani a prestare ascolto e 
obbedire agli anziani.

Il verbo παιδοτριβέω è impiegato in contesto politico, nel senso 
(metaforico) di ‘allevare, favorire’, anche in Comp. Dem. Cic. 4.4, 
dove Cicerone è accusato da Bruto di aver favorito una tirannide, 
quella di Cesare, più grande e più forte di quella che egli stesso 
aveva abbattuto:

ἔγραφε δὲ καὶ Βροῦτος ἐγκαλῶν ὡς μείζονα καὶ βαρυτέραν 
πεπαιδοτριβηκότι τυραννίδα τῆς ὑφ’ αὑτοῦ καταλυθείσης.

Anche Bruto [Brut. 1.16] aveva scritto, accusandolo di avere 
allevato una tirannia più grave di quella che egli aveva distrutto.24

Analogamente ad An seni 795E, nel passo il termine παιδοτριβέω 
rimarca la rilevanza del ruolo degli esperti statisti, dal momento che 
essi possono formare e educare positivamente i giovani governanti, 
ma sono in grado anche di influenzare negativamente idee e scelte 
politiche, favorendo lo sviluppo di particolari regimi di governo.

3	 Contesti militari

Nelle Vite, Plutarco fa ricorso a immagini atletiche per descrivere 
guerre e tattiche belliche, combattimenti, scontri tra due o più 
contendenti e vittorie sul campo di battaglia; la guerra o le singole 
imprese militari, pertanto, vengono spesso rappresentate come una 
forma di contesa paragonabile a una gara atletica. Lo scrittore, in 
particolare, impiega immagini e similitudini agonistiche per alludere 
a specifiche tecniche e pratiche di lotta, ma anche per mostrare le 
tattiche belliche adottate dai condottieri. Talvolta, i riferimenti 
al mondo delle competizioni atletiche sono impiegati anche per 
evidenziare le scelte e le aspirazioni dei generali o per metterne in 
risalto particolari vittorie.

In Fab. 5.3‑4, il comandante romano Quinto Fabio Massimo usa 
contro Annibale una tattica di logoramento, che non è ben compresa 
dal suo esercito; il cartaginese, al contrario, intuisce le ragioni del 
suo astuto proposito e cerca di impedirgli di attuare il suo piano 
militare:

24 Trad. Magnino 1992.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

248

﻿ ἐπὶ πᾶσαν ἰδέαν στρατηγικῶν σοφισμάτων καὶ παλαισμάτων 
τρεπόμενος καὶ πειρώμενος ὥσπερ δεινὸς ἀθλητὴς λαβὴν ζητῶν, 
προσέβαλλε καὶ διετάραττε καὶ μετῆγε πολλαχόσε τὸν Φάβιον, 
ἐκστῆσαι τῶν ὑπὲρ τῆς ἀσφαλείας λογισμῶν βουλόμενος.

Voltosi allora a sfruttare ogni astuzia e ogni strategia di lotta, 
cercando come un abile atleta di trovare la presa, Annibale gli dava 
addosso, gli cagionava difficoltà, cercava di attirarlo in agguati or 
qua or là, volendo impedirgli quella tattica che gli dava sicurezza.25

Plutarco svolge un confronto, introdotto da ὥσπερ, fra la tattica 
militare utilizzata da Annibale, che con ogni mezzo desidera scatenare 
il conflitto con Fabio Massimo, e la pratica atletica del pugile o del 
lottatore che cerca di afferrare la presa (λαβή). Il paragone fra la 
tattica di Annibale e quella dell’atleta, anticipato dall’impiego di 
πάλαισμα – che indica sia, in generale, il combattimento, sia la 
lotta intesa come competizione atletica –,26 è reso particolarmente 
efficace dall’uso di λαβή, termine afferente al lessico agonistico 
del pugilato,27 dove indica la presa in generale28 o la presa che 
consente di immobilizzare l’avversario per scaraventarlo a terra 
(vedi infra). Esso risulta attestato anche nel significato metaforico 
di ‘appiglio, occasione’, ad esempio, in Pl. R. 544b, dove è presente 
un’immagine atletica simile a quella della Vita di Fabio, usata in 
questo caso in riferimento alla capacità di saper riprendere il filo 
del discorso dopo essere stati interrotti.29 L’utilizzo di λαβή potrebbe 
indicare (analogamente a quanto si osserva nel passo platonico) tanto 
l’intenzione di Annibale di usare un pretesto per indurre l’avversario 
a battersi con lui – come sembra suggerire l’uso metaforico di 
πάλαισμα – quanto quella di indurre Fabio a uno scontro diretto, 
rinviando all’idea del combattimento corpo a corpo.

Più avanti, in Fab. 23.2, è invece lo stesso Fabio a essere paragonato 
a un atleta ἀγαθός, per la sua capacità di lottare (ἐπαγωνίζομαι) con 
l’avversario Annibale evitando i suoi attacchi diretti, definiti vere e 
proprie mosse atletiche (ὥσπερ ἅμματα καὶ λαβάς), e riuscendo a 
riconquistare la città di Taranto e a celebrare il suo secondo trionfo 
nel 209 a.C.:

25 Trad. Magnino 1992.
26  Cf. LSJ s.v. «πάλαισμα»; Montanari 2004, s.v. «πάλαισμα».
27  Cf. LSJ s.v. «λαβή».
28  Per λαβή nel senso generale di presa cf. Alc. 2.3, dove Plutarco descrive l’avversario 
di Alcibiade nella lotta mentre si divincola (con i denti) dalla sua presa al braccio.
29  Cf. Pl. R. 544b ὥσπερ παλαιστής, τὴν αὐτὴν λαβὴν πάρεχε.

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari

249

τοῦτον δεύτερον θρίαμβον ἐθριάμβευσε λαμπρότερον τοῦ προτέρου 
Φάβιος, ὥσπερ ἀθλητὴς ἀγαθὸς ἐπαγωνιζόμενος τῷ Ἀννίβᾳ καὶ 
ῥᾳδίως ἀπολυόμενος αὐτοῦ τὰς πράξεις, ὥσπερ ἅμματα καὶ λαβὰς 
οὐκέτι τὸν αὐτὸν ἐχούσας τόνον.

Fabio celebrò questo secondo trionfo con un fasto maggiore del 
primo, come un buon atleta che aveva lottato con Annibale e aveva 
evitato facilmente tutte le sue azioni, come assalti corpo a corpo 
e colpi che non avevano lo stesso vigore.30

Plutarco si serve di una doppia similitudine e di nuovo usa termini 
tecnici afferenti al lessico atletico (ἐπαγωνίζομαι, ἅμμα, λαβή) per 
descrivere, questa volta, l’abilità bellica di Fabio Massimo. Il termine 
ἅμμα, usato per qualificare gli attacchi di Annibale, indica la mossa 
degli atleti che incrociano le braccia, stringendo l’avversario,31 
mentre il termine λαβή, in questo passo, potrebbe alludere, oltre 
che genericamente alle prese, anche specificamente alla manovra 
che prevedeva la presa dell’avversario per la vita o a quella che si 
effettuava prendendo il rivale per il collo, per scaraventarlo poi a 
terra.32 L’immagine atletica, dunque, non si esaurisce nel confronto 
tra Fabio Massimo e l’atleta abile nella lotta, ma si estende al conflitto 
bellico che interessa i due avversari.

Anche in Luc. 30.2 Plutarco usa il lessico dell’atletismo in 
riferimento alla strategia militare; dopo la vittoria a Tigranocerta 
(69 a.C.), il generale concepisce un ardito piano militare, che consiste 
nel mettere da parte le ostilità con Tigrane e Mitridate, considerandoli 
come già vinti, per impegnarsi nella guerra contro i Parti:

ὡς οὖν ταῦθ’ ὁ Λεύκολλος ᾔσθετο, Τιγράνην μὲν ἔγνω καὶ Μιθριδάτην 
παρελθεῖν ὥσπερ ἀνταγωνιστὰς ἀπειρηκότας, ἀποπειρᾶσθαι δὲ τῆς 
Πάρθων δυνάμεως καὶ στρατεύειν ἐπ’ αὐτούς, καλὸν ἡγούμενος μιᾷ 
ῥύμῃ πολέμου τρεῖς ἐφεξῆς ὥσπερ ἀθλητὴς βασιλεῖς καταπαλαῖσαι 
καὶ διὰ τριῶν τῶν ὑπὸ τὸν ἥλιον μεγίστων ἡγεμονιῶν ἀήττητος καὶ 
νικῶν διεξελθεῖν.

Appena Lucullo venne a sapere ciò, decise di lasciar perdere 
Tigrane e Mitridate come due nemici ormai finiti, e di saggiare 
le forze dei Parti, organizzando una spedizione contro di loro. 
Riteneva che sarebbe stato bello se con una guerra sola fosse 
riuscito ad abbattere, come un atleta, tre re uno dopo l’altro e 

30 Trad. Magnino 1992 modificata.
31  Cf. Alc. 2.2 ἐν μὲν γὰρ τῷ παλαίειν πιεζούμενος, ὑπέρ τοῦ μὴ πεσεῖν ἀναγαγὼν πρὸς 
τὸ στόμα τὰ ἅμματα τοῦ πιεζοῦντος οἷὅς ἦν διαφαγεῖν τὰς χεῖρας.
32  Per la descrizione delle mosse nella lotta cf. Miller 2006, 48‑50.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

250

﻿ passare invitto e vincitore attraverso tre dei più grandi imperi 
esistenti sotto il sole.33

Il passo contiene un’ampia immagine atletica articolata in due 
similitudini, introdotte da ὥσπερ: dapprima, Plutarco paragona 
i nemici di Lucullo, Tigrane e Mitridate, a due rivali nella lotta, 
servendosi del sostantivo ἀνταγωνιστής; in seguito, è Lucullo a 
essere paragonato a un atleta (ὥσπερ ἀθλητής), il cui intento è quello 
di vincere, con un solo assalto di guerra, tutti e tre gli avversari. 
L’uso di καταπαλαίω ‘vincere nella lotta’ – verbo formato su πάλη, 
termine tecnico utilizzato per indicare la lotta libera – è significativo 
giacché consente allo scrittore di costruire un confronto tra l’attività 
agonistica della lotta, il cui scopo è quello di gettare al suolo il nemico, 
e quella dello scontro bellico, il cui scopo è prevalere sull’avversario; 
l’immagine atletica (con il riferimento ai tre re da abbattere uno 
dopo l’altro come tre avversari nella lotta) ha dunque la funzione di 
delineare l’ambizioso progetto politico-militare di Lucullo, del quale 
Plutarco descrive le campagne militari e le imprese belliche, che 
concorrono a tratteggiarne il carattere e la statura morale.34

Il paragone con l’atleta vincitore nelle gare è usato da Plutarco 
anche per caratterizzare la figura del politico ateniese Cimone; sia in 
Cim. 13.3 che in Comp. Cim. Luc. 2.1 Plutarco ricorda la memorabile 
vittoria del generale nella battaglia dell’Eurimedonte, che si risolve 
in una duplice azione militare, terrestre e navale:

Κίμων δ’ ὥσπερ ἀθλητὴς δεινὸς ἡμέρᾳ μιᾷ δύο καθῃρηκὼς 
ἀγωνίσματα, καὶ τὸ μὲν ἐν Σαλαμῖνι πεζομαχίᾳ, τὸ δ’ ἐν Πλαταιαῖς 
ναυμαχίᾳ παρεληλυθὼς τρόπαιον, ἐπηγωνίσατο ταῖς νίκαις, καὶ τὰς 
ὀγδοήκοντα Φοινίσσας τριήρεις, αἳ τῆς μάχης ἀπελείφθησαν, Ὕδρῳ 
προσβεβληκέναι πυθόμενος, διὰ τάχους ἔπλευσεν, οὐδὲν εἰδότων 
βέβαιον οὔπω περὶ τῆς μείζονος δυνάμεως τῶν στρατηγῶν, ἀλλὰ 
δυσπίστως ἔτι καὶ μετεώρως ἐχόντων.

Cimone, come un forte atleta, dopo aver riportato due vittorie 
in una stessa giornata, superando il trofeo di Salamina con una 
vittoria sulla terraferma e quello di Platea con una battaglia 
navale, aggiunse una gara con le sue stesse vittorie e, informato 
che le ottanta navi fenicie, rimaste lontano dalla battaglia, erano 
approdate a Idro, rapidamente salpò contro di loro quando i 
comandanti nemici nulla ancora sapevano del grosso dell’armata, 
ma erano ancora incerti e sorpresi.35

33 Trad. Traglia 1992.
34  Cf. Tröster 2008, 127.
35 Trad. Traglia 1992.

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari

251

L’uso del lessico atletico permea l’intera immagine: i successi a 
Salamina e Platea (ai quali Cimone contribuisce) sono definiti dapprima 
come ἀγωνίσματα, e in seguito come τρόπαιον, termine che qualifica il 
trofeo o il monumento della vittoria; la gara che Cimone, paragonato a 
un atleta (ἀθλητής), ingaggia con i suoi stessi trionfi è, invece, indicata 
mediante l’uso del verbo ἐπαγωνίζομαι. Nella σύγκρισις che conclude 
le Vite di Cimone e Lucullo, Plutarco riprende il motivo dell’atletismo 
per tratteggiare positivamente il carattere e le imprese dei due 
generali. In Comp. Cim. Luc. 2.1 Plutarco riflette sui meriti e sulle 
capacità belliche dei due protagonisti della biografia evidenziando che, 
pur dimostrandosi entrambi valorosi combattenti sia per terra che per 
mare, Cimone si distingue da Lucullo per la sua capacità di vincere 
una doppia battaglia, terreste e navale, in un solo giorno:

ἐν δὲ τοῖς πολεμικοῖς ὅτι μὲν ἀμφότεροι καὶ κατὰ γῆν καὶ κατὰ 
θάλασσαν ἀγαθοὶ γεγόνασιν ἀγωνισταί, δῆλον· ὥσπερ δὲ τῶν 
ἀθλητῶν τοὺς ἡμέρᾳ μιᾷ πάλῃ [μιᾷ] καὶ παγκρατίῳ στεφανουμένους 
ἔθει τινὶ παραδοξονίκας καλοῦσιν, οὕτω Κίμων, ἐν ἡμέρᾳ μιᾷ 
πεζομαχίας καὶ ναυμαχίας ἅμα τροπαίῳ στεφανώσας τὴν Ἑλλάδα, 
δίκαιός ἐστιν ἔχειν τινὰ προεδρίαν ἐν τοῖς στρατηγοῖς.

Che nelle operazioni di guerra ambedue furono valorosi 
combattenti per terra e per mare è cosa evidente. Come però 
quegli atleti che in uno stesso giorno vincono le gare di lotta e del 
pancrazio chiamano secondo un uso corrente ‘supervincitori’, così 
è giusto che Cimone, il quale in uno stesso giorno coronò la Grecia 
con il trofeo di una battaglia per terra e di un’altra per mare, abbia 
una certa preminenza tra gli strateghi.36

Servendosi di una proposizione comparativa (ὥσπερ … οὕτω) 
Plutarco paragona Cimone a un atleta παραδοξονίκης, cioè a un 
vincitore straordinario, che riporta in un solo giorno la vittoria nella 
lotta (πάλη) e nel pancrazio (παγκράτιον), ed esalta la figura del 
generale, a cui è attribuita la preminenza tra gli strateghi (προεδρία). 
L’immagine è inoltre resa ancor più significativa dall’uso metaforico 
del verbo στεφανόω, con cui lo scrittore realizza la personificazione 
dell’Ellade: al pari di un atleta, infatti, la Grecia, che ha trionfato 
contro il nemico persiano, viene incoronata dal vincitore Cimone con 
il trofeo di una duplice battaglia, per terra e per mare.

In Comp. Cim. Luc. 3.1‑3 Plutarco introduce una nuova, breve, 
similitudine atletica nell’ambito di un’osservazione di carattere 
generale che trae spunto dall’abilità militare dimostrata dal generale 
romano Lucullo nello sconfiggere e indebolire i suoi nemici:

36 Trad. Traglia 1992.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

252

﻿ ἠγάπησε γοῦν ὰπολαμβάνων τὰ σύμβολα τῆς βασιλείας ὥς 
ἀφηρημένος πρότερον. Μείζων οὖν στρατηγός, ὥσπερ ἀθλητής, ὁ 
τῷ μεθ’ ἑαυτὸν ἀσθενέστερον παραδοὺς τὸν ἀντιπαλον.

Fu contento di riprendersi l’insegna di re, quasi ne fosse stato 
precedentemente derubato. Più grande è il generale che, come 
l’atleta, consegna a chi viene dopo di lui l’avversario indebolito.37

Mettendo a confronto Lucullo e Cimone, Plutarco evidenzia la 
superiorità del primo sul secondo in relazione alla buona riuscita delle 
imprese belliche, preminenza che trova una dimostrazione nel fatto 
che sia Mitridate che Tigrane, indeboliti dai conflitti contro di lui, 
non osano riaccendere la guerra contro Roma e, dunque, contro Gneo 
Pompeo, mentre Cimone non riesce a sconfiggere definitivamente 
i Persiani, che anzi riprendono in breve tempo le ostilità con i 
Greci.38 Per la sua capacità di restituire a Roma i due nemici ormai 
indeboliti, Lucullo è paragonato implicitamente a un atleta che 
riesce a consegnare al combattente che deve battersi dopo di lui 
un avversario – definito significativamente come ἀντίπαλος – ormai 
fiaccato e stremato dalla lotta.39

L’immagine dell’atleta sfinito e fiaccato dalla lotta con il suo 
avversario è centrale nella similitudine atletica presente in Sull. 29.1:

τὸν μέντοι τελευταῖον ἀγῶνα καθάπερ ἔφεδρος ἀθλητῇ καταπόνῳ 
προσενεχθεὶς ὁ Σαυνίτης Τελεσῖνος ἐγγὺς ἦλθε τοῦ σφῆλαι καὶ 
καταβαλεῖν ἐπὶ θύραις τῆς Ῥώμης.

Nell’ultimo combattimento, tuttavia, Telesino, come un atleta di 
riserva che subentra per combattere contro un lottatore stanco, 
per poco non gli inflisse la sconfitta definitiva alle porte di Roma.40

Plutarco dedica parte del capitolo 29 della Vita alla descrizione 
dello scontro tra l’esercito italico di Telesino, alleato di Mario nella 
guerra civile, e l’esercito di Silla, che sconfigge il condottiero sannita 
nella battaglia di Porta Collina (82 a.C.). Il paragone tra Telesino 
e l’atleta è precisato attraverso l’uso del termine tecnico ἔφεδρος, 
connesso all’impiego del sostantivo ἀγών. Con ἔφεδρος si indica 
generalmente l’atleta ‘seduto’, cioè quello che attende il proprio turno 

37 Trad. Traglia 1992.
38  Cf. Comp. Cim. Luc. 3.1‑2.
39  Il termine ἀντίπαλος ricorre significativamente anche in Cim. 5.4, dove Plutarco 
ricorda che Aristide contribuì all’ascesa di Cimone, facendolo diventare un antagonista 
di Temistocle per scaltrezza e audacia.
40 Trad. Meriani 1998.

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari

253

per gareggiare e/o si comporta come una riserva; ἔφεδρος può essere, 
infatti, quel lottatore che per sorteggio non rientra nel primo turno di 
competizioni e, dunque, si batte direttamente contro l’atleta risultato 
vincitore nel precedente combattimento,41 come accade per Telesino, 
che partecipa all’ultimo combattimento, subentrando a coloro che lo 
hanno preceduto (τὸν μέντοι τελευταῖον ἀγῶνα).42 Plutarco sembra 
lasciar intendere, infatti, che Telesino avrebbe facilmente potuto 
sconfiggere definitivamente Silla (anche se ciò non si verificò), il 
quale assume nel passo le caratteristiche di un atleta fiaccato dalle 
sfide precedentemente sostenute (ἀθλητῇ καταπόνῳ). La similitudine, 
dunque, risulta funzionale a evidenziare che Telesino confidava (sia 
pure invano) nella possibilità di avere la meglio su Silla (Sull. 29.4), ma 
soprattutto a rimarcare il grave pericolo corso dal generale romano. 

Il lessico agonistico, e in particolare l’immagine dell’atleta 
ἔφεδρος, è usato da Plutarco per descrivere la lotta fra i triumviri, 
come osserva Beneker, sia nella Vita di Cesare che in quella di 
Pompeo: in Caes. 28.143 e in Pomp. 53.9,44 infatti, Crasso è qualificato 
come ἔφεδρος, e assume il ruolo che ha il terzo concorrente in gara;45 
dopo la sua morte, cresciute le ostilità fra i due triumviri, Cesare e 
Pompeo vengono allo scontro decisivo presso la pianura di Farsalo 
(48 a.C.), significativamente paragonata a uno stadio (στάδιον) – o a 

41  Cf. Miller 2006, 50.
42  Sembra significativo che in De fort. Rom. 321F Plutarco qualifica Telesino come 
l’ultima lotta di Silla (τὸ ἔσχατον Σύλλα πάλαισμα).
43  Καίσαρι δὲ πάλαι μὲν ἐδέδοκτο καταλύειν Πομπήϊον, ὥσπερ ἀμέλει κἀκείνῳ τοῦτον· 
Κράσσου γὰρ ἐν Πάρθοις ἀπολωλότος, ὃς ἦν ἔφεδρος ἀμφοῖν, ἀπελείπετο τῷ μὲν ὑπὲρ τοῦ 
γενέσθαι μεγίστῳ τὸν ὄντα καταλύειν, τῷ δ’ ἵνα μὴ πάθῃ τοῦτο, προαναιρεῖν ὃν ἐδεδοίκει 
(Cesare aveva deciso da tempo di chiudere la partita con Pompeo, come certamente 
Pompeo aveva deciso da tempo di esautorare Cesare; da quando infatti era morto 
combattendo con i Parti Crasso, che era in attesa di subentrare a uno di loro, Cesare, 
per diventare grandissimo doveva togliere di mezzo Pompeo che già lo era, e Pompeo, 
per evitare questa evenienza, doveva uccidere prima Cesare, di cui aveva paura); trad. 
Magnino 1996.
44  PCG 8: fr. 705 = CAF 3, p. 484: fr. adesp. 401 ἐπεὶ δὲ ἀνεῖλεν ἡ τύχη τὸν ἔφεδρον 
τοῦ ἀγῶνος, εὐθὺς ἦν εἰπεῖν τὸ κωμικόν, ὡς “ἅτερος πρὸς τὸν ἕτερον | ὑπαλείφεται τὼ 
χεῖρέ θ’ ὑποκονίεται” (ma quando la sorte eliminò il terzo campione della gara, subito si 
sarebbe potuto dire, con il comico, che l’un con l’altro «si spalma d’olio e si stropiccia 
le mani con la polvere»); trad. Giannattasio Andria 1998.
45  Cf. Beneker 2005, 321‑3.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

254

﻿un teatro (θέατρον) – in Comp. Ages. Pomp. 4.6.46 Come in Sull. 29.1, 
anche nelle Vite di Cesare e Pompeo il termine ἔφεδρος è utilizzato 
metaforicamente per qualificare chi è in attesa di subentrare a 
qualcun altro nella lotta; tuttavia, mentre nella Vita di Silla ἔφεδρος 
è usato, in ambito militare, per indicare il combattente (Telesino) 
che è meno fiaccato rispetto a chi lo ha preceduto e ha, quindi, più 
possibilità di vittoria, nelle biografie di Cesare e Pompeo il termine 
è invece impiegato in contesto politico e militare per qualificare 
chi, come Crasso, aspira a ottenere il potere e vuole subentrare agli 
avversari.

In Caes. 28.3 Plutarco descrive, attraverso un’articolata immagine 
atletica, l’atteggiamento di Cesare nei confronti di Pompeo, di cui era 
riuscito a eguagliare la fama grazie anche alla sua preparazione in 
ambito militare:

Καῖσαρ δ’ ἀπ’ ἀρχῆς ὑπόθεσιν ταύτην πεποιημένος, [ἐπὶ] τῶν 
ἀνταγωνιστῶν ὥσπερ ἀθλητὴς ἑαυτὸν ἀποστήσας μακρὰν καὶ τοῖς 
Κελτικοῖς ἐγγυμνασάμενος πολέμοις, ἐπήσκησε μὲν τὴν δύναμιν, 
ηὔξησε δὲ τὴν δόξαν ἀπὸ τῶν ἔργων εἰς ἀντίπαλον ἀρθεῖσαν τοῖς 
Πομπηΐου κατορθώμασι.

Cesare dal canto suo fin da principio aveva preparato questo piano, 
e come un atleta che si allontana parecchio dai suoi avversari per 
prendere le distanze, preparatosi con le guerre galliche, non solo 
aveva allenato l’esercizio, ma anche accresciuto la sua fama, che 
a seguito di quelle imprese era giunta così in alto da eguagliare 
le imprese di Pompeo.47

46  In Comp. Ages. Pomp. 4.6‑7, Plutarco sembra criticare la scelta di Pompeo di 
battersi con Cesare in Tessaglia, a Farsalo, e non altrove: lo scrittore, infatti, ricorda 
che il luogo dello scontro non viene scelto dal dio, come se si trattasse di uno stadio o 
di un teatro in cui Cesare e Pompeo potessero contendere per l’impero, né il conflitto 
assume i caratteri di una competizione in cui l’araldo invita a scendere Pompeo in 
campo a lottare o a lasciare al rivale la corona (οὐ γὰρ ἐκεῖνό γε στάδιον αὐτοῖς καὶ 
θέατρον ἐναγωνίσασθαι περὶ τῆς ἡγεμονίας ὁ θεὸς ἀπέδειξε τὸ Φαρσάλιον πεδίον, οὐδὲ 
ὑπὸ κήρυκος ἐκαλεῖτο μάχεσθαι κατιὼν ἢ λιπεῖν ἑτέρῳ τὸν στέφανον, ἀλλὰ πολλὰ μὲν 
πεδία μυρίας δὲ πόλεις καὶ γῆν ἄπλετον ἡ κατὰ θάλατταν εὐπορία παρέσχε βουλομένῳ 
μιμεῖσθαι Μάξιμον καὶ Μάριον καὶ Λεύκολλον καὶ αὐτὸν Ἀγησίλαον, ὃς οὐκ ἐλάττονας 
μὲν ἐν Σπάρτῃ θορύβους ὑπέμεινε βουλομένων Θηβαίοις ὑπὲρ τῆς χώρας μάχεσθαι (la 
divinità non aveva assegnato loro la pianura di Farsalo come fosse uno stadio o un teatro 
su cui potessero disputarsi l’impero, né un araldo l’aveva invitato a scendere a lottare 
oppure a lasciare all’altro contendente la corona. Il dominio del mare gli aveva messo a 
disposizione molte pianure, migliaia di città e un immenso territorio, se voleva imitare 
Massimo, Mario, Lucullo e lo stesso Agesilao, il quale dovette sopportare a Sparta 
tumulti non meno gravi, quando i suoi concittadini volevano far la guerra a Tebe per la 
loro terra); trad. Giannattasio Andria 1998.
47 Trad. Magnino 1996.

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari

255

Per la sua scaltrezza, in contrasto con la superficialità di Pompeo 
(Caes. 28.2), Cesare è paragonato a un lottatore (ὥσπερ ἀθλητής) 
che, tenendosi alla larga dai rivali (qualificati con il termine 
ἀνταγωνιστής) e dalla competizione, accresce la sua forza e la sua 
fama prima dello scontro decisivo con l’avversario. Dal punto di vista 
linguistico, il riferimento al tenersi lontano dal rivale, espresso dal 
verbo ἀφίστημι, potrebbe alludere alla tecnica dei lottatori di evitare 
il contatto ravvicinato con l’avversario, muovendosi in quella che 
Miller definisce come «chicken fighting», nel tentativo di rovesciare 
a terra il contendente afferrandolo per le braccia o per le gambe.48 Le 
guerre contro i Galli, descritte quale un vero e proprio allenamento 
(τοῖς Κελτικοῖς ἐγγυμνασάμενος πολέμοις), offrono a Cesare la 
possibilità di esercitare la propria forza (ἐπήσκησε μὲν τὴν δύναμιν).49 
Partendo dalla similitudine con il lottatore, Plutarco estende quindi 
l’immagine atletica alla descrizione della condotta militare di Cesare, 
tratteggiata mediante l’utilizzo di altri termini afferenti al linguaggio 
atletico.

In Pomp. 8.7 il confronto tra l’atleta vittorioso e il giovane Pompeo 
si estende, come in Caes. 28.3‑4, fino alla descrizione delle imprese 
del generale romano, che sono definite con la coppia di termini in 
endiadi πόλεμος e ἀγών; di questi, il sostantivo ἀγών è impiegato 
con valore metaforico e si riferisce significativamente sia all’atleta 
che a Pompeo:

ἀλλὰ γάρ, ὥσπερ ἀθλητοῦ πρωτεύσαντος ἐν ἀνδράσι καὶ τοὺς 
πανταχοῦ καθελόντος ἐνδόξως ἀγῶνας εἰς οὐδένα λόγον τὰς 
παιδικὰς τίθενται νίκας οὐδ’ ἀναγράφουσιν, οὕτως ἃς ἔπραξε τότε 
πράξεις ὁ Πομπήϊος, αὐτὰς καθ’ ἑαυτὰς ὑπερφυεῖς οὔσας, πλήθει 
δὲ καὶ μεγέθει τῶν ὑστέρων ἀγώνων καὶ πολέμων κατακεχωσμένας, 
ἐδεδίειν κινεῖν, μὴ περὶ τὰ πρῶτα πολλῆς διατριβῆς γενομένης τῶν 
μεγίστων καὶ μάλιστα δηλούντων τὸ ἦθος ἔργων καὶ παθημάτων 
τοῦ ἀνδρὸς ἀπολειφθῶμεν.

Come accade per un atleta del quale, quando primeggia fra i 
suoi pari e riporta da ogni dove premi di gare famose, le vittorie 
giovanili non vengono tenute in alcun conto e nemmeno ricordate, 
così le imprese che in quel periodo compì Pompeo, per quanto di 
per sé fossero ragguardevoli, una volta offuscate dalla quantità e 
dall’importanza delle lotte e delle guerre affrontate in seguito, io 
ho temuto di rimuoverle dall’oblio, per evitare che, se ci fermiamo 
a discutere a lungo di quelle prime gesta, non possiamo poi 

48  Cf. Miller 2006, 47.
49  Per le immagini atletiche connesse al tema dell’allenamento (ἄσκησις) cf. Cat. Ma. 
4.3; Per. 4.2; De genio Socr. 584F.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

256

﻿ trattare delle sue imprese e vicende che hanno un rilievo maggiore 
e possono meglio mettere in luce il carattere del personaggio.50

Il paragone con l’atleta, espresso attraverso la struttura 
ὥσπερ … οὕτως, è funzionale alla spiegazione della scelta dello 
scrittore di limitare la narrazione delle imprese giovanili di Pompeo 
per dare spazio alle vicende più importanti: così come, infatti, di un 
atleta vittorioso i successi giovanili vengono tenuti in poco conto, allo 
stesso modo le vittorie giovanili di Pompeo vengono tralasciate da 
Plutarco per trattare delle imprese che hanno un maggiore rilievo.

4	 Conclusioni

Sia in An seni che nelle Vite le immagini atletiche plutarchee si 
contraddistinguono per l’accuratezza nella scelta e nell’impiego del 
lessico. In molte delle immagini prese in esame, infatti, è possibile 
notare come lo scrittore utilizzi (talvolta al di là dei confini della 
metafora o della similitudine stessa) termini che presentano una forte 
ambivalenza semantica o un duplice significato, proprio o figurato. 
Nella maggior parte delle immagini si osserva, ad esempio, l’uso 
metaforico del termine ἀγών (che indica una competizione atletica, 
ma anche una competizione in generale) e dei termini da esso derivati, 
come ἀνταγωνιστής, ἐπαγωνίζομαι, ἀγωνίσματα. Il frequente ricorso 
al paragone esplicito con l’atleta, introdotto da ὥσπερ,51 è spesso 
completato dall’uso metaforico del lessico agonistico nelle sezioni 
di testo che precedono o seguono la similitudine, con lo scopo di 
caratterizzare il politico o il generale protagonista della Vita. Il 
confronto, inoltre, è talvolta costruito anche attraverso il ricorso 
a proposizioni comparative (Comp. Cim. Luc. 2.1 ὥσπερ … οὕτω) e 
locuzioni avversative (An seni 793F … ἡμεῖς δὲ τοὐναντίον).

Le immagini atletiche che Plutarco impiega in contesto politico 
trovano il loro fondamento nella concezione della politica e della 
guerra in chiave agonistica, sia in termini generali, sia per aspetti 
specifici. Plutarco usa il lessico e le immagini atletiche in relazione 
all’ambito politico soprattutto nell’An seni, dove essi assumono una 
valenza particolarmente significativa giacché sono impiegati sia per 
sottolineare le analogie di carattere generale che intercorrono tra la 
partecipazione alla lotta politica e agli agoni atletici, sia per evidenziare 
che entrambe le attività (politica e atletica) richiedono un costante 
impegno, che in gioventù deve essere condotto sotto la guida di maestri 
esperti. Per quanto riguarda le analogie, le metafore agonistiche 

50 Trad. Giannattasio Andria 1998.
51  In Sull. 29.1 la similitudine è introdotta da καθάπερ.

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari

257

consentono allo scrittore di mostrare i tratti e le caratteristiche che 
accomunano l’atleta e l’uomo politico: entrambi, ad esempio, una volta 
raggiunta l’età senile, tendono ad abbandonare la loro attività (l’uno a 
ragione, l’altro – secondo Plutarco – a torto); entrambi, seppur vecchi, 
possono contribuire – nei loro ambiti di pertinenza – alla preparazione 
dei più giovani. Un’eccezione a quanto osservato è rappresentata, 
tuttavia, dal caso di Lucullo, del quale Plutarco non biasima, ma 
sembra anzi giustificare, la scelta di cambiare stile di vita e di ritirarsi 
dalla politica a causa della vecchiaia.

La sovrapposizione tra il ruolo del preparatore atletico e quello del 
governante esperto, maestro e guida dei più giovani, è resa possibile 
in Plutarco dall’uso di termini dalla forte ambivalenza lessicale, 
come παιδοτριβέω; utilizzando questo verbo in senso metaforico, 
infatti, lo scrittore sottolinea l’importanza, sia in ambito atletico 
che in contesto politico, del preparatore, che assume su di sé un 
compito non inferiore a chi partecipa alle competizioni agonistiche 
e/o alla vita politica in prima persona.52 Inoltre, esattamente come gli 
atleti, che allenano il corpo per fronteggiare i rivali, i governanti di 
Plutarco si impegnano nell’esercitare le virtù politiche e morali, che 
consentono loro di mantenersi saldi nella lotta contro gli avversari 
politici. Attraverso le similitudini, dunque, Plutarco evidenzia tanto 
le analogie quanto le differenze tra politica e atletica esprimendo, 
come sembra emergere da An seni 793F, una preferenza per la prima 
attività, caratterizzata da serietà e importanza.

In ambito politico, ma soprattutto militare, Plutarco usa 
generalmente le immagini atletiche per qualificare in termini 
positivi il protagonista di ciascuna Vita, oppure un suo avversario 
o altri personaggi, che vengono paragonati a un atleta vittorioso in 
virtù della loro capacità di prevalere su uno o più rivali, ottenendo 
la vittoria. In molti dei passi analizzati, infatti, il confronto con 
l’avversario (ἀντίπαλος o ἀνταγωνιστής) si configura come una 
vera e propria lotta, paragone suggerito dall’impiego di termini 
tecnici afferenti al lessico agonale, come πάλη ‘lotta’, καταπαλαίω 
‘vincere nella lotta’, λαβή ‘presa’, ἅμμα ‘attacco’, ἔφεδρος ‘lottatore 
che attende il suo turno’. Alcune specifiche tecniche di lotta, inoltre, 
sono utilizzate anche per descrivere le caratteristiche di strategie 
vincenti oppure per definire prassi militari e particolari situazioni 
belliche, come nel caso dell’uso metaforico di ἔφεδρος per qualificare 
chi si batte per ultimo, dopo essere subentrato a coloro che lo hanno 
preceduto.

Servendosi delle immagini atletiche, che si accompagnano, nel 
corpus, a numerosi altri tipi di metafore e figure retoriche, Plutarco 
non solo impreziosisce il suo dettato, ma pone anche in rilievo alcuni 

52  Fa eccezione il passo Comp. Dem. Cic. 4.4.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

258

﻿aspetti precipui del suo pensiero politico; l’utilizzo non occasionale ma 
diffuso delle immagini atletiche, che tengono altresì conto di aspetti 
tecnici dell’atletismo, concorre inoltre a rendere maggiormente 
vivida la caratterizzazione dei condottieri e degli uomini politici, 
evidenziandone la tensione agonistica e contribuendo a celebrarne 
il valore.

Bibliografia

Beneker, J. (2005). «Thematic Correspondences in Plutarch’s Lives of Caesar, Pompey 
and Crassus». De Blois, L.; Bons, J.; Kessels, T.; Schenkeveld, D.M. (eds), The 
Statesman in Plutarch’s Works, vol. 2. Leiden; Boston: Brill, 315‑25. https://doi.
org/10.1163/9789047405191_024.

De Donato, R. (2023). Gymnastes. Pugilato tra metodologia e filosofia. Milano: Milano 
University Press. https://doi.org/10.54103/milanoup.114.

Fuhrmann, F. (1964). Les images de Plutarque. Paris: Klincksieck.
García Romero, F. (2007). «Ancient Greek Sport and Roman Identity». Szemethy, H.; 

Marschik, M.; Kratzmüller, B.; Müllner, R.; Trinkl, E. (eds), Sport and the Construction 
of Identities. Sport und Identitätskonstruktion = Proceedings of the 11th International 
CESH-Congress (Vienna, September 17‑20, 2006). Vienna: Turia + Kant, 445‑8.

Giannattasio Andria, R. (1998). Plutarco. “Vite”, vol. 6. A cura di A. Meriani e 
R. Giannattasio Andria. Torino: UTET.

Hamilton, S.L. (2007). «A Preliminary Consideration of Representations of Athletics 
in the Works of Plutarch». Daniel, L. (éd.), L’art et le sport = Actes du XIIe Colloque 
international du Comité européen pour l’histoire des sports, vol. 1. Lorient: Atlantica, 
99‑113.

Hirsch-Luipold, R. (2002). Plutarchs Denken in Bildern. Tübingen: Mohr Siebeck. 
https://doi.org/10.1628/978-3-16-158646-0.

König, J. (2005). Athletics and Literature in the Roman Empire. Cambridge: Cambridge 
University Press.

Larmour, D. (2000). «Metaphor and Metonymy in the Rhetoric of Plutarch’s Parallel 
Lives». Van der Stockt, L. (ed.), Rhetorical Theory and Praxis in Plutarch = Acta of the 
4th International Congress of the International Plutarch Society (Leuven, July 3‑6, 
1996). Leuven; Namur: Peeters, 267‑79.

Lehmann, C.M. (2009). «Early Greek Athletic Trainers». JSH, 36(2), 187‑204.
Magnino, D. (1992). Plutarco. “Vite”, vol. 2. Torino: UTET.
Magnino, D. (1996). Plutarco. “Vite”, vol. 4. Torino: UTET.
Meriani, A. (1998). Plutarco. “Vite”, vol. 6. A cura di A. Meriani; R. Giannattasio Andria. 

Torino: UTET.
Miller, S.G. (2006). Ancient Greek Athletics. New Haven; London: Yale University Press.
Montanari, F. (2004). Vocabolario della lingua greca. Greco-Italiano. Con la 

collaborazione di I. Garofalo; D. Mainetti. Con CD-ROM. Torino: Loescher.
Olvido García, M. (1991‑92). «Pindaro como escritor visto por Plutarco». Archivium. 

Revista de la Facultad de Filologia, 41‑2, 143‑72.
Pierro, M.R. (2000). Discorsi e Lettere di Demostene, vol. 2. A cura di L. Canfora; 

M.L. Amerio; I. Labriola; A. Natalicchio; M.R. Pierro; P.M. Pinto; G. Russo. Torino: 
UTET.

Pisani, G. (2017). Plutarco. Tutti i “Moralia”. Prima traduzione italiana completa. Testo 
greco a fronte. A cura di E. Lelli; G. Pisani. Firenze; Milano: Bompiani.

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari

https://doi.org/10.1163/9789047405191_024
https://doi.org/10.1163/9789047405191_024
https://doi.org/10.54103/milanoup.114


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 239-260

Francesca Gaudiano
Le immagini atletiche in Plutarco in contesti politici e militari

259

Raiola, T. (2024). «Plutarco medico dell’anima. Alcune osservazioni su metafore 
e similitudini mediche nel corpus dei Moralia». Classica Vox. Rivista di Studi 
Umanistici, 6, 75‑99.

Sacco, A. (2017). «‘Come i malati di oftalmia’. Funzioni e variazioni di un’immagine 
medica in Plutarco». Prometheus, 43, 211‑28.

Sansone, D. (2015). Plutarch. “Lives” of Aristeides and Cato. Warminster: Aris & Phillips.
https://doi.org/10.3828/liverpool/9780856684210.001.0001.

Scharff, S. (2022). «No Life without Athletics: Plutarch on Greek Sport». Giroux, J. (ed.), 
Plutarch: Cultural Practice in a Connected World. Münster: Westfälische Wilhelms-
Universität Münster, 40‑55. Teiresias Supplements Online 3.

Traglia, A. (1992). Plutarco. “Vite”, vol. 1. Introduzione di A. Barigazzi. Torino: UTET.
Tröster, M. (2008). Themes, Character, and Politics in Plutarch’s “Life of Lucullus”: The 

Construction of a Roman Aristocrat. Stuttgart: Franz Steiner Verlag. https://doi.
org/10.25162/9783515117425.

Valverde Sánchez, M. (2004‑05). «Metáforas de la guerra en lo Erótico de Plutarco». 
Ploutarchos, 2, 123‑40.

https://doi.org/10.3828/liverpool/9780856684210.001.0001
https://doi.org/10.25162/9783515117425
https://doi.org/10.25162/9783515117425




﻿

261

Peer review
Submitted	 2025-03-14
Accepted	 2025-04-25
Published	 2025-12-17

Open access
© 2025 Calabrese | cb 4.0

Citation  Calabrese, E. (2025). “Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca”. 
Lexis, 43 (n.s.), 2, 261-288.

e-ISSN  2724-1564

Lexis
Num. 43 (n.s.) – Dicembre 2025 – Fasc. 2

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/005

 Funzioni della paura 
nell’Oedipus di Seneca
 Evita Calabrese
Università degli Studi di Verona, Italia

Abstract  The article is dedicated to the study of the functions of fear in Seneca’s 
Oedipus. The analysis of the emotional theme is firmly intertwined with that of 
the communication of evil. The search for truth, in fact, develops along a path of 
communication of the unspeakable, in which fear plays a decisive role. The main aim 
of the work is to show how this adfectus, which operates according to mechanisms in 
line with the Stoic theory of passions, assumes, during the process that leads to the 
emergence of truth, a function of a heuristic kind. A fundamental tool of this study is the 
analysis of the phenomenology of passions, which signals the main stages of emotional 
development.

Keywords  Emotions. Fear. Communication. Phenomenology of passions. Senecan 
tragedy.

Sommario  1 Premessa. – 2 Meccanismi interiori e proiezione dialogica della paura. – 
3 Comunicare l’indicibile: l’inadeguatezza del fari, l’inesplicabilità dei signa. – 4 La parola 
infera. – 5 Recupero della memoria ed emersione del timor.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/005&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

262

﻿1	 Premessa

Nel lavoro, esploro i meccanismi e le funzioni della paura nell’Oedipus 
di Seneca. La mia ipotesi è che questa emozione, che opera secondo 
un processo pienamente in linea con la teoria stoica delle passioni, 
assuma, lungo il complicato processo che porta all’emersione della 
verità, anche una funzione di tipo euristico. Il percorso di conoscenza, 
così come articolato nella riscrittura senecana del mito di Edipo, 
infatti, è anche un percorso di progressiva immersione nella paura 
(non solo del protagonista, ma anche degli altri personaggi, nonché 
degli spettatori), che si esplica attraverso atti di parola continuamente 
sollecitati, ma inadeguati, e signa inesplicabili, fino al fari rivelatorio 
del padre. Sunt dira, sed in alto mala: sono mali terribili, ma nascosti 
in profondità, afferma Tiresia al v. 330. E in profondità la tragedia 
si spinge per farli emergere, dentro l’abisso delle paure irrisolte di 
Edipo, che vengono alla fine a galla insieme alla verità stessa.

2	 Meccanismi interiori e proiezione dialogica della paura

In un dramma come l’Oedipus, dominato dalla paura, il primo 
riferimento a questa emozione ne rievoca paradossalmente l’assenza. 
Siamo all’inizio del prologo, laddove Edipo, in un fulmineo scorcio 
della memoria, rievoca il breve periodo seguito alla fuga dal regno 
del padre Polibo, un esilio libero da preoccupazioni, nel corso del 
quale vagava intrepidus, prima di incappare di nuovo in un regno:1

Quam bene parentis sceptra Polybi fugeram!
curis solutus exul, intrepidus vagans
(caelum deosque testor) in regnum incidi.
(vv. 12‑14)2

Con quanta ragione ero fuggito dal trono di mio padre Polibo!
Esule e libero da preoccupazioni, vagando senza paura,
(chiamo a testimoni il cielo e gli dei) sono incappato in un regno.

Questo fugace quadro di spensieratezza attraversa il velo delle nubi, 
fisiche ed emotive, sotto cui il personaggio ha avviato il monologo, 
lamentando la travagliata e fallace condizione del regno, sottoposto 

1  Delle sei occorrenze dell’aggettivo intrepidus nel corpus tragico senecano, la metà 
si registra nell’Oedipus. All’immagine di Edipo exul intrepidus si associano quella 
di Tiresia, che la cecità rende libero dalla paura (vv. 596‑7), e della nave che scorre 
intrepida lungo la via mediana dei vv. 889 ss.
2  I passi delle tragedie di Seneca citati nel presente lavoro seguono l’edizione critica 
di Zwierlein 1986. Le traduzioni sono di chi scrive.

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

263

ai dettami della Fortuna (v. 11). Il ricordo della ricaduta nel regno 
genera la prima espressione della paura provata dal protagonista, 
insieme al primo accenno all’oracolo delfico, che la provoca:

infanda timeo: ne mea genitor manu
perimatur; hoc me Delphicae laurus monent,
aliudque nobis maius indicunt scelus.
(vv. 15‑17)

Temo atti indicibili, che mio padre perisca per mia mano;
di ciò mi ammoniscono gli allori di Delfi,
e mi assegnano un altro delitto, più grande.

L’espressione infanda timeo lega strettamente due motivi centrali del 
dramma, la paura e il paradosso per cui la tragedia mette in parole 
ciò che non si può dire.3 Si configura quindi all’inizio della tragedia 
una tensione tra paura e parola. La menzione dell’incesto, maius 
scelus rispetto al parricidio, è accompagnata quindi dall’espressione 
della vergogna (v. 19). Boyle4 nota che in eloqui fatum pudet (ho 
vergogna a dire il fato) c’è un gioco etimologico, che rende evidente 
il senso letterale di fatum, propriamente ̒ ciò che è stato detto :̓ Edipo 
si vergogna di dire ciò che è già stato detto. La tragedia si sviluppa 
effettivamente lungo un percorso di comunicazione dell’indicibile. In 
questo processo, come vedremo, emozioni quali la paura e la vergogna 
hanno un ruolo fondamentale. I versi che stiamo analizzando ci 
consentono di intuire un’altra importante connessione tematica 
della tragedia, quella tra paura e regno: dopo il fugace quadro di 
spensieratezza libera da timori che il personaggio delinea a proposito 
del suo volontario, breve esilio, la menzione del regnum basta a 
portare a galla le paure attuali. Paura, parola e potere si intrecciano 
nel corso della tragedia secondo due diverse configurazioni. Se nel 
prologo l’esplicitazione del contenuto dell’oracolo è accompagnata 
dalla paura, Edipo sarà anche in grado di sfruttare il proprio potere, 
e la capacità di indurre paura che è ad esso connesso, per spingere 
gli interlocutori a parlare.

La paura non è soltanto, insieme alla vergogna, la tinta emotiva che 
attraversa la ricostruzione del contenuto dell’antico oracolo: essa, a 
ben vedere, è anche l’emozione che ha causato la messa in moto delle 
vicende che hanno portato all’avverarsi della profezia: il personaggio, 
infatti, al v. 22 hic me paternis expulit regnis timor (questa paura mi ha 
scacciato dal regno di mio padre) la presenta come la spinta emotiva 
alla fuga dal regno paterno. Una simile ricostruzione degli eventi invita 

3  Cf. Boyle 2011, 112.
4 Boyle 2011, 116.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

264

﻿a riconsiderare il periodo di spensieratezza vagheggiato ai vv. 12‑14 
sulla base della spinta emotiva che l’ha determinato, e sembra gettare 
un velo tragicamente ironico sull’esclamazione del v. 12, dal momento 
che la fuga da Corinto, causata dalla paura, ha messo di fatto Edipo 
sulla strada del terribile destino profetizzato dall’oracolo. Si noti, 
inoltre, la costruzione sintattica del v. 22, in cui timor è il soggetto 
di un’azione piuttosto forte (expulit) esercitata sull’oggetto (me), a 
suggerire come il personaggio subisca passivamente un’emozione 
incontrollata, e non solidamente motivata.5 Riconsideriamo ora la 
breve parentesi dell’esilio alla luce delle azioni che Edipo vi compie. 
Abbiamo già visto come su fugeram del v. 12 getti un’ombra la 
causa della fuga, la paura della terribile profezia; il personaggio si 
descrive quindi compiere due azioni legate al movimento (cf. v. 13 
vagans; v. 14 incidi), entrambe connotate negativamente nell’opera 
di Seneca.6 La passività di Edipo nei confronti della propria paura 
causa un girovagare senza proposito, che finirà per fargli realizzare 
inconsapevolmente proprio quel fatum da cui è fuggito. La paura 
mina anche la fiducia in se stesso del personaggio: l’esito ultimo di 
questo complesso stato emotivo è l’infrazione delle leggi di natura, 
paradossalmente attuata nel tentativo di salvaguardarle (vv. 24‑5).

Il meccanismo con cui l’emozione della paura opera nel prologo è 
reso perspicuo dai versi successivi:

							       cum magna horreas,
quod posse fieri non putes metuas tamen:
cuncta expavesco, meque non credo mihi.
(vv. 25‑7)

Quando si ha orrore di qualcosa di grande,
ciò che non si ritiene possa accadere, lo si teme:
ho paura di tutto, non mi fido nemmeno di me stesso.

Il passo presenta un accumulo di termini che afferiscono al campo 
semantico della paura, espressi dapprima nella forma del tu generico, 
poi con un verbo alla prima persona. Lo slittamento sintattico ne 

5  Boyle (2011, 110) sottolinea la diversa collocazione dell’oracolo delfico nell’intreccio 
drammatico dell’Oedipus di Seneca e dell’Edipo Re di Sofocle: in entrambi i drammi 
l’oracolo è responsabile del volontario esilio di Edipo, ma Sofocle, che menziona questa 
fuga solo a metà del dramma, include l’episodio del commensale ubriaco, il quale, 
chiamando Edipo ʻbastardo ,̓ insinua in lui il dubbio che Polibo e Merope non siano i 
suoi veri genitori, motivando così la spedizione a Delfi.
6  A proposito del tipo di movimento indicato da vagans e da incidi, Boyle (2011, 112) 
invita al confronto con dial. 9.12.3 Sine proposito vagantur, quaerentes negotia nec quae 
destinaverunt agunt sed quae incucurrerunt. Come nota lo studioso, vagans verrà ripreso 
da vagor al v. 875, incidi da ne in matrem incidas del v. 1051.

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

265

segnala uno di tipo emotivo: la paura percepita come irrazionale, 
ovvero diretta verso fatti che non si ritiene possano accadere, 
dapprima riferita a un’esperienza generica, viene bruscamente 
attribuita al soggetto, che evidenzia ulteriormente la propria 
immersione in questo stato attraverso il poliptoto me/mihi nel secondo 
emistichio del v. 27. Boyle commenta che «Oedipus’ fear produces a 
divided self» e aggiunge:

as the audience knows, Oedipus is right not to ʻhave faithʼ in 
himself.7

Resta tuttavia da chiedersi perché Edipo, appreso il contenuto 
dell’oracolo, non si fidi di se stesso. Se Edipo, infatti, vive nella paura 
dei delitti che gli sono stati predetti, in un cortocircuito tra ragione e 
passione ben evidenziato dall’accostamento diretto putes metuas al 
v. 26, è stato questo cortocircuito a determinare di fatto l’avverarsi 
della profezia. Emerge qui con forza una delle problematiche più 
complesse del dramma, ovvero il rapporto tra fortuna e fato, da 
una parte, e responsabilità individuale, dall’altra. Edipo, sebbene 
si senta in balia di una forza incontrollabile che domina le vicende 
umane, mostra anche fin dal prologo di provare un profondo senso di 
colpa e tale colpa egli assumerà pienamente su di sé al termine della 
tragedia. Proprio il ruolo che Seneca attribuisce alla paura come 
motivazione determinante della fuga di Edipo da Corinto appare 
finalizzato a mettere in luce la responsabilità che il personaggio ha 
nella realizzazione del fatum, essendosi lasciato guidare nelle proprie 
scelte da questo adfectus.8

I delitti predetti dall’oracolo danno forma alla percezione che il 
personaggio ha di sé e del mondo esterno: Edipo, infatti, interpreta 
come prova della propria colpevolezza il fatto che la peste ha lasciato 
incolume lui solo (vv. 28‑36). A livello gestuale, è notevole che la 
paura e il senso di colpa si traducano al termine del monologo in 

7 Boyle 2011, 119.
8  Sono d’accordo su questo punto con Aygon 2013. Concordo con lo studioso anche sul 
fatto che il quinto canto corale contenga una delle chiavi di interpretazione della tragedia, 
in particolare nelle due sententiae conclusive dei vv. 992‑4 multis ipsum | metuisse 
nocet, multi ad fatum | venere suum dum fata timent (molti sono danneggiati dalle loro 
paure, molti incontrano il proprio fato mentre lo temono). Secondo Henry, Walker 1983, 
la tragedia presenta una concezione del fatum in contraddizione con quella stoica. Boyle 
(2011, 115‑16) evidenzia lo statuto moralmente ambiguo di cui fortuna, fato e divinità 
sono investiti nel dramma. Anche il quarto coro (vv. 882‑914) sviluppa una riflessione 
sul rapporto tra individuo e fatum e, molto probabilmente, nel mito di Icaro e Dedalo, 
che ne costituisce la parte centrale, contiene un richiamo diretto alla vicenda di Edipo 
(cf. Aygon 2013, 155), preannunciato forse dall’espressione intrepidam ratem (v. 889), 
che riprende l’aggettivo intrepidus usato da Edipo nel prologo per descrivere il proprio 
stato d’animo all’epoca del suo vagabondare lungo la strada da Corinto a Tebe. Sui cori 
dell’Oedipus si veda Caviglia 1996.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

266

﻿una disperata supplica agli dei (vv. 71 ss.). Trovo molto suggestiva 
l’analisi drammaturgica fatta da Boyle, secondo il quale ci troviamo 
qui di fronte a una indicazione scenica: Edipo cade sulle ginocchia 
nella supplica; si alza quindi, durante o dopo il discorso di Giocasta, 
rimarrà in piedi negli atti seguenti ed entrerà nell’ultimo cieco e, 
probabilmente, appoggiandosi a un bastone: in questo modo,

Seneca has Oedipus go through the definition of man hidden in 
the riddle of the Sphinx.9

Va notato, inoltre, che il personaggio si produrrà più avanti, nel 
quarto atto, in un nuovo gesto di supplica, a esprimere però uno 
stato d’animo ben diverso, il sollievo che prova alla notizia che la 
morte del padre Polibo è avvenuta per cause naturali. Il monologo 
si conclude con l’invito paradossale a ritornare indietro lungo il 
cammino, di nuovo dai genitori: vv. 80‑1 profuge iamdudum ocius – | 
vel ad parentes (fuggi più presto che puoi – persino dai tuoi genitori); 
la nuova, prospettata fuga rende definitivamente nullo il senso di 
sollievo che all’inizio del monologo accompagna il ricordo della fuga 
originaria (cf. v. 12). Non solo. La proiezione di un movimento, che 
ritorna di fatto sui passi del precedente, è ulteriormente rivelatrice 
dello stato d’animo di Edipo, della sua condizione mentale passiva, 
vaga come il confuso, inconsapevole girovagare, che finisce per 
ricondurlo con un moto ciclico al punto di partenza.

Cerchiamo di analizzare la condizione emotiva di Edipo alla luce 
della teoria senecana delle passioni.10 Nel primo libro del trattato 
sull’ira Seneca spiega che c’è qualcosa di particolarmente potente nelle 
passioni, che rende più facile estirparle che governarle (dial. 3.7.2). 
Inoltre, la ragione ha potere solo fintanto che è separata dalle passioni; 
una volta mescolata con esse, perde il controllo e ne diventa schiava 
(dial. 3.7.3). Per illustrare la sconfitta della ratio a opera dell’adfectus, 
Seneca ricorre quindi all’immagine di un movimento a precipizio:

9 Boyle 2011, 128.
10  La bibliografia relativa alla riflessione etica stoica sulle passioni è estremamente 
vasta, e non è possibile renderne adeguatamente conto in questa sede: mi limito, 
dunque, a segnalare i fondamentali studi di Sihvola, Engberg-Pedersen 1998; Sorabij 
2000; Graver 2007. Ottimi strumenti per fare il punto sui diversi approcci della ricerca 
sulle emozioni nella cultura classica sono l’introduzione a Cairns, Nelis 2017 e a Cairns 
2019, entrambe a opera dei curatori dei volumi; per il problema specifico delle emozioni 
nella tragedia cf. Cairns, Allan 2013; Caston 2015; Konstan 2019. Come la critica ha da 
tempo dimostrato, le emozioni tragiche senecane sono radicate nella teoria stoica delle 
passioni attraverso il concetto di propatheiai, o emozioni preliminari: cf. Staley 2010; 
Konstan 2015; Graver 2017 (in generale, tutti i saggi contenuti nel numero di Maia da 
cui è tratto quest’ultimo sono di estremo interesse per ricostruire la teoria senecana 
sulle passioni, sia nelle tragedie che nelle opere filosofiche); Konstan 2017. Interessante 
dal nostro punto di vista è lo studio di Agri 2022, la quale interpreta il ritratto della 
paura negli epici di età flavia secondo l’etica stoica.

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

267

Ut in praeceps datis corporibus nullum sui arbitrium est nec 
resistere morarive deiecta potuerunt, sed consilium omne et 
paenitentiam inrevocabilis praecipitatio abscidit et non licet eo 
non pervenire quo non ire licuisset, ita animus, si in iram amorem 
aliosque se proiecit adfectus, non permittitur reprimere impetum. 
(dial. 3.7.4)

Come i corpi gettati a precipizio non hanno alcun controllo di sé, 
e non possono frenare o rallentare il loro moto, ma l’irrefrenabile 
precipitare recide ogni riflessione o pentimento, e non hanno la 
possibilità di non finire laddove avrebbero potuto non andare, così 
l’animo, se si abbandona all’ira, all’amore e ad altre passioni, non 
è in grado di frenare il proprio impeto.

La paura, dunque, una volta ammessa nell’animo di Edipo, ne prende 
possesso e non si lascia più frenare: diviene, infatti, una condizione 
emotiva stabile e pervasiva. La ragione, entrata in cortocircuito con 
la passione, le si sottomette completamente. Anche nella tragedia, 
come nell’opera in prosa, il movimento traduce in immagine concreta 
il cedimento della ratio all’adfectus: si tratta di un movimento non a 
precipizio, ma casuale, in cui l’irreversibilità assume la forma della 
ciclicità, e che riconduce esattamente laddove si sarebbe potuti 
non arrivare.11 Il tema della responsabilità di Edipo, dunque, trova 
adeguata contestualizzazione all’interno della concezione etica stoica, 
che riconosce alle emozioni un contenuto cognitivo e intenzionale, pur 
se associato a pronunciati fenomeni di carattere affettivo.

La paradossale esortazione a fuggire, tornando persino dai 
genitori, genera un passaggio drammaturgico altrettanto paradossale 
con l’ingresso di Giocasta e il suo rivolgersi all’interlocutore presente 
sulla scena tramite l’appellativo coniunx (v. 81), che rivitalizza il 
tema dell’incesto. L’invito al coraggio è sostanziato di immagini 
comportamentali, che rovesciano alcuni tratti della descrizione di sé 
appena conclusa da Edipo: così, se quest’ultimo sviluppa nel monologo 
il tema della fuga, e di un vagare casuale in direzioni impreviste, 
Giocasta lo invita a resistere con passo fermo (v. 85 certo […] gradu) 
e a non fuggire davanti ai colpi della sorte (v. 86). Ai vv. 87‑8 Abest 
pavoris crimen ac probrum procul, | virtusque nostra nescit ignavos 
metus (È ben lontana da me l’accusa di vigliaccheria, il mio valore non 
conosce codardi timori) il rifiuto dell’accusa di Giocasta fa emergere 
un altro aspetto della paura di Edipo, quello, per così dire, ufficiale, 
che appare tuttavia minato alla base dall’intero primo monologo 

11  Ancora a proposito del movimento, notiamo come in dial. 3.8.1 dare operam ne 
incidamus in iram (fare in modo di non incappare nell’ira) l’azione di chi incorre nell’ira 
sia analoga a quella che ha ricondotto Edipo al regno (cf. Oed. 14 in regnum incidi).



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

268

﻿pronunciato dal personaggio, dominato dalla paura.12 Viene quindi 
rimodulato il tema della fuga, che concorre in questo contesto alla 
costruzione di una definizione impavida del sé (vv. 92‑3): la resistenza 
e il coraggio di Edipo davanti alla Sfinge risultano tragicamente 
ironici, dato che contribuiscono, come l’iniziale fuga da Corinto, 
all’avverarsi della profezia.

Si verifica infine, in quello che possiamo considerare un a parte, un 
movimento psichico fondamentale per comprendere il comportamento 
successivo del personaggio:

Quid sera mortis vota nunc demens facis?
licuit perire. laudis hoc pretium tibi
sceptrum et peremptae Sphingis haec merces datur.
(vv. 103‑5)

Perché ora, folle, esprimi tardivi desideri di morte?
Ti fu concesso morire. Invece ti è stato dato questo scettro come 
premio per il tuo valore
e questo riconoscimento per aver ucciso la Sfinge.

Edipo dichiara folle e tardivo il desiderio di morte formulato ai 
vv. 72 ss. e non più praticabile l’opzione della morte, dopo che la 
vittoria sulla Sfinge gli ha dato in cambio il regno. Boyle13 nota che 
un’autocritica di questo tipo viene formulata da altri personaggi 
senecani e cita, per l’uso di demens in un simile contesto, Thy. 962. 
Ritengo opportuno riportare per intero quest’ultimo passo, poiché un 
confronto più preciso tra le due situazioni drammatiche ci consente 
di illuminare meglio la condizione psichica ed emotiva di Edipo. In 
questo modo dunque Tieste apostrofa se stesso all’interno della 
dolorosa monodia del quinto atto:

Quos tibi luctus quosve tumultus
					     fingis, demens?
credula praesta pectora fratri:
iam, quidquid id est, vel sine causa
					     vel sero times.
(Thy. 961‑4)

Quali lutti, quali rivolgimenti
vai fingendo, pazzo?
Offri il tuo credulo cuore al fratello:

12  Secondo Barberis 1994, Edipo è un personaggio dominato non dalla paura, ma 
dal dubbio.
13 Boyle 2011, 140.

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

269

ormai, qualunque cosa sia, è senza motivo
o tardivo il tuo timore.

I due passi hanno in comune non soltanto la critica di follia che Edipo 
e Tieste fanno a loro stessi, ma anche un altro motivo, che potremmo 
definire del ʻtroppo tardi .̓ La sensazione di essere emotivamente in 
ritardo rispetto a una situazione ben oltre avanzata conduce entrambi 
i personaggi ad assumere un giudizio in qualche modo irriflesso: 
Tieste si esorta alla credulitas nei confronti del fratello, nonostante 
i mali di cui, pur non ritenendo di averne motivo, presagisce carico 
il futuro; Edipo getta bruscamente sulla Sfinge la colpa della peste 
e allude quindi al fatto di aver spedito Creonte a Tebe a consultare 
l’oracolo (vv. 108‑9), con una modalità di espressione che non soltanto 
risulta ironica, ma che segnala anche il disagio che il personaggio 
prova nei confronti della via di salvezza intrapresa.

Finora, abbiamo ricostruito lo stato emotivo di Edipo nel prologo, 
il suo essere preda della paura, ma anche la negazione di essa 
all’interno del dialogo; abbiamo inoltre stabilito una connessione 
tra passione e movimento, che è la stessa tracciata da Seneca nel 
De ira, sulla quale vale la pena spendere qualche parola in più. In 
un precedente lavoro, ho individuato il tema del movimento come 
centrale per l’interpretazione del personaggio di Edipo anche 
nell’altra tragedia che Seneca dedica a questo mito, le Phoenissae.14 
L’incipit della parte di questo dramma che vede Edipo interagire con 
la figlia Antigone è focalizzato sul movimento errante e casuale del 
personaggio (Phoen. 4‑5), che è stato interpretato come un «correlato 
analogico del suo destino».15 Analogico al destino di Edipo appare 
il suo vagare anche nell’Oedipus, soprattutto quell’incespicare nel 
regno, esito finale di una fuga determinata dalla spinta emotiva della 
paura. Anche l’appello di Edipo a se stesso che chiude il sesto atto è 
percorso da immagini relative al movimento e ci consegna in questo 
modo, attraverso la sua andatura, l’ultima descrizione di un uomo 
che, resosi oggetto del fato, non può che ripercorrerne ciclicamente 
le tortuose vie:

Pavitante gressu sequere fallentes vias;
suspensa plantis efferens vestigia
caecam tremente dextera noctem rege.
ingredere praeceps, lubricos ponens gradus,
i profuge vade – siste, ne in matrem incidas.
(vv. 1047‑51)

14 Cf. Calabrese 2021.
15  Petrone 1997, 33 nota 3.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

270

﻿ Segui con trepido passo la tua via ingannevole;
tenendo sospesi i tuoi piedi
attraversa la cieca notte con mano tremante.
Affretta i tuoi passi malfermi,
vattene, fuggi – fermati, per non cadere addosso a tua madre.

Questo nuovo esilio riprende chiaramente il primo (cf. vv. 12‑14), 
rimodulando tuttavia la dimensione emotiva e il livello di 
consapevolezza del personaggio: Edipo, infatti, che si descrive 
intrepidus nel suo vagare all’epoca della fuga da Corinto, invita ora 
se stesso a seguire con andatura tremante e impaurita strade che 
riconosce come ingannevoli, e ad affrettare il passo malfermo. Boyle16 
nota che l’espressione lubricos […] gradus viene ripresa in Phoen. 5 
permitte labi: nel finale dell’Oedipus, effettivamente, viene fissata la 
dimensione futura (almeno dal punto di vista degli eventi mitici) del 
cammino e dell’esistenza di Edipo. Vanno evidenziati, tuttavia, anche 
dei riferimenti interni al testo: lubricos […] gradus richiama certo 
[…] gradu del v. 85, negando la costanza e la fermezza lì evocate da 
Giocasta, già annullate, del resto, dal modo in cui la donna stessa 
entra in scena all’inizio dell’ultimo atto, con rapido passo, come la 
descrive il coro (v. 1004 rapido […] gradu). Anche l’esortazione a 
fuggire riprende quella che Edipo ha formulato al v. 80; la prospettiva 
di un ritorno presso i genitori paradossalmente avanzata all’inizio del 
dramma si sviluppa alla fine, dopo che il personaggio ha realizzato 
di aver compiuto quel ritorno nel modo più radicale possibile, nel 
grottesco invito a non inciampare nel cadavere della madre, come un 
tempo è incappato nel regno (cf. v. 14 in regnum incidi).

Analizziamo ora i passaggi drammatici fondamentali che si 
collocano tra il vagheggiamento del primo esilio nel prologo e la 
realizzazione dell’ultimo, e definitivo, nell’epilogo. In un secondo 
a parte all’inizio del secondo atto Edipo torna a focalizzarsi sulla 
propria paura, della quale mette in risalto aspetti in parte diversi 
dai precedenti: il principale sintomo che induce, innanzitutto, il 
tremore, e la coesistenza con un’emozione opposta, la speranza, 
vv. 206‑7 Horrore quatior, fata quo vergant timens, | trepidumque 
gemino pectus affectu labat (Sono scosso dall’orrore, ho paura di dove 
si volga il destino, il mio cuore tremante vacilla sotto la spinta di una 
doppia emozione). Questa ambiguità genera incertezza e al tempo 
stesso il desiderio e la paura di sapere: vv. 208‑9 ubi laeta duris mixta 
in ambiguo iacent, | incertus animus scire cum cupiat timet (laddove 
prospettive liete convivono ambiguamente con circostanze difficili, 
l’animo incerto, pur desiderando conoscere, ne ha timore). Centrale 
anche a livello semantico è il verbo scire, che rappresenta l’obiettivo 

16 Boyle 2011, 357.

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

271

ʻistituzionaleʼ di Edipo e del suo dramma, ma che viene sottoposto 
a due tensioni antitetiche, il desiderio e la paura. Il personaggio, 
tuttavia, concluso l’a parte, riassume il ruolo di sovrano e intraprende 
il percorso di conoscenza. Ordina quindi al cognato, appena rientrato 
da Delfi, di parlare, di rivelare il contenuto del responso divino:

						      Fare, sit dubium licet:
ambigua soli noscere Oedipodae datur.
(vv. 215‑16)

Parla, sebbene sia dubbio il responso:
solo a Edipo è dato conoscere l’ambiguità.

In questa battuta Edipo chiama se stesso per nome, attivando così 
il proprio paradigma mitologico, e un legame con la conoscenza, 
che l’emozione della paura, come abbiamo visto, rende in Seneca 
molto sfumato e complesso. Le parole dell’oracolo, riportate in 
forma diretta (vv. 233‑8), sono importanti poiché ci consentono 
di cogliere nel dramma la presenza di una dimensione profonda, 
sottesa al tempo stesso al piano narrativo e a quello psichico. La 
sacerdotessa, nell’individuare il responsabile della morte di Laio, 
utilizza due termini, profugus e hospes (v. 234), con cui Edipo si è 
riferito a se stesso nel prologo (cf. vv. 23, 80): il protagonista del 
dramma, dunque, rivela fin dall’inizio di aderire inconsapevolmente 
al contenuto della parola oracolare, insinuatasi in lui lungo una via 
emotiva, quella della paura. La definizione dell’uccisore di Laio come 
ʻnoto a Febo fin da bambinoʼ (v. 234) mette in risalto il diverso livello 
di consapevolezza di Apollo e di Edipo, vanificando implicitamente 
la pretesa di conoscenza formulata dal personaggio al v. 216: colui 
che si sente investito della facoltà di conoscere è in realtà fin dalla 
nascita oggetto della conoscenza divina. Lo scambio tra Edipo 
e Creonte successivo alla rivelazione profetica verte su uno degli 
aspetti in cui la paura opera nel dramma in rapporto a Edipo, quello 
ufficiale. Il personaggio interagisce nel dialogo in veste di tiranno 
e mostra conseguentemente di credere nella paura come strategia 
emotiva volta a sottomettere al sovrano i sudditi (v. 243). In questa 
posizione risuona la celebre affermazione dell’Atreo acciano oderint, 
dum metuant, che Seneca riporta nell’opera in prosa quale perfetta 
dimostrazione di un animo tirannico.17 Il rapporto fra la tragedia 
e la produzione filosofica, tuttavia, viene messo in forte tensione 
dal drammaturgo: la voce più intima e sofferta di Edipo, infatti, ha 
rivelato nel monologo iniziale la paura profonda e pervasiva di cui il 
personaggio è vittima.

17  Cf. dial. 3.20.4; clem. 1.12.4, 2.2.2.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

272

﻿3	 Comunicare l’indicibile: l’inadeguatezza del fari, 
l’inesplicabilità dei signa

L’analisi della paura nell’Oedipus si rivela particolarmente 
interessante per individuare i punti di contatto tra la riflessione 
filosofica e la produzione drammatica di Seneca, e per comprendere 
come la prima si traduca nei modi propri della seconda. Intorno 
a questa emozione, infatti, Seneca articola una riflessione su più 
livelli interconnessi, filosofico, drammaturgico, estetico. Nel dramma 
viene ampiamente sfruttata anche la dimensione estetica della paura, 
laddove l’emozione è causata dalla visione di uno spettacolo orrendo, 
che viene riabilitata in quanto parte del processo di conoscenza.18 
Questa dimensione compare per la prima volta nelle parole con cui 
Creonte introduce il racconto della consultazione dell’oracolo delfico 
e del responso ricevuto, ai vv. 223‑4 Sit, precor, dixisse tutum visu et 
auditu horrida; | torpor insedit per artus, frigidus sanguis coit (Mi sia 
concesso di riferire cose orribili da vedere e da ascoltare; il torpore 
invade le mie membra, il sangue si ghiaccia). Anche in questo caso 
notiamo una tensione tra parola e paura. Creonte supera il blocco 
emotivo causato da quanto ha visto e ascoltato per obbedire all’ordine 
di parlare fattogli dal sovrano (v. 222), ma dopo essersi assicurato 
che le sue parole rimarranno impunite.

Una tensione ancora più complessa in rapporto all’atto di parola 
ha luogo nella scena successiva, in seguito all’arrivo di Tiresia, 
accompagnato dalla figlia Manto. Anche a lui Edipo ordina di parlare 
(v. 292 fare). In risposta, l’indovino denuncia la propria mancanza 
di conoscenza, che lega a quella della vista, soffermandosi prima 
sulla conseguenza fondamentale di tale condizione, la lentezza e 
l’esitazione nel parlare (vv. 293‑5); ciononostante, i fati devono essere 
svelati (v. 297 fata eruantur). Non rendendo possibile l’età avanzata 
l’invasamento da parte del dio, Tiresia procederà tramite Manto 
all’interpretazione dei segnali di un sacrificio rivelatore:

Tu lucis inopem, gnata, genitorem regens
manifesta sacri signa fatidici refer.
(vv. 301‑2)

Tu, o figlia, che guidi il genitore cieco,
riferisci i segnali manifesti del sacrificio rivelatore.

Secondo G. Paduano,

18  Cf. Battistella 2018, 370. 

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

273

la cecità di Tiresia serve di pretesto a una transcodificazione per 
cui gli eventi che si svolgono sulla scena vengono filtrati dalla voce 
narrante, che ne fornisce una descrizione ampia quanto richiede 
il gusto senecano per la ritualità, il soprannaturale, il mostruoso.19

Tiresia, a ben vedere, non è soltanto cieco; è anche molto anziano, e 
giustifica in questo modo l’incapacità di accogliere dentro di sé il dio 
profetico. Questi elementi insoliti della caratterizzazione dell’indovino 
hanno sia la macroscopica conseguenza di carattere drammaturgico 
individuata da Paduano, sia un effetto più direttamente legato al 
tessuto filosofico di questo dramma, dove un atto del fari non appare 
in grado di rivelare il fatum, ma è necessario ricorrere a un altro tipo 
di comunicazione, a dei signa, al fine di rivelare quanto è già stato 
detto, e che rimane nascosto.

Anche nel corso del sacrificio la paura opera come reazione emotiva 
alla vista dello spettacolo orrendo e inusuale: questa dimensione 
della paura compare per la prima volta al v. 323 genitor, horresco 
intuens (padre, inorridisco guardando), dove Manto esprime l’orrore 
che prova alla vista del vino che si trasforma in sangue e del fumo che 
si addensa sulla testa del re, più spesso intorno agli occhi, evidenti 
prefigurazioni dell’accecamento di Edipo. L’orrore genera l’invito a 
parlare (v. 328 effare), cui Tiresia oppone ancora una volta la propria 
incapacità di farlo:

								        Quid fari queam
inter tumultus mentis attonitae vagus?
quidnam loquar? sunt dira, sed in alto mala;
solet ira certis numinum ostendi notis:
quid istud est quod esse prolatum volunt
iterumque nolunt et truces iras tegunt?
pudet deos nescioquid.
(vv. 328‑34)

Che cosa potrei dire,
smarrito tra i tumulti della mia mente stupefatta?
Di che cosa potrei parlare? Sono mali terribili, ma nascosti in 
profondità;
l’ira degli dei è solita manifestarsi con segnali chiari:
che cos’è questo male che vogliono e al tempo stesso non vogliono
che sia rivelato, nascondendo le loro atroci ire?
Gli dei si vergognano, non so di cosa.

19 Paduano 1993, 63 nota 65.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

274

﻿La perplessità dell’indovino, la sua incapacità di tradurre in parole la 
volontà degli dei derivano dal carattere ambiguo della comunicazione 
di questi ultimi, i quali, soliti manifestare la loro ira con segnali 
inequivocabili, la nascondono adesso, come se si vergognassero di 
qualcosa, che pur desiderano, al tempo stesso, venga rivelato. Il 
pudore degli dei in rapporto alla comunicazione delle atrocità da 
svelare è lo stesso manifestato da Edipo all’inizio del dramma (cf. v. 19 
eloqui fatum pudet). I signa che Tiresia sollecita successivamente 
prefigurano, ancora una volta, l’accecamento di Edipo, oltre al 
suicidio di Giocasta. Significativo in rapporto al tema della paura è 
che la descrizione del comportamento del toro in procinto di essere 
sacrificato dei vv. 337‑9 è concentrata su questa emozione, con la 
ripresa del verbo expavesco e dell’aggettivo trepidus, già utilizzati 
da Edipo in rapporto a se stesso, rispettivamente al v. 27 e al v. 207. 
Dopo aver evidenziato il terrore che il carattere infausto di quel 
sacrificio suscita, Tiresia invita la figlia a descrivere i segni, che 
torna a definire certi, offerti dalle viscere degli animali sacrificati 
(vv. 351‑2). Interrompendo bruscamente la lunga interazione tra i 
due indovini, Edipo ordina ancora una volta a Tiresia di spiegare il 
significato del sacrificio, con versi che sono rivelatori del suo stato 
emotivo e del duplice aspetto della paura che opera in lui:

Quid ista sacri signa terrifici ferant,
exprome; voces aure non timida hauriam:
solent suprema facere securos mala.
(vv. 384‑6)

Dimmi che cosa significano i segnali di questo terrificante sacrificio;
ascolterò senza paura le tue parole:
i mali estremi rendono sicuri. 

L’espressione sacri signa terrifici, da un lato, segnala la presenza 
nel personaggio di una paura radicata nell’intimo, risvegliata dai 
segnali del sacrificio. Significativa in tal senso è la quasi perfetta 
sovrapponibilità di questa espressione con quella usata da Tiresia al 
v. 302 sacri signa fatidici, con la sostituzione di terrificus a fatidicus 
che indica quanto terror e fatum siano connessi nel dramma: come gli 
sviluppi successivi dimostreranno, infatti, per arrivare al fatum sarà 
necessario immergersi sempre più profondamente nel terror, assunto 
dunque a strumento di conoscenza. D’altro lato, l’Edipo tiranno del 
dialogo invita l’indovino a parlare, sostenendo che ascolterà senza 
paura le sue parole. La rivelazione dell’identità del regicida, conclude 
a questo punto Tiresia, non arriverà attraverso un atto di divinazione. 
Si deve tentare un altro tipo di comunicazione, quella diretta con il 
re ucciso, affinché sia lui a indicare il nome dell’assassino:

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

275

					     alia temptanda est via:
ipse evocandus noctis aeternae plagis,
emissus Erebo ut caedis auctorem indicet.
(vv. 392‑4)20

Bisogna tentare un’altra strada.
Il padre stesso deve essere evocato dalle plaghe della notte eterna,
affinché, lasciato l’Erebo, riveli l’identità del suo assassino.

L’unica parola risolutiva, che può offrire chiara testimonianza della 
verità, è quella del padre, Laio, emissus Erebo.

4	 La parola infera

Nel dialogo tra Edipo e Creonte collocato all’inizio dell’atto 
successivo, compare una rimodulazione del legame tra paura, potere 
e parola. I due personaggi interagiscono in qualità di tiranno l’uno, di 
suddito l’altro. In questa sede, Edipo rivolge all’interlocutore reiterati 
inviti a rivelare l’identità dell’assassino emersa dalla necromanzia 
(v. 510 exprome; v. 518 fare); Creonte, al contrario, chiede di poter 
tacere, spinto a ciò dalla paura (vv. 511, 523). Alla parola che il re 
è in grado di imporre con il suo potere si contrappone dunque, da 
parte del suddito, il silenzio dettato dalla paura. Parola, silenzio e 
paura si collocano naturalmente in forte tensione dinamica rispetto 
alla conoscenza, altro tema fondamentale del dramma, riattivato in 
questi versi dal gioco etimologico tra nescisse e nosse al v. 514 e 
dalla ripresa della radice della conoscenza nel sostantivo ignorantia 
(v. 515). La modulazione, per così dire, tirannica del tema della 
paura incornicia l’atto, collocandosi anche alla fine di esso, laddove 
Edipo, mostrando di ritenere che Creonte e Tiresia stiano tramando 
per sottrargli il potere, definisce sulla base di questa emozione il 
rapporto tra il re e i suoi sudditi. Al centro dell’atto, tuttavia, la 
progressiva immersione nello spazio altro rappresentato dagli inferi 
attiva valori della paura alternativi rispetto a quelli predicati dal 
tiranno, e più direttamente rivelatori della sostanza stessa del tragico 
su cui il dramma è imperniato.

La via alia che Tiresia stabilisce di percorrere, una via infera, è 
finalmente quella adatta alla rivelazione della verità. Nel terzo atto 
Tiresia è molto diverso da come appare nel secondo. La debolezza 

20  Palmieri 1989 rintraccia nell’espressione alia temptanda est via una ripresa diretta 
del proemio al terzo libro delle Georgiche virgiliane (vv. 8‑9), che assume in Seneca 
valore programmatico, poiché segnala la novità della strada artistica intrapresa, di 
cui Tiresia si fa portavoce.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

276

﻿e il dubbio lasciano il posto alla sicurezza dei gesti e delle azioni, il 
vecchio privo di vista e di conoscenza diviene vates (vv. 552, 571), 
mentre intona con voce invasata le formule magiche in grado di far 
uscire le ombre dalla profondità della terra (vv. 561‑8).21 E si noti 
come alla dichiarazione di impotenza verbale fatta dall’indovino ai 
vv. 328 ss. si contrapponga nel corso della necromanzia l’orgogliosa 
consapevolezza di aver pronunciato le parole rituali e di essere stato 
per questo motivo ascoltato dagli dei (vv. 571‑2). Creonte enfatizza 
con forza il suo ruolo di spettatore di quel nuovo orrore, e descrive 
ancora nei termini della paura la propria reazione emotiva alla vista 
dello spettacolo della terra che si squarcia per lasciare uscire le 
ombre infernali (vv. 583‑6). La saeva […] cohors si apre con le ombre 
degli Sparti; poi una serie di personificazioni, prima tra tutte l’Erinni, 
seguita da Furor e Horror, dal Lutto che si strappa i capelli, dalla 
Malattia che si regge il capo afflitto, da Senectus, infine dalla Paura 
incerta (v. 594 pendens Metus) e dallo stesso avido male del popolo 
tebano, la Peste. Il terrore provocato dallo spettacolo causa un blocco 
emotivo in tutti gli spettatori, perfino in Manto (vv. 595‑6). La paura 
distingue nettamente gli spettatori di quell’orribile corteo da colui 
che lo ha convocato, descritto ai vv. 596‑7 come intrepidus parens | 
audaxque damno (padre intrepido, reso audace dalla cecità). Intrepidus 
è dunque Tiresia mentre chiama a raccolta le ombre infernali, come 
intrepidus ricorda di essere stato Edipo nel corso del primo esilio, 
in quel vagabondare che lo avrebbe fatto cadere nel destino da cui 
stava fuggendo. L’indicazione del carattere metateatrale del terzo 
atto, dataci da Boyle, ci permette di riflettere più accuratamente 
sulla funzione estetica della paura nel dramma. Nel corso della 
necromanzia sono Creonte e Manto, spettatori del rito, a provare 
paura, mentre l’autore di esso, il vates, rimane intrepidus. La reazione 
emotiva degli spettatori interni costituisce un modello, una guida 
per quella del pubblico della tragedia, che è portato a provare la 
stessa emozione dei personaggi; immune da paura è invece il vates/
drammaturgo, mentre prepara la scena infera, sulla quale verrà 
finalmente pronunciata la parola veritiera.

Il tratto della paura caratterizza anche la descrizione delle anime 
che, risalite dalla profondità della terra, si dirigono tremanti verso 
l’oscurità del bosco ombroso (vv. 608‑9). Il comportamento di alcune 
di queste ombre, tuttavia, contraddice la paura nella quale sono 
genericamente colte al momento del loro arrivo: Niobe conserva la 
tradizionale superbia, che esprime attraverso la posizione elevata 

21  Cf. Boyle 2011, lxxxiii ss. Lo studioso nota l’intensità metateatrale del terzo atto, 
che stabilisce il modello dello spettatore in Creonte e del poeta tragico nella figura di 
Tiresia, connesso nella sua qualità di vates alla Sfinge, alla Pizia, al poeta drammatico 
stesso.

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

277

del capo (vv. 613‑15); in preda al furor è una madre peggiore di lei, 
Agave (vv. 615‑16), mentre suo figlio Penteo, pur lacerato, mantiene 
il caratteristico atteggiamento torvo e minaccioso (vv. 617‑18). 
Interessante è il fatto che in mezzo a questa schiera di anime, evocate 
al fine di udire ipse, il padre e la sua parola risolutiva, all’interno 
del gruppo rappresentato dai defunti tebani, che si apre con Zeto 
e Anfione e si chiude con Penteo, Seneca focalizzi l’attenzione su 
due terribili figure materne. Come nota Boyle,22 Agave opera 
nella tragedia come il paradigma della madre empia che uccide 
inconsapevolmente il proprio figlio;23 lo stesso, aggiungo, potrebbe 
dirsi di Niobe, causa involontaria della distruzione della sua prole: il 
loro figlicidio, dunque, prefigura non solo il parricidio di Edipo, ma 
anche l’incesto di Giocasta,24 atti altrettanto inconsapevoli e rovinosi.

Infine, compare Laio. L’apparizione del padre concentra e scioglie 
al tempo stesso alcuni dei nodi tematici che abbiamo individuato 
come caratteristici della tragedia:

Tandem vocatus saepe pudibundum extulit 
caput atque ab omni dissidet turba procul
celatque semet (instat et Stygias preces
geminat sacerdos, donec in apertum efferat
vultus opertos) Laius – fari horreo:
stetit per artus sanguine effuso horridus,
paedore foedo squalidam obtentus comam,
et ore rabido fatur […].
(vv. 619‑26)

Finalmente, a lungo invocato, solleva il capo carico di vergogna,
si isola dalla folla e si nasconde (lo incalza e raddoppia le preghiere 
infernali
il sacerdote, perché porti allo scoperto il volto) Laio – provo orrore 
a dirlo:
rimase in piedi, con il corpo tutto insanguinato,
la chioma coperta da una squallida sozzura,
e parlò con voce invasata.

Come abbiamo più volte sottolineato, la tragedia è attraversata dalla 
tensione a mettere in parole il fatum, quanto è già stato detto. Il 

22 Boyle 2011, 217.
23  Cf. vv. 442‑4 iam post laceros Pentheos artus | thyades oestro membra remissae | 
velut ignotum videre nefas (dopo aver lacerato le membra di Penteo, le tiadi, liberate 
dal furore, guardarono al loro delitto come se non lo riconoscessero). 
24  Si noti come l’azione delle anime che balzano fuori dalla voragine spalancata 
dal rito del vates sia identica a quella con cui Giocasta si precipita in scena all’inizio 
dell’ultimo atto (cf. vv. 586 e 1004 saeva prosiluit).



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

278

﻿protagonista, in veste di tiranno, a partire dalla prima interazione 
con Creonte all’inizio del secondo atto, rivolge agli interlocutori 
reiterati inviti a parlare, a esprimere in parole quanto hanno visto 
e udito. Il desiderio di Edipo di conoscere attraverso l’atto di parola 
dell’interlocutore di turno si scontra sia con la paura di Creonte, 
sia con la straordinaria incapacità profetica di Tiresia, conseguenza 
della quale è il ricorso a un sacrificio che si riveli fatidico attraverso 
le modalità comunicative che gli sono proprie, ovvero per mezzo di 
signa. Anche questa forma di comunicazione con il divino, tuttavia, 
si rivela inefficace, poiché la volontà degli dei è resa ambigua dal 
pudore che provano in rapporto alla rivelazione da fare (cf. v. 334 
pudet deos nescioquid), un pudore analogo a quello manifestato da 
Edipo nel monologo iniziale (cf. v. 19 eloqui fatum pudet). La via alia 
indicata infine da Tiresia va ancora più in profondità e stabilisce una 
comunicazione diretta con il fantasma del re assassinato, evocato dagli 
inferi. In questa forma di comunicazione il fatum si rivela finalmente 
in maniera inequivocabile, coincidendo con la parola paterna. Il padre, 
cui la nuova direzione drammaturgica impressa da Seneca al mito 
conferisce la funzione di rivelare la verità, solleva dagli inferi la testa 
carica di vergogna (cf. vv. 619‑20), un atto contrario a questa emozione, 
che ne anticipa il superamento in favore della parola. Scatta inoltre 
a questo punto una duplice sovrapposizione, da una parte, quella tra 
Laio e Tiresia, i quali si esprimono entrambi rabido ore (cf. vv. 561‑2 
e 626); dall’altra, quella tra Laio e la Pizia. Si noti, infatti, come sia la 
sacerdotessa di Apollo, sia il padre associno ai delitti famigliari uno 
stato emotivo gioioso: di gaudia parla la Pizia in rapporto all’uccisione 
di Laio al v. 236, mentre Laio ai vv. 626‑7 definisce la stirpe di Cadmo 
laeta del sangue dei congiunti; in entrambi i discorsi, inoltre, compare 
il tema del turpe ritorno alle origini materne, che l’incesto compiuto 
da Edipo rappresenta (cf. vv. 238 e 638‑9). La parola del padre è 
risolutiva come sicura è la sua postura: si noti come l’atto di stare, 
che Giocasta suggerisce quale il più opportuno per un re, soprattutto 
in circostanze avverse, rivolgendosi a Edipo, il quale, probabilmente, 
è ancora prostrato presso l’altare, o si è appena alzato (cf. v. 85), sia 
centrale nella descrizione di Laio dei vv. 624‑6.

Dopo un’accusa diretta all’attuale sovrano, che non lascia dubbi 
sulla sua colpevolezza (vv. 642‑6), il fantasma di Laio si rivolge ai 
cittadini di Tebe, invitandoli a scacciare il re. La rappresentazione 
dell’esilio contiene molti tratti relativi al passo e all’andatura del 
futuro esule, che prefigurano il modo in cui Edipo stesso si inviterà a 
uscire di scena al termine del dramma (cf. vv. 1047‑51). In particolare, 
la tensione ossimorica tra rapidità e incertezza del movimento, che 
notiamo soprattutto al v. 1050 ingredere praeceps, lubricos ponens 
gradus, sembra avere origine nella descrizione che il padre fa di un 
Edipo desideroso di abbandonare la patria rapidis gressibus, al quale 
tuttavia egli metterà pesanti ostacoli ai piedi (vv. 654‑6).

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

279

L’immediata reazione di Edipo alle parole di Laio è emotiva, e 
basata sulla paura:

Et ossa et artus gelidus invasit tremor:
quidquid timebam facere fecisse arguor.
(vv. 659‑60)

Un gelido tremore ha invaso le mie ossa e le mie membra:
ciò che avevo paura di fare sono accusato di averlo fatto.

In rapporto all’emozione dominante del dramma, i versi sopra riportati 
segnano un netto rovesciamento della prospettiva temporale, ben 
evidenziato a livello stilistico dallo stridente accostamento facere 
fecisse. Edipo realizza che lo si sta accusando di aver compiuto 
in passato i delitti che temeva di compiere in futuro e che la sua 
paura, dunque, da un punto di vista temporale era mal diretta, 
poiché si rivolgeva a sventure che egli percepiva come imminenti, 
in preparazione da parte del destino, come emerge, ad esempio, 
dal v. 28 Iam iam aliquid in nos fata moliri parant (Ormai il destino 
prepara qualcosa contro di me) e dal v. 206 fata quo vergant timens. 
La battuta dei vv. 659‑67 fa da contraltare a quella dei vv. 25‑7: nel 
prologo la paura, percepita come irrazionale, opera a contrasto di ciò 
che è ritenuto ragionevole, al punto da annullare la fiducia in sé del 
personaggio; al centro del dramma, al contrario, l’epifania conoscitiva, 
di cui il gelidus tremor rappresenta il versante somatico, viene negata 
da Edipo attraverso una serie di argomenti razionaleggianti e di 
prove per lui oggettive della propria innocenza. La conclusione del 
ragionamento è la formulazione dell’ipotesi che Tiresia e Creonte 
stiano complottando per sottrargli il regno (vv. 668‑70).

5	 Recupero della memoria ed emersione del timor

Che nel dramma sia avvenuta una svolta fondamentale a livello 
emotivo appare evidente all’inizio dell’atto successivo, quando la 
paura si riaffaccia nella mente di Edipo:

Curas revolvit animus et repetit metus.
obisse nostro Laium scelere autumant
superi inferique, sed animus contra innocens
sibique melius quam deis notus negat.
redit memoria tenue per vestigium,
cecidisse nostri stipitis pulsu obvium
datumque Diti, cum prior iuvenem senex
curru superbus pelleret, Thebis procul
Phocaea trifidas regio qua scindit vias.
(vv. 764‑75)



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

280

﻿ Il mio animo riavvolge le angosce e ripete le sue paure.
Gli dei superi e inferi mi accusano della morte di Laio,
ma il mio animo innocente e noto a se stesso meglio che agli dei 
lo nega.
Ritorna il ricordo lungo una traccia sottile:
per il colpo del mio bastone cadde un uomo che mi si era fatto 
incontro
e fu consegnato a Dite; lui per primo, un vecchio superbo sul suo 
carro,
mi aveva colpito, lontano da Tebe,
dove la regione della Focide si divide in tre sentieri.

L’improvviso e inaspettato cortocircuito tra passato e futuro ha 
prodotto due conseguenze sul cammino interiore di Edipo: la prima 
è la ripresa e il continuo riavvolgimento nell’animo della paura; la 
seconda è il ritorno all’indietro, lungo le deboli tracce della memoria, 
alla ricerca di un ricordo lontano, ma decisivo. Entrambi questi 
movimenti sono segnalati dalla ripetizione del prefisso re‑ in revolvit, 
repetit, redit.25 L’inversione temporale cui la paura è soggetta al 
termine del terzo atto anticipa il recupero della memoria con cui 
si apre il quarto: si noti come il cammino personale qui intrapreso 
da Edipo si contrapponga al modo in cui il personaggio sollecita 
il ricordo altrui ai vv. 274‑5 Sed quo nefandum facinus admissum 
loco est, | memorate (Ma ditemi dove è stato commesso l’orrendo 
delitto). Il cammino all’indietro sembra essere quello più adatto in 
direzione della conoscenza, in una tragedia in cui il fatum si esplica 
nella sua dimensione etimologica. Lungo la nuova direzione assunta 
dal percorso di appropriazione della verità, la paura non è più solo 
un sintomo, ma si configura anche come un mezzo di conoscenza. 
Un altro grande protagonista del teatro senecano, inconsapevole del 
fatto che il proprio orrendo destino si è già compiuto, presagisce 
la sventura: nel quinto atto della tragedia che porta il suo nome 
Tieste, che ha già divorato inconsapevolmente le carni dei figli, canta 
nella monodia l’inspiegabile disagio che prova, e dà voce al presagio 
di un male futuro, in Thy. 957‑8 Mittit luctus signa futuri | mens 
ante sui praesaga mali (Manda i segni di un lutto futuro la mente, 
che presagisce il proprio male). A. Traina, individuando la trama 
virgiliana di cui è intessuta l’espressione mens […] praesaga mali, 
nota che i segnali che in Virgilio sono esterni diventano interiori 

25  Il prefisso re‑ torna nel corso dell’atto, in analoghi contesti di rievocazione del 
ricordo (v. 821 revocat; v. 840 refers), e puntella la battuta finale di Edipo (v. 870 retro 
reversas; v. 878 redde). Edipo intraprende da questo momento il ritorno alle sue origini 
(cf. Boyle 2011, 289).

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

281

in Seneca;26 il rafforzamento tautologico ante […] praesaga, che lo 
studioso evidenzia, ha la funzione di indicare la prospettiva del 
presagio del personaggio, il quale avverte prima (ante, prae‑) un male 
che sente incombere dal futuro. Il presagio di Edipo, invece, a questo 
punto dell’azione drammatica si rivolge paradossalmente all’indietro, 
e implica il recupero di un male passato attraverso paure antiche e 
vecchi ricordi. Credo si possa a buon diritto applicare anche al caso 
dell’Oedipus la conclusione cui arriva Traina:

Seneca è un filosofo stoico: seguace, dunque, di una dottrina che 
divinizza la ‘ragione’ nell’impersonalità del logos. Ma è segno della 
sua modernità aver sondato le profondità della psiche sino alle 
soglie dell’inconscio. Da poeta, non da filosofo.27

Nel quarto atto il percorso di conoscenza di Edipo, avviato da un 
moto interiore,28 assume una forma dialogica e avviene attraverso 
una serie di interazioni successive, prima con Giocasta, poi con il 
vecchio corinzio, di nuovo con Giocasta, infine con Forba. Al primo 
scambio dialogico con Giocasta appartiene il potente teneo nocentem 
del v. 782, conclusione che segna un momento importante, e tuttavia 
momentaneo, del processo di conoscenza. Quando un vecchio 
messaggero arriva da Corinto per annunciargli la morte di Polibo, 
avvenuta naturalmente a causa della vecchiaia, Edipo dapprima 
solleva le mani al cielo nella supplica, realizzando la quale, quasi a 
voler contrapporre questo gesto a quello eseguito in preda al terrore 
e al senso di colpa ai vv. 71 ss., denuncia la propria innocenza e 
purezza; conclude tuttavia la battuta con un verso concentrato 
sulla paura dell’oracolo. Tutta la vicenda dell’Oedipus si concentra 
sulle dinamiche psichiche ed emotive di Edipo, il quale, come molti 
protagonisti del teatro senecano, è occupato in un continuo esercizio 
introspettivo. La paura assume a questo punto del dramma un nuovo 
aspetto, ovvero diventa pubblica,29 viene condivisa per la prima volta 
con altri personaggi presenti sulla scena:

Genitor sine ulla caede defunctus iacet:
testor, licet iam tollere ad caelum pie
puras nec ulla scelera metuentes manus.
Sed pars magis metuenda fatorum manet.
(vv. 789‑92)

26  Traina 2003, 202.
27 Traina 2003, 204.
28  Cf. Aygon 2013, 147 ss.
29  Cf. Boyle 2011, 295.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

282

﻿ Mio padre giace morto senza essere stato ucciso:
attesto di poter sollevare al cielo le mani pure,
che non devono temere alcun delitto.
Ma rimane la parte più temibile del mio destino.

Nello scambio successivo, breve ma estremamente denso, si concentrano 
alcuni dei nodi tragici fondamentali del dramma, di natura a un tempo 
psicologica ed emotiva, la cui espressione verte interamente sul lessico 
della paura. L’accenno alla pars magis metuenda fatorum, che si deve 
ancora realizzare, avvia il processo che porterà rapidamente alla 
rivelazione della verità. In questo processo, l’esplicitazione della paura 
da parte di Edipo e la condivisione di essa all’interno del dialogo hanno 
un ruolo determinante. Al messaggero, che ha colto nelle parole del 
sovrano l’urgenza del tema del metus e cerca di rassicurarlo (v. 793), 
Edipo risponde dichiarando la propria paura più grande, quella nei 
confronti della madre (v. 794). Questa paura, ben nota al pubblico, non 
lo è ancora all’interlocutore presente sulla scena, il quale invita quindi 
il re a esplicitare la natura del suo timore. Il v. 798 Effare mersus quis 
premat mentem timor (Dimmi quale timore sommerso opprima la tua 
mente) rappresenta, dal nostro punto di vista, un momento di svolta 
nella dinamica di comunicazione del male che articola la tragedia. In 
esso, innanzitutto, per la prima volta l’invito a parlare viene rivolto a 
Edipo da un altro personaggio: dopo i diversi tentativi di comunicazione 
con il divino, attraverso il fondamentale apporto della parola paterna, 
appare infine decisivo per la rivelazione della verità un atto del fari 
da parte del protagonista della tragedia. Questa parola deve portare 
finalmente a galla la paura del personaggio, che il vecchio corinzio 
definisce mersus […] timor, un timore sommerso che opprime la 
mente. L’esplicitazione della paura dell’incesto attraverso la parola del 
protagonista (v. 800) dà avvio al processo che porterà rapidamente 
all’emersione della verità, lungo un cammino a ritroso di recupero della 
memoria.30 È significativo il fatto che Edipo, dopo aver dato voce nel 
dialogo alla propria paura più grande, proceda alla scoperta della verità 
dichiarandosi esente da questa passione, nella convinzione che non sia 
possibile temere mali più grandi (v. 828). L’emersione della paura porta 
quindi anche alla progressiva liberazione da questa emozione. La svolta 
emotiva segnalata ai vv. 659‑60, dunque, ne comporta una parallela a 
livello delle dinamiche di comunicazione della verità.

Il discorso del messaggero, che occupa il quinto atto (vv. 915‑79), 
inizia con la descrizione del comportamento di Edipo immediatamente 

30  Memoria è una delle parole tematiche del quarto atto dell’Oedipus, nel quale la 
scoperta della verità, avviata dal riaffacciarsi del ricordo di un lontano assassinio nella 
mente del protagonista (v. 768), ha luogo per il tramite della memoria, prima del vecchio 
corinzio (vv. 817‑18, 820‑1), poi del pastore Forba (v. 847). Sull’idea e sulle immagini 
della memoria in Seneca cf. Armisen-Marchetti 2005.

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

283

successivo alla scoperta della verità. I versi iniziali di questa lunga 
battuta sono dal nostro punto di vista estremamente significativi. 
Vale dunque la pena riportarli per intero:

Praedicta postquam fata et infandum genus
deprendit ac se scelere convictum Oedipus
damnavit ipse, regiam infestus petens
invisa propero tecta penetravit gradu,
qualis per arva Libycus insanit leo,
fulvam minaci fronte concutiens iubam;
vultus furore torvus atque oculi truces,
gemitus et altum murmur, et gelidus volat
sudor per artus, spumat et volvit minas
ac mersus alte magnus exundat dolor.
(vv. 915‑24)

Dopo che ebbe appreso il destino che era stato predetto e la stirpe 
indicibile,
Edipo si riconobbe colpevole e si condannò da sé.
Con ostilità si diresse verso la reggia,
entrò con rapido passo dentro quel tetto odioso,
come un leone libico infuria per i campi,
scuotendo la fulva criniera con fronte minacciosa;
il volto reso torvo dal furore, gli occhi truci,
geme e ansima dal profondo, gelido gli scorre il sudore
lungo il corpo, ha la schiuma alla bocca e avvolge minacce:
profondamente sommerso, esonda il grande dolore.

Il triplice gioco etimologico su cui è articolato il v. 915 conferma la 
centralità del tema del fatum nella riscrittura senecana del mito di 
Edipo: l’attributo praedicta ribadisce, quasi tautologicamente, ed 
esplicita il senso etimologico con cui il termine fata viene utilizzato 
nel corso del dramma, mentre l’espressione infandum genus mette 
in forte tensione dialettica il destino, ciò che è già stato detto, e 
la stirpe indicibile che ne è conseguita. L’emersione del timore 
(cf. v. 798) e la rivelazione della verità producono in Edipo un notevole 
sviluppo emotivo in direzione del furor, decisamente segnalato a 
livello fenomenologico. L’emozione che domina Edipo, almeno fino 
all’esplicitazione dialogica che ha luogo al v. 800, è la paura. Questa 
passione rimane confinata quasi esclusivamente nell’interiorità del 
personaggio, il quale, avviluppato negli affanni e nel senso di colpa, 
nei primi atti del dramma è caratterizzato da un numero molto 
limitato di tratti comportamentali: gli unici gesti in cui si produce 
sono quelli della supplica, e solo in due occasioni egli descrive 
i sintomi provocati in lui dalla paura (cf. vv. 206‑9, 659‑60). Nel 
discorso del messaggero, al contrario, Edipo manifesta una ricca serie 



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

284

﻿di comportamenti sintomatici e di gesti tipici della follia: finalmente 
emerso dalle profondità dell’anima, il dolor esonda, lasciando segni 
di sé sul volto e nel corpo.31 Nell’Oedipus il lessico specifico del furor 
è comparso molto di rado, in particolare solo nella descrizione del 
riversarsi degli Inferi sulla terra del terzo atto, in rapporto a Cerbero 
ira furens (vv. 580‑1) e ad Agave (v. 616), e nella personificazione 
del v. 591; quella verso il furor e le sue manifestazioni esteriori, 
dunque, rappresenta una notevole svolta in rapporto al personaggio 
di Edipo, tesa a evidenziare la trasformazione in furia che prelude 
all’accecamento.32 Anche in questo stato emotivo, il turbamento 
convive con la ragione, nella forma di una decisa autocondanna, 
pur nella consapevolezza della propria innocenza, espressa al v. 934 
mors innocentem sola Fortunae eripit (solo la morte può strappare 
un innocente alla Fortuna). Le manifestazioni esteriori del dolore 
si fanno più intense ed evidenti nella descrizione dei momenti che 
precedono l’accecamento (vv. 957‑64), dove il furor viene connotato 
esplicitamente come ira (v. 957 ira furit).33

Al termine della tragedia, infine, viene recuperato un fondamentale 
filo tematico di essa, che si è dipanato lungo l’intero svolgimento 

31  La drammaturgia senecana si basa su una stretta interazione tra parola e gesto e 
affida alla fenomenologia delle passioni importanti snodi tragici: la fisionomia, dunque, 
è uno strumento fondamentale per l’interpretazione del dramma. La semiosi della paura 
è efficacemente rappresentata in Tro. 615‑18: cf. Petrone 2021. Alla paura nelle Troades 
è dedicato anche il saggio di Currie 2023, la quale, nell’ottica di una possibile terapia 
tragica delle passioni, mette a confronto le strategie complementari con cui Ecuba e 
Andromaca affrontano questa emozione; interessante è la breve nota che Currie (2023, 
17 nota 8) dedica all’Oedipus, tragedia nella quale individua la presenza di una terapia 
della conoscenza volta all’indebolimento della paura. Sulla terapia delle emozioni nei 
trattati filosofici si veda Gill 2013. Una declinazione originale della paura compare in 
Herc. f. 1022‑3, dove il timor causa la morte ante vulnus del figlio più piccolo di Ercole: 
cf. Degiovanni 2018. L’aspetto materiale, corporeo e visivo ha un ruolo fondamentale 
anche nella concettualizzazione delle emozioni, per mezzo di meccanismi quali la 
metafora e la metonimia, come emerge dall’ampia analisi di Kövecses 2010; per il mondo 
classico si vedano, in particolare, gli studi di D. Cairns (2013; 2016; 2017a; 2017b).
32  A tal proposito, si noti come l’aggettivo torvus, che caratterizza il vultus di Edipo 
al v. 921, sia attributo dell’Erinni al v. 590.
33  Come la tragedia non appare dominata, almeno dal punto di vista lessicale, 
dal furor, così sporadico è in essa il lessico dell’ira, in pochissimi casi utilizzato in 
riferimento a Edipo: oltre al v. 957, con ripresa al v. 960 iratus, al v. 519 regis irati, per 
bocca di Edipo stesso. In preda all’ira sono il leone del v. 150 (e si noti come il leone, il 
cui ruggito viene meno a causa della peste, faccia da tramite tra la Sfinge, paragonata 
a questo animale al v. 97, ed Edipo, che come un leone infuria nella similitudine dei 
vv. 919‑20) e Giunone, nelle vesti di matrigna di Dioniso (v. 418). Prima di divenire il 
motore emotivo dell’accecamento del protagonista, l’ira è attribuita agli dei nella scena 
dell’extispicium (vv. 331‑3) e nella dialettica tra l’accusa di Laio contro Edipo formulata 
ai vv. 630‑1 patria, non ira deum, | sed scelere raperis (patria, tu vai in rovina non a 
causa dell’ira degli dei, ma per un delitto) e la tesi deresponsabilizzante del terzo coro 
dei vv. 709‑12 Non tu tantis causa periclis, | non haec Labdacidas petunt | fata, sed 
veteres deum | irae secuntur (non sei tu la causa di tanti pericoli, non questo pretende 
il destino dei Labdacidi, ma antiche ire degli dei ti perseguitano).

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

285

dell’azione. Come abbiamo visto, nel dramma la comunicazione, sia di 
natura verbale, o analogica, viene sottoposta a una forte tensione, in 
ragione dell’indicibilità dell’oggetto. Lo sviluppo drammatico implica 
anche un percorso di messa in parole dell’indicibile, reso complesso e 
problematico dalla paura e dal pudor. Nel sesto atto, dall’espressione 
dell’indicibile, realizzata per mezzo di differenti forme e livelli di 
comunicazione, si giunge alla rappresentazione di un’interazione 
impossibile, quella tra i due incestuosi. Il fatum di Edipo e Giocasta, 
tuttavia, una volta detto, non lascia più spazio ad alcun tipo di 
comunicazione. All’invito di Giocasta a parlare, l’ultimo della tragedia 
(v. 1011 loquere), Edipo oppone infatti un netto rifiuto, dapprima 
gestuale, come si ricava dalla battuta della donna (vv. 1011‑12), poi 
verbale (v. 1020). L’ultimo passaggio che appare fondamentale per 
l’interpretazione del dramma è legato, ancora una volta, alla paura. 
Dopo aver assistito al suicidio di Giocasta, Edipo dichiara di essere 
due volte parricida e colpevole più di quanto avesse temuto (v. 1044 
bis parricida plusque quam timui nocens). Il riconoscimento di aver 
superato in empietà il fato (v. 1046 fata superavi impia) è parallelo 
a quello del carattere inadeguato della paura rispetto a quanto 
era stato predetto. La paura, relegata nel passato, viene alla fine 
superata, lasciando solo una debole traccia di sé nel passo tremante 
con cui il protagonista della tragedia esce di scena.

Bibliografia 

Agri, D. (2022). Reading Fear in Flavian Epic: Emotion, Power, and Stoicism. Oxford: Oxford 
University Press. https://doi.org/10.1093/oso/9780192859303.001.0001. 

Armisen-Marchetti, M. (2005). «Vas fragile memoria. L’idée de mémoire chez 
Sénèque». Ezquerra, A.A.; Gonzales, J.F. (eds), Actas del XI Congreso Español de 
Estudios Clásicos. Madrid: Sociedad Española de Estudios Clásicos, 277‑86.

Aygon, J.-P. (2013). «Redit memoria… (v. 768). L’intériorisation du conflit tragique dans 
Oedipus de Sénèque». Vita Latina, 187‑8, 146‑63. https://doi.org/10.3406/
vita.2013.1759.

Barberis, G. (1994). «Curas revolvit animus et repetit metus. Osservazioni sulla paura 
dell’Edipo senecano». Paideia, 49, 3‑10.

Battistella, C. (2018). «Pavet animus, horret. La paura nella Medea di Seneca». De 
Poli, M. (a cura di), Il teatro delle emozioni. La paura. Padova: Padova University 
Press, 357‑80.

Boyle, A.J. (2011). Seneca. “Oedipus”. Oxford: Oxford University Press. https://doi.
org/10.1093/actrade/9780199547715.book.1.

Calabrese, E. (2021). «Elementi di comunicazione non verbale nelle Phoenissae di 
Seneca (vv. 1‑362)». DeM, 12, 197‑229.

Cairns, D. (2013). «A Short History of Shudders». Chaniotis, A.; Ducrey, P. (eds), 
Unveiling Emotions. Vol. 2, Emotions in Greece and Rome: Texts, Images, Material 
Culture. Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 85‑107.

Cairns, D. (2016). «Clothed in Shamelessness, Shrouded in Grief: The Role of ‘Garment’ 
Metaphors in Ancient Greek Concepts of Emotion». Fanfani, G.; Harlow, M.; 

https://doi.org/10.1093/oso/9780192859303.001.0001
https://doi.org/10.3406/vita.2013.1759
https://doi.org/10.3406/vita.2013.1759
https://doi.org/10.1093/actrade/9780199547715.book.1
https://doi.org/10.1093/actrade/9780199547715.book.1


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

286

﻿ Nosch, M.-L. (eds), Spinning Fates and the Song of the Loom: The Use of Textiles, 
Clothing and Cloth Production as Metaphor, Symbol and Narrative. Oxford: Oxford 
University Press, 25‑41.

Cairns, D. (2017a). «Horror, Pity, and the Visual in Ancient Greek Aesthetics». Cairns, D.; 
Nelis, D. (eds), Emotions in the Classical World: Methods, Approaches, and Directions. 
Stuttgart: Franz Steiner Verlag, 53‑77.

Cairns, D. (2017b). «Mind, Metaphor, and Emotion in Euripides (Hippolytus) and Seneca 
(Phaedra)». Maia, 69(2), 247‑67.

Cairns, D. (ed.) (2019). A Cultural History of the Emotions in Antiquity. London: 
Bloomsbury Academic. https://doi.org/10.5040/9781474207027.

Cairns, D.; Allan, W. (eds) (2013). Tragedy and Archaic Greek Thought. Swansea: 
Classical Press of Wales. https://doi.org/10.2307/j.ctvvnb06.

Cairns, D.; Nelis, D. (eds) (2017). Emotions in the Classical World: Methods, 
Approaches, and Directions. Stuttgart: Franz Steiner Verlag. https://doi.
org/10.25162/9783515116299.

Caston, R.R. (2015). «Pacuvius hoc melius quam Sophocles: Cicero’s Use of Drama in 
the Treatment of the Emotions». Cairns, D.; Fulkerson, L. (eds), Emotions between 
Greece and Rome. London: Institute of Classical Studies, University of London, 
129‑48.

Caviglia, F. (1996). «I cori dell’Oedipus di Seneca e l’interpretazione della tragedia». 
Castagna, L. (a cura di), Nove studi sui cori tragici di Seneca. Milano: Vita e Pensiero, 
87‑103.

Currie, M. (2023). «Facing Fear in Troades: Hecuba’s and Andromache’s Competing 
Strategies». AClass, 66, 15‑38. https://doi.org/10.1353/acl.2023.a914044.

Degiovanni, L. (2018). «Lo sguardo che uccide. Morire di paura nella tragedia romana». 
De Poli, M. (a cura di), Il teatro delle emozioni. La paura. Padova: Padova University 
Press, 117‑28.

Gill, C. (2013). «Philosophical Therapy as Preventive Psychological Medicine». 
Harris, W.V. (ed.), Mental Disorders in the Classical World. Leiden: Brill, 339‑60. 
https://doi.org/10.1163/9789004249875_017.

Graver, M. (2007). Stoicism and Emotion. Chicago: The University of Chicago Press. 
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226305202.001.0001.

Graver, M. (2017). «Pre-Emotions and Reader Emotions in Seneca De ira and Epistulae 
morales». Maia, 69(2), 281‑96.

Henry, D.; Walker, B. (1983). «The Oedipus of Seneca: An Imperial Tragedy». Boyle, A.J. 
(ed.), Seneca Tragicus: Ramus Essays on Senecan Drama. Melbourne: Aureal 
Publications, 128‑39.

Konstan, D. (2015). «Senecan Emotions». Bartsch, S.; Schiesaro, A. (eds), The 
Cambridge Companion to Seneca. Cambridge: Cambridge University Press, 174‑84. 
https://doi.org/10.1017/cco9781139542746.016.

Konstan, D. (2017). «Reason vs. Emotion in Seneca». Cairns, D.; Nelis, D. (eds), Emotions 
in the Classical World: Methods, Approaches, and Directions. Stuttgart: Franz Steiner 
Verlag, 231‑43.

Konstan, D. (2019). «Drama». Cairns, D. (ed.), A Cultural History of the Emotions in 
Antiquity. London: Bloomsbury Academic, 63‑81.

Kövecses, Z. (2010). Metaphor and Emotion: Language, Culture, and Body in Human 
Feeling. Cambridge: Cambridge University Press. 

Paduano, G. (1993). Seneca. “Edipo”. Milano: Rizzoli. Biblioteca Universale Rizzoli 
(BUR). 

Palmieri, N. (1989). «Alia temptanda est via. Allusività e innovazione drammatica 
nell’Edipo di Seneca». MD, 23, 175‑89.

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

https://doi.org/10.5040/9781474207027
https://doi.org/10.2307/j.ctvvnb06
https://doi.org/10.25162/9783515116299
https://doi.org/10.25162/9783515116299
https://doi.org/10.1353/acl.2023.a914044
https://doi.org/10.1163/9789004249875_017
https://doi.org/10.7208/chicago/9780226305202.001.0001
https://doi.org/10.1017/cco9781139542746.016


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 261-288

Evita Calabrese
Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca

287

Petrone, G. (1997). Seneca. “Le Fenicie”. Milano: Rizzoli. Biblioteca Universale Rizzoli 
(BUR).

Petrone, G. (2021). «Scrutare matrem… (Sen. Tro. 615 ss.). La paura di Andromaca 
tra inserto pantomimico e drammaturgia della passione». Centro Studi “La 
permanenza del Classico” (a cura di), Lucrezio, Seneca e noi. Studi per Ivano Dionigi. 
Bologna: Pàtron, 423‑30.

Sihvola, J.; Engberg-Pedersen, T. (1998). The Emotions in Hellenistic Philosophy. 
Dordrecht: Kluwer. https://doi.org/10.1007/978‑94‑015‑9082‑2.

Sorabji, R. (2000). Emotion and Peace of Mind: From Stoic Agitation to Christian 
Temptation. Oxford: Oxford University Press. https://doi.org/10.1093/acp
rof:oso/9780199256600.001.0001.

Staley, G.A. (2010). Seneca and the Idea of Tragedy. Oxford: Oxford University Press. 
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195387438.001.0001.

Traina, A. (2003). «La voce dell’inconscio (Sen. Thy. 920‑969)». Traina, A., La ‘lyra’ e la 
‘libra’. Tra poeti e filologi. Bologna: Pàtron, 191‑206.

Zwierlein, O. (1986). L. Annaei Senecae Tragoediae. Oxford: Oxford Classical Texts. 
https://doi.org/10.1093/actrade/9780198146575.book.1.

https://doi.org/10.1007/9789401590822
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199256600.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780199256600.001.0001
https://doi.org/10.1093/acprof:oso/9780195387438.001.0001
https://doi.org/10.1093/actrade/9780198146575.book.1




289

Peer review
Submitted	 2025-02-12
Accepted	 2025-06-04
Published	 2025-12-17

Open access
© 2025 Magnaldi | cb 4.0

Citation  Magnaldi, G. (2025). “Note al testo del De beneficiis di Seneca”. Lexis, 
43 (n.s.), 2, 289-302.

e-ISSN  2724-1564

Lexis
Num. 43 (n.s.) – Dicembre 2025 – Fasc. 2

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/006

 Note al testo del De beneficiis 
di Seneca
 Giuseppina Magnaldi
Università degli Studi di Torino, Italia

﻿
Abstract  The paper detects some ancient corrections and variants in Seneca’s De 
beneficiis which caused serious corruptions. Therefore, a series of emendations is 
proposed (Sen. ben. 2.4.2, 2.33.3, 4.13.1, 6.35.5) or defended (Sen. ben. 1.9.5, 3.3.2, 7.13.1).

Keywords  Seneca. De beneficiis. Ancient corrections and variants. Textual criticism.

Sommario  1 Premessa. – 2 Un’anticipazione corretta in linea. – 3 Un supplemento con 
parola segnale. – 4 Una falsa lectio seguita dalla emendata. – 5 Tre varianti. – 6 Appendice.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/006&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 289-302

290

﻿1	 Premessa 

Tra i più persuasivi interventi testuali sul De beneficiis di Seneca, 
trasmesso dal codice Nazariano (Vat. Pal. Lat. 1547, sec. IXin = N), 
spicca un buon numero di espunzioni. Nella sua recente edizione 
oxoniense (2022) R.A. Kaster ne esegue alcune in prima persona e 
ne eredita altre dai predecessori, rinviando per la trattazione delle 
più significative ai suoi Studies on the Text of Seneca’s “De beneficiis” 
(Oxford, 2021). Qui non soltanto le giustifica sulla base del senso, della 
lingua e dello stile, ma si interroga anche costantemente sulla genesi 
delle lezioni espunte. Le argomentazioni più convincenti riguardano 
le anticipazioni, che il folto elenco dell’«Appendix 2» (198‑9) presenta 
come una vera e propria tendenza erronea del copista di N (o di un suo 
antenato). Proporrò in questa sede di aggiungere all’elenco un’altra 
antica anticipazione, che fu emendata in linea integrando le parole 
in un primo momento omesse e duplicando quella erroneamente 
anticipata (ben. 6.6.5).

Un esempio un po’ diverso di omissione/integrazione si può 
sospettare, come si vedrà, in ben. 2.33.3, dove una ripetizione è con 
ogni probabilità una parola segnale intenzionalmente duplicata per 
indicare il luogo di inserimento di un supplemento marginale. Ho 
trattato casi dello stesso genere in G. Magnaldi, «Antiche trasposizioni 
nel De beneficiis di Seneca», Lexis, n.s. 42(2), 2024, 483‑96. L’usus 
correttivo della parola segnale, o Stichwort, era già stato illustrato 
più di un secolo fa dal grecista A. Brinkmann («Ein Schreibgebrauch 
und seine Bedeutung für die Textkritik», RhM, 57, 1902, 481‑97); 
su questo importante articolo, sfuggito a gran parte degli studiosi, 
richiama ora l’attenzione M.D. Reeve («Brinkmannship», S&T, 22, 
2024, 1‑5).

Oltre alle ripetizioni determinate da una parola segnale o da 
un’anticipazione, N ne contiene altre che Kaster per lo più considera 
«probably generated by the scribe’s wandering eye». Alcune fra loro, 
però, hanno l’aspetto di duplices lectiones ereditate dall’antigrafo, 
come argomenterò per ben. 2.4.2 (qui una falsa lectio è subito seguita 
dalla rispettiva emendata) e per ben. 1.9.4‑5, 3.3.2, 7.13.1 (in ciascuno 
di questi luoghi una recta lectio è preceduta o seguita a qualche 
distanza dalla rispettiva uaria). In appendice, infine, discuterò una 
corruttela verisimilmente prodotta dallo scambio fra due parole 
simili (ben. 4.13.1).

L’apparato che accompagna ognuna delle sette proposte (quattro 
nuove, tre già avanzate in passato ma non accolte da Kaster) si fonda 
su quello oxoniense. Da esso desumo le sigle dei manoscritti e degli 
emendamenti eseguiti in N sulle lezioni di prima mano, sebbene la 
formula adottata per questi ultimi (Nac = N ante correctionem e 
Npc = N post correctionem), spesso priva di ulteriori specificazioni, 
non consenta di distinguere fra gli interventi dello stesso copista 

Giuseppina Magnaldi
Note al testo del De beneficiis di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 289-302

Giuseppina Magnaldi
Note al testo del De beneficiis di Seneca

291

e quelli di un secondo meno autorevole correttore. Si vedano in 
proposito le puntuali osservazioni di G. Mazzoli («In margine alla 
recente edizione oxoniense del de beneficiis di Seneca», Athenaeum, 
112, 2024, 523‑37, 527‑8. Nei passi che esaminerò, nessun intervento 
sulla lezione di N è di prima mano, come ho verificato sulla 
riproduzione digitale del codice.

Il materiale raccolto nell’apparato e nel commento (circoscritti 
al problema in esame) è ricavato dagli Studies di Kaster e dalle 
fonti seguenti: testo, note e apparati delle principali edizioni 
dal Cinquecento al Novecento (D. Erasmus, Basileae, 15292; 
M.A. Muretus, Romae, 1585; I. Lipsius, Antuerpiae, 1605; 
I.F. Gronouius, Lugduni Batauorum, 1649; F.E. Ruhkopf, Lipsiae, 
1808; K.R. Fickert, Lipsiae, 1843; F. Haase, Lipsiae, 1852; M.C. Gertz, 
Berolini, 1876; C. Hosius, Lipsiae, 19142; F. Préchac, Paris, 1926); 
contributi critici come le Castigationes di F. Pincianus (Venetiis, 
1536); le Nouantiquae lectiones di F. Modius (Francofurti, 1584); le 
Animaduersiones di I. Gruterus (Heidelbergae, 1594); gli Aduersaria 
critica di J.N. Madvig (vol. 2, Hauniae, 1873); tre articoli attinenti ai 
problemi in discussione (D.R. Shackleton Bailey, «Emendations of 
Seneca», CQ, 20, 1970, 350‑63; G. Mazzoli, «Restauri testuali nel De 
beneficiis di Seneca», Boll. Class., 22, 1974, 53‑98; W.S. Watt, «Notes 
on Seneca, De Beneficiis, De Clementia, and Dialogi», HSCPh, 96, 
1994, 225‑39).

2	 Un’anticipazione corretta in linea

Nel passo che ora si vedrà, un’anticipazione è stata verisimilmente 
emendata in linea, secondo un uso correttivo frequente in tutte le 
tradizioni manoscritte e già da tempo individuato anche in quella 
del De beneficiis. Si vedano 4.2.2 [dis]putas disputationem G; 4.19.2 
[in]saeptum ingenti ς1; 6.32.1 [ad] cottidianum ad Ipc ς2ς4; 7.1.1 
[tibi] superest cum tibi superfuerit Erasmus etc. Le atetesi sono 
attribuite negli apparati a copisti recenziori o ad antichi editori, 
ma la diplografia delle parole (o delle parti di parola) erroneamente 
anticipate suggerisce che a espungere sia stato lo stesso copista 
responsabile dell’anticipazione. Basti riflettere sull’ultimo esempio: 
nel modello di N (o già in un manoscritto antecedente) sarà stato 
presumibilmente espunto tibi, anticipato per salto da superest a 
superfuerit; poi si saranno supplite in linea le parole superest cum, 
in un primo momento omesse; infine si sarà duplicato tibi; il copista 
di N avrà trascritto entrambi i tibi senza percepire gli eventuali segni 
di espunzione del primo, forse svaniti nel corso del tempo o forse mai 
tracciati (in alcuni manoscritti i copisti ‘anticipatori’ li vergano con 
mano leggerissima o li omettono del tutto, pensando probabilmente 
che basti la diplografia a spiegare il meccanismo di omissione/



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 289-302

292

﻿integrazione). In ogni caso, l’assenza dei segni di espunzione in N 
suggerisce che l’omissione/integrazione non possa addebitarsi allo 
stesso copista, sempre attento a evidenziare gli interventi suoi proprî, 
ma risalga più indietro nel tempo. Analogo meccanismo sembra 
essersi verificato nel passo seguente.

6.35.4 Id apertius exprimere non possum quam si repetiuero quod 
dixi: non uis reddere acceptum beneficium sed effugere. Hoc dicere 
uideris: «Quando isto carebo? Quocumque modo mihi laborandum 
est ne isti obligatus sim». Si optares ut illi de suo solueres, multum 
abesse uidereris a grato. Hoc quod optas iniquius est: execraris 
enim illum et caput sanctum tibi dira precatione defigis. 5 Nemo, 
ut existimo, de inmanitate animi tui dubitaret si aperte illi 
paupertatem, si captiuitatem, si famem ac metum imprecareris. 
[aliquid] Quid interest utrum uox ista sit uoti tui an uis? Aliquid 
enim horum optas.
5 aliquid seclusi (anteceptum uidetur): aliquid quid Nac: aliquid Npc (Gronouius, 
an aliquid uel aliquidne interpret.): at quid ς6 (Erasmus, Kaster): atqui quid Gertz 
(Préchac)

Nel passo Seneca biasima l’impazienza di chi, volendo liberarsi al 
più presto dell’obbligo contratto con un benefattore, auspica per 
quest’ultimo uno stato di necessità in cui possa soccorrerlo ed 
estinguere così il debito. Ecco, secondo la constitutio da me proposta, 
le argomentazioni del § 5: «Nessuno, credo, dubiterebbe della tua 
crudeltà d’animo se tu gli augurassi apertamente povertà, prigionia, 
fame e terrore. Che differenza fa se codesta è l’espressione vocale o 
l’intenzione recondita del tuo augurio? Tu infatti desideri qualcuna 
di queste disgrazie».

La lezione at quid di ς6 (un gruppo di codici del XIV sec.) è accolta 
dalla maggior parte degli editori, a partire da Erasmus, Muretus 
e Lipsius, fino a Haase, Hosius e Kaster. In nota Lipsius difende 
at quid contro aliquid: «Libri turbant: ac meus et quidam, Aliquid 
interest, utrum uox ipsa sit uoti tui. Sed, meo iudicio, turbant. Nam 
uulgata optima. Si uoce palam imprecareris, immanis et scaeuus 
esses; quid autem interest, an ore, an animo hoc facias? Vox igitur 
aperta; uotum tacitum, sed Deo notum». Ma Gronouius (467) ribatte 
che aliquid è l’incipit di un’interrogativa: «τὸ Aliquid exaudiendum 
est per interrogationem, pro an aliquid uel aliquidne». Lo seguono 
Ruhkopf e Fickert, che segnano il punto interrogativo a fine periodo, 
mentre Gertz, fondandosi sulla lezione di prima mano in N aliquid 
quid, stampa la congettura atqui quid, senza commentarla nelle 
«Adnotationes criticae».

Nessuna delle tre proposte risulta del tutto convincente: in at 
quid e in atqui quid il significato avversativo della congiunzione non 
è pienamente giustificato dal contesto, mentre aliquid determina una 

Giuseppina Magnaldi
Note al testo del De beneficiis di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 289-302

Giuseppina Magnaldi
Note al testo del De beneficiis di Seneca

293

ripetizione linguisticamente discutibile con il secondo aliquid, che 
compare con diversa funzione all’inizio del periodo successivo. Ma 
proprio questa ripetizione offre la chiave per intervenire in modo 
nuovo sul testo. Si può infatti interpretare il primo aliquid come 
anticipazione del secondo, dovuta presumibilmente al salto da quid a 
aliquid. Lo stesso copista responsabile dell’errore si sarebbe corretto 
in scribendo tramite (eventuale) espunzione di aliquid1; trascrizione 
in linea della pericope omessa quid interest utrum uox ista sit uoti 
tui an uis; diplografia di aliquid. Il copista di N ha trascritto anche il 
primo aliquid, trascurando i segni espuntivi per distrazione, o perché 
erano svaniti o non erano stati tracciati.

3	 Un supplemento con parola segnale

Nel passo che ora discuterò, sembra possibile riconoscere un antico 
supplemento con parola segnale meccanicamente confluito in linea 
dal margine. Così è accaduto anche in 3.23.4 [non est] mihi crede 
non <est> e in 4.40.2 quid <diuiti> pauper [quid diuiti] (cf. Magnaldi 
2024, 486‑9).

2.33.3 Sic beneficii fructus primus ille est conscientiae: hunc 
percipit qui quo uoluit munus suum pertulit; secund<us et terti>us 
est et famae et eorum quae praestari in uicem possunt. Itaque 
cum benigne [acceptum est] beneficium <acceptum> est, qui dedit 
gratiam quidem iam recepit, mercedem nondum; debeo itaque 
quod extra beneficium est, ipsum quidem bene accipiendo persolui.
secund<us et terti>us Haase (Kaster) [acceptum est] beneficium <acceptum> 
est scripsi (acceptum supplementum uidetur ad est2; cf. 2.35.3 beneficium bono 
animo accipit, 2.35.5 uis reddere beneficium? Benigne accipe): acceptum est 
beneficium est N (Erasmus, post est grauiter dist.): acceptum est beneficium [est] 
UK ς4ς5ς6 (Gruterus, Kaster, post beneficium leuiter dist.): acceptum est beneficium, 
is Pincianus: acceptum est beneficium, istud Préchac

Dopo aver affermato che il primo frutto del beneficio è la 
consapevolezza di averlo rivolto là dove si voleva, e che la fama e 
l’eventuale contraccambio vengono al secondo e al terzo posto, Seneca 
continua così: «Pertanto, quando il beneficio è stato benignamente 
accolto, chi lo ha elargito ha già ricevuto gratitudine, non ancora 
contraccambio: sono dunque debitore di ciò che è esterno al beneficio, 
ma il beneficio in sé stesso l’ho ricambiato accogliendolo in modo 
buono».

Erasmus (seguito da Haase e da Fickert) conserva la lezione di N, 
interpungendo cum benigne acceptum est, beneficium est. Qui dedit 
eqs. Ma il senso non torna (un beneficio è tale indipendentemente dalla 
disposizione d’animo di chi lo riceve), sicché Pincianus commenta 



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 289-302

294

﻿«Castigandum puto» e modifica est2 in is (cum benigne acceptum est 
beneficium, is qui dedit eqs.). Consentono con lui Muretus, Lipsius, 
Gronouius, Ruhkopf, e anche Préchac sceglie di intervenire su est2, 
modificandolo però non in is ma in istud. Gruterus (532) espunge 
invece il verbo in base a un suo manoscritto: «omnes fere membranae 
et uulgati: beneficium est qui; at nihilo peius Pal. tert. beneficium, 
qui; eiecta uoce intermedia, quae certe hic magnopere quod agat 
non habet». Come Gruterus, anche Gertz, Hosius e Kaster (sulla 
scorta di altri recenziori che omettono est2) stampano cum benigne 
acceptum est beneficium, qui dedit eqs., segnalando con una virgola 
dopo beneficium che questa parola non si riferisce a ciò che segue 
(qui dedit), ma a ciò che precede (acceptum est).

Dubito che a illimpidire la sintassi bastino la virgola e l’atetesi di est2 
quale ripetizione involontaria di est1. Preferirei interpretare il primo 
est come una parola segnale intenzionalmente duplicata per guidare 
l’inserimento di acceptum davanti al secondo est. Di fronte al testo del 
modello cum benigne beneficium acceptum est, un copista avrebbe 
omesso acceptum per omeoteleuto (cum benigne beneficium est); 
poi lui stesso o un correttore avrebbe integrato acceptum a margine, 
ripetendo est allo scopo di indicare il luogo di lacuna (acceptum est); 
infine, il supplemento con parola segnale acceptum est sarebbe stato 
meccanicamente inglobato in linea un po’ prima del punto giusto (cum 
benigne acceptum est beneficium est). Nel testo prodotto da tale ipotesi 
(cum benigne beneficium acceptum est qui dedit eqs.) scompare ogni 
ambiguità, e si avvicinano due parole etimologicamente connesse quali 
benigne e beneficium, quasi a riprodurre con l’allitterazione il saldo 
intreccio fra il bonum di chi riceve un beneficio e il bonum di chi lo 
elargisce. Un ordo uerborum analogo si trova in 2.35.3 sic dicimus 
eum qui beneficium bono animo accipit gratiam rettulisse e in 2.35.5 
uis reddere beneficium? Benigne accipe. Rettulisti gratiam.

4	 Una falsa lectio seguita dalla emendata

Prima di discutere una duplex lectio nascosta nel testo tràdito, è utile 
citarne altre già individuate da correttori di N o da copisti di codici 
suoi discendenti o da filologi moderni:

1.11.4 usuque [ei] et Npc; 2.12.2 licet Lipsius: licit et Nac: (ue)l 
litiget ss. Npc (man. post.); 4.11.6 huius Npc: In huius Nac; 6.1.1 
his ς2 Haase: in his N; 7.10.4 istae tabellae Erasmus: ista ista et 
abellae Nac: ista. istae tabellae Npc; 7.31.5 [ponimus] credimus 
Gruterus etc.

In tutti questi esempi sono compresenti la prima scrittura erronea 
e il relativo emendamento, eseguito in linea dall’antico copista 

Giuseppina Magnaldi
Note al testo del De beneficiis di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 289-302

Giuseppina Magnaldi
Note al testo del De beneficiis di Seneca

295

responsabile dell’errore oppure in interlinea da lui stesso o da un 
correttore, che ha sostituito le lettere o le parole erronee con le 
corrispondenti esatte: usuque ei et o usuque eiet; licit et o licitet; In 
huius o Inhuius; in his o inhis; ista istae tabellae; ponimus credimus 
o ponimuscredimus. Il copista di N, che pure emenda talvolta in modo 
analogo, non ha compreso queste correzioni presenti nel modello 
(a causa forse della mancanza o dello schiarimento dei segni di 
espunzione) e le ha trascritte insieme con l’errore. Una duplex lectio 
dello stesso genere sembra trovarsi nel passo seguente.

2.4.2 Repraesentanda sunt beneficia, quae a quibusdam accipere 
difficilius est quam impetrare. Hic rogandus est ut admoneat, ille 
ut consummet: [in] unum munus per multorum manus teritur, ex 
quo gratiae minimum apud promittentem remanet, quia auctori 
detrahit quisquis post illum rogandus est.
in seclusi (falsa lectio uidetur in un‑ emendata): in unum Nac: sic unum Npc (edd. 
vett., Kaster): ita unum Gertz: in<terim> unum Préchac: <insumptum> in unum 
Mazzoli

Devono essere elargiti subito i benefici, che da certuni invece 
è più difficile ricevere che farseli promettere. Si deve pregare 
uno perché glieli ricordi, un altro perché li metta in pratica: un 
unico dono si consuma tra le mani di molti; resta perciò ben poca 
gratitudine verso chi lo promette, poiché la sottrae al donatore 
chiunque si debba pregare dopo di lui.

Il nesso di unum munus per multorum manus teritur con le 
affermazioni precedenti hic rogandus est ut admoneat, ille ut 
consummet è tanto evidente che non ha bisogno di essere sottolineato 
da nessun avverbio. Per una struttura altrettanto agile si veda il 
prossimo passo in discussione: 1.9.4 certissimum sponsaliorum genus 
est adulterium et in consensu uiduitas caelibatusque: nemo uxorem 
duxit nisi qui abduxit. Superflui appaiono dunque sia sic, sostituito al 
tràdito in da un correttore di N (oltre ai vecchi editori, lo accolgono 
Hosius e Kaster), sia ita, preferito da Gertz per motivi paleografici 
(«Adnotationes criticae», 201: «ex in potius ita quam sic faciendum 
uidebatur»), sia in<terim>, congetturato da Préchac. Interessante, ma 
non indispensabile, mi pare l’intervento eseguito da Mazzoli (1974, 
63‑4), secondo il quale la lezione in unum ha «la funzione di significare, 
in contrasto con per multorum manus, l’unicità del destinatario», e 
non va corretta ma integrata: di qui la proposta <insumptum> in unum, 
ovvero «elargito nei confronti d’un solo destinatario». Preferirei più 
semplicemente interpretare in come la prima scrittura erronea di 
un(um), poi emendata dallo stesso responsabile dell’errore o da un 
correttore (in unum o inunum): qui come spesso altrove, il copista di 
N avrebbe trascritto sia l’errore sia la correzione.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 289-302

296

﻿5	 Tre varianti

Oltre alle duplices lectiones composte dalla lectio falsa e dalla lectio 
emendata, ve ne sono altre in cui la recta lectio si trova al punto giusto, 
ma è seguita o preceduta da una variante erronea. L’individuazione 
è più agevole se i due membri sono contigui, come in 7.22.1 quaerei 
Nac (quaere Npc), che rinvia a quaerei: alla desinenza esatta ‑e è 
stata verisimilmente sovrascritta in interlinea la variante erronea ‑i 
(a causare l’errore sarà stato il successivo cui), poi trascinata in linea 
dopo ‑e. Più arduo è riconoscere le varianti situate a qualche distanza 
dalle lezioni di riferimento perché inglobate nel testo dal margine, 
dove erano state presumibilmente vergate in un punto piuttosto 
lontano, senza segni di collegamento o con segni poco evidenti. Si 
può pensare per esempio al margine inferiore, usato anche per alcune 
integrazioni dal copista di N (che però ne indica scrupolosamente 
con sigle e segni grafici il luogo di pertinenza, talvolta collocato a 
grande distanza: dieci linee al f. 74v = 5.12.4; dodici al f. 62v = 4.31.4; 
sedici al f. 72r = 5.8.4). Ecco alcuni esempi di uariae lectiones che 
Kaster ha opportunamente espunto (in prima persona o sulla scorta 
di espunzioni antecedenti), considerandole però nella maggior parte 
dei casi quali ripetizioni involontarie:

3.10.3 [uitae]… uita Kaster; 3.12.3 uocabis eum… [non uocabis eum] 
Kaster; 4.4.2 profecto non… [profecto] Muretus; 4.37.1 subinde… 
[inde] Npc; 7.19.8‑9 abscidit… [adscindit] Kaster etc.

L’editore oxoniense ha tuttavia riaccolto nel testo, ritoccandole o 
stampandole fra cruces, altre ‘ripetizioni imperfette’ già espunte in 
passato. Difenderò tre di queste espunzioni, cercando di ricostruire 
la genesi delle lezioni espunte. Iniziamo dal passo seguente.

1.9.4 Si quis nulla se amica fecit insignem nec alienae uxori 
annuum praestat, hunc matronae humilem et sordidae libidinis et 
ancillariolum uocant. Inde certissimum sponsaliorum genus est 
adulterium et in consensu uiduitas caelibatusque: nemo uxorem 
duxit nisi qui abduxit. 5 Iam rapta spargere, sparsa [erat] acri 
auaritia recolligere certant, nihil pensi habere, paupertatem 
alienam contemnere, suam quam ullum aliud uereri malum, pacem 
iniuriis perturbare, inbecilliores ui ac metu premere.
5 iam… certant del. Muretus acri Fickert: erat agri Nac (rapaci uel acri ss. Npc man. 
post.: desper. Gertz, Kaster: erat uaria lectio uidetur ad est § 4): rapaci Erasmus in 
append. (Lipsius): erant, pari dub. Pincianus: pari Modius: aegra et acri Gertz dub. 
in app.: fera et acri Hosius: sera et acri Préchac (conl. ep. 1.5 sera parsimonia in 
fundo est): aspera et acri Walter

Giuseppina Magnaldi
Note al testo del De beneficiis di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 289-302

Giuseppina Magnaldi
Note al testo del De beneficiis di Seneca

297

Seneca, dopo aver biasimato i suoi contemporanei per gli sfrenati 
costumi sessuali (§ 4), ne depreca l’avidità, secondo la persuasiva 
constitutio di Fickert Iam rapta spargere, sparsa acri auaritia 
recolligere certant, con le parole seguenti: «Fanno poi a gara nel 
dilapidare i frutti delle loro rapine, e dopo averli dilapidati nel cercare 
di recuperarli con accanita avidità».

Ecco un breve riassunto della storia ecdotica assai tormentata di 
Iam rapta […] certant. Erasmus collega la pericope a nisi qui abduxit, 
accogliendo come i predecessori la scrittura interpolata di codici 
recenziori nisi qui abduxit iam raptam. Agros spargere, auaritiam 
recolligere certant, ma nella «Annotatiuncularum appendix» (271) 
propone sulla base di N (da lui conosciuto e saltuariamente utilizzato) 
una constitutio molto diversa: «Agros spargere, uetustissimus codex 
habebat locum hunc uetusta manu correctum in hunc modum. Iam 
rapta spargere, sparsa rapaci auaricia recolligere, ut iam sit initium 
nouae sententiae». Nell’interlinea di N sono annotate, al di sopra 
della lezione di prima mano erat agri, le due congetture rapaci e acri: 
Erasmus sceglie rapaci e omette erat.

La sua proposta è trascurata da Pincianus, che assume un altro 
punto di partenza: «Vetusta lectio, nisi qui abduxit. Iam rapta 
spargere. Sparsa erant, agri auaritia recolligere certant, ut possit 
forte, pari, non agri, scribi. Caeterum hunc locum sicuti pleraque 
alia huius operis in medium relinquimus, ut ingeniosus lector pro 
captu ingenii sui aut emendet aut in meliore statu reponat». A sua 
volta Modius (137‑8) accoglie la congettura pari ma espunge erant, 
e propone Iam rapta spargere, sparsa pari auaritia recolligere, 
differenziandosi così da Erasmus per l’uso di pari anziché di rapaci. 
Sarà Lipsius a reintrodurre in nota il testo erasmiano, dopo che 
Muretus aveva tacitamente espunto l’intera pericope Iam rapta 
[…] certant e Gruterus (521) si era astenuto dall’intervenire, sulla 
scorta di Pincianus: «Caeterum idem ingenue fatetur, relinquere 
se hunc locum […] in medium. Laudo ingenuitatem, imitorque». 
Ecco le obiezioni di Lipsius contro Iam rapta spargere, sparsa pari 
auaritia recolligere certant: «Quomodo par auaritia sparsioni? Immo 
dissimillima. Ex libris scriptis totum hoc legas: Iam rapta spargere, 
sparsa rapaci auaritia recolligere. Nam in iis est: sparsa erat agri 
auaritia».

Dopo Gronouius e Ruhkopf, che seguono Lipsius, si giunge 
finalmente a Iam rapta spargere, sparsa acri auaritia recolligere 
certant di Fickert, che tra le due congetture rapaci e acri, sovrascritte 
in N a erat agri, sceglie la seconda, più rispettosa della lezione di 
prima mano, ed espunge erat, come gran parte dei predecessori. 
Diversamente da loro, però, tenta di spiegarne la provenienza: 
«Illud erat est librarii, qui annotauit in quodam libro fuisse agri: 
mox utrumque (erat agri) receptum est in locum legitimae scripturae 
(acri), quod sexcentis locis factum esse docet mstorum lectio». Haase 



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 289-302

298

﻿consente con Fickert, mentre Gertz obietta nelle «Adnotationes 
criticae» (197) che «eiusmodi interpolationis in nostro quidem codice 
nullum uestigium est», e che non è dunque lecito «conruptum uerbum 
erat simpliciter abicere».

La sua correzione di erat agri in aegra et acri, dubitativamente 
proposta in apparato, funge da modello per fera et acri di Hosius, sera 
et acri di Préchac, aspera et acri di Walter, ma non convince Kaster, 
che negli Studies (31‑2) argomenta così: «I would prefer Hosius’ fera 
et acri […] if I could persuade myself that in the swift and clipped 
pairing of rapta spargere, sparsa […] recolligere, S. thought it worth 
spending two adjectives on auaritia, or (to put in another way) if I 
could persuade myself that there was any motivation for the first 
epithet beyond the paleographical. At the same time, though I believe 
rapaci is the only other suggestion worth considering, I cannot quite 
see how it accounts for erat agri. I think acri is sufficiently plausible 
to print, but for the rest I will follow the example set by Pincianus […] 
Gruter […] and Gertz, and surround erat with the daggers of despair».

Credo anch’io che sia poco plausibile, in aggiunta ad acri, un 
altro aggettivo nascosto in erat, ma anziché obelizzare questa 
lezione preferirei espungerla con Fickert, interpretandola però, 
diversamente da lui, quale variante di est (§ 4). L’imperfetto erat 
potrebbe essere un errore (causato dalla somiglianza fra r e s e dalla 
presenza nel contesto di tempi verbali al passato, come fecit, duxit, 
abduxit), oppure la nota di un doctus che intendeva ‘correggere’ al 
passato il presente est (non mancano nel testo tràdito del De beneficiis 
altri dotti marginalia). Il copista di N (o già qualcuno prima di lui) 
avrebbe trovato erat a margine dell’antigrafo e lo avrebbe trascritto 
acriticamente in linea, un po’ dopo la lezione di riferimento.

3.3.2 Sequitur autem ut ubi quod acceperis leue nouorum cupiditas 
fecit, auctor quoque [eorum] non sit in pretio. Amauimus aliquem 
et suspeximus et fundatum ab illo statum nostrum professi 
sumus, quamdiu nobis placebant ea quae consecuti sumus. Deinde 
inrumpit animum aliorum admiratio et ad ea impetus factus est 
eqs.
eorum secl. (uel in eius corr.) Shackleton Bailey (uaria lectio uidetur ad nouorum): 
eius prob. Kaster

Dalla nostra abitudine a tener conto non di ciò che abbiamo, ma di 
ciò che vogliamo in aggiunta, «consegue che, quando il desiderio di 
cose nuove ha svilito ciò che hai ricevuto, anche il benefattore non 
venga più apprezzato». In questo inizio del § 2, Shackleton Bailey 
(361) ha per primo individuato l’errore eorum, che tutti gli editori 
avevano stampato senza obiezioni. Eppure eorum è inaccettabile in 
riferimento sia al singolare quod (acceperis) sia a nouorum: «eorum 

Giuseppina Magnaldi
Note al testo del De beneficiis di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 289-302

Giuseppina Magnaldi
Note al testo del De beneficiis di Seneca

299

can only refer to nouorum; but these new benefactions have no auctor 
since they exist only in the desire of the beneficiary. Either replace by 
eius (i.e. quod acceperis) or delete». Kaster (Studies, 69) consente con 
l’analisi di Shackleton Bailey, e sceglie la sua prima proposta: «I think 
it slightly more likely that eius became eorum under the influence 
of nouorum than that the inept pronoun was generated ex nihilo». 
Non è però necessario specificare con eius l’auctor del beneficio 
(nominato senza ulteriori specificazioni anche in 2.4.2, come si è 
visto al precedente paragrafo), e il passaggio da eorum a eius risulta 
paleograficamente abbastanza arduo. Preferirei espungere eorum, 
ragionando così: dopo leue un copista ha scritto eorum per nouorum; 
la variante erronea eorum è stata trascritta a margine dell’antigrafo 
di N (o di un manoscritto antecedente) per poi intrudersi nel testo 
poco dopo la lezione di riferimento.

7.13.1 Ne traham longius, beneficium maius esse non potest; ea 
per quae beneficium datur possunt esse maiora et plura, in quae se 
[qui] beneuolentia effundat et sic sibi indulgeat quomodo amantes 
solent, quorum plura oscula et conplexus artiores non augent 
amorem sed exercent.
se ς10ς21 (Erasmus): sed qui N (qui uaria lectio uidetur ad antecedens quae): sed si 
ς11ς18: sunt qui UIK (recc. plerique): se undique Lipsius: se denique Gertz: se et qui 
Préchac: sit qui Mazzoli (beneuolentia<m>): se †qui† Kaster

Per non dilungarmi, un beneficio non può crescere; più grandi e più 
numerosi possono essere i mezzi materiali attraverso cui si concede 
un beneficio, tali che in essi la benevolenza si effonda e si compiaccia 
di sé stessa, come usano gli innamorati, i cui baci più numerosi e i 
più stretti abbracci non accrescono l’amore ma lo esercitano.

Come si vede, se si accoglie la scrittura in quae se di ς10ς21 (i codici del 
XIV‑XV sec. Oxford, Balliol College Library 129, e Vat. Pal. Lat. 1538) 
e delle edizioni antiche sino a Lipsius, il passo appare accettabile per 
forma e per contenuto. Anche Lipsius stampa in quae se, ma sulla base 
di inique sunt qui di un suo manoscritto, propone in nota in quae se 
undique («Meus, inique sunt qui ben. Puto fuisse, in quae se undique 
beniuolentia»). La sua proposta è accolta a testo da Ruhkopf, Fickert 
e Haase, mentre Gertz, fondandosi sulla lezione di N in quae sed qui, 
la sostituisce con in quae se denique: cf. «Adnotationes criticae» (258), 
«undique, quod Lipsius coniecerat […] parum mihi quidem aptum 
uidetur, cum significare debeat omni modo; contra aptum est denique, 
quod enumerationem interrumpit […]; itaque plures conparatiuos 
Seneca ponere potuit, sed hoc simul conplexus est dicendo: in quae 
se denique effundat».

Le argomentazioni di Gertz convincono Hosius ma non Préchac, che 
escogita in quae se et qui, né Mazzoli (1974, 95‑6), che commenta «il 



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 289-302

300

﻿senso non desidera l’inserzione di avverbi come undique e denique»; 
scarta la «oscura» proposta dell’editore Budé; propone in quae sit 
qui beneuolentia<m> effundat (citando altre occorrenze nel De 
beneficiis di sed per sit e di ‑m finale omessa). Il testo così stabilito 
(«maggiori per entità e per numero possono essere i tramiti materiali 
del beneficio, tali che vi sia chi possa nell’elargirli effondere la propria 
benevolenza e indulgere a sé stesso, come sono soliti gli amanti») 
consentirebbe anche di eliminare il paragone a suo giudizio «strano» 
fra beneuolentia, «sostantivo astratto», e amantes, «termine concreto e 
personale». Mi sembra però che la personificazione della beneuolentia 
basti a legittimare il confronto, reso più complicato dall’espressione 
«vi sia chi possa nell’elargirli effondere la propria benevolenza etc.».

Negli Studies (167) Kaster non discute la proposta di Mazzoli, accenna 
appena a in quae se di ς10ς21 («found among the recentiores, enjoyed 
some popularity after Erasmus adopted it, but it was displaced in the 
vulgate by Lipsius’ se undique»), approva la critica di Gertz a Lipsius, 
salvo aggiungere «I cannot say that I find his denique – ‘in short’ – more 
convincing», e concludere «Being unable to provide anything better of 
my own, I will print se †qui†». Eppure, proprio la scrittura in quae se di 
ς10ς21 può essere risolutiva, se si offre una spiegazione plausibile della 
lezione di N in quae sed qui, interpretando qui come variante di quae. 
Forse per errato scioglimento di un compendio, un copista avrebbe 
trascritto qui per quae; nell’antigrafo di N qui sarebbe stato annotato 
in interlinea quale uaria lectio; il copista di N lo avrebbe trascinato 
in linea come se si trattasse di un’integrazione. Quanto a sed per se, 
si tratterà probabilmente dello scambio fra due parole simili, favorito 
dalle numerose d presenti nel contesto.

6	 Appendice

Uno scambio fra parole simili si è probabilmente verificato anche nel 
luogo ora in discussione, che costituirei come segue.

4.13.1 Vobis uoluptas est inerti otio iacĕre corpusculum et 
securitatem sopitis simillimam adpetere et sub densa umbra 
latitare tenerrimisque cogitationibus (quas tranquillitatem 
uocatis) animi marcentis oblectare torporem et cibis potionibusque 
intra hortorum latebram corpora ignauia pallentia saginare.
inerti otio iacĕre scripsi: inerti otii facere Nac: inertis otii facere Npc (Erasmus, ante 
inertis leuiter dist.; Haase, post otii leuiter dist.; Koch, <compos> ante corpusculum 
addito; Gertz, corpusculum in opusculum post Madvig mutato; Hosius, facere in 
fovere mutato in app.; Préchac): (ue)l farcire ss. Npc man. post. (inertis otii facere 
uel farcire prob. Gruterus): inerti otio <assue>facere Pincianus: inertis otii iacēre 
Lipsius in adnot.: inertis otii <deliciis assue>facere Watt: inertis otii †facere Kaster 
(«contextum ante facere aut post facere hiare ualde suspicor» in app.)

Giuseppina Magnaldi
Note al testo del De beneficiis di Seneca



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 289-302

Giuseppina Magnaldi
Note al testo del De beneficiis di Seneca

301

Ecco una breve rassegna degli interventi via via eseguiti sul passo. 
Erasmus stampa uoluptas est, inertis otii facere corpusculum (così 
poi Ruhkopf, Fickert e Préchac, mentre Haase sposta la virgola 
dopo inertis) e annota la correzione farcire soprascritta a facere «in 
uetustiss. codice», ovvero nel Nazariano. Gruterus (544) cita in modo 
esplicito N, ma attribuisce erroneamente alla prima mano la s di 
inertis e difende inertis otii facere corpusculum contro la congettura di 
Pincianus (accolta da Muretus) inerti otio <assue>facere corpusculum: 
«at ego potius reduxerim lectionem ueteris Nazariani […] inertis 
ocij facere corpusculum, plano et eleganti sensu. Si cui tamen minus 
placet, is norit narrare Erasmum, subnotatum in uetustiss. cod. 
farcire, pro facere, idemque certe repertum mihi supernotatum 
Nazarianis membranis». Lipsius stampa inerti nel testo, ma propone 
in nota uoluptas est, inertis otii iacēre corpusculum. A sua volta 
Madvig (413‑14) osserva «nihil est otii facere corpusculum» e propone 
in alternativa «inertis otii facere opusculum, hoc est, exiguum illud 
opus facere, quod iners otium admittat».

La congettura è accolta da Gertz, mentre Watt (228) la giudica 
inammissibile «both in itself and also because corpusculum derives 
support from corpora saginare at the end of the sentence». Dopo aver 
respinto le altre proposte come «not worthy of consideration», ipotizza 
che il testo sia lacunoso e suggerisce inertis otii <deliciis assue>facere 
corpusculum. Negli Studies (105) Kaster giudica positivamente sia 
questa proposta sia quella di Pincianus inerti otio <assue>facere 
corpusculum, ma conclude «I am not sufficiently confident of S.’s 
intended meaning to put one or another in the text, even as a stop-
gap. I suspect that there is a brief lacuna before or after facere».

Anziché sospettare una lacuna, preferirei muovere dalla lezione 
di Nac inerti otii facere e dall’emendamento di otii in otio ad opera 
di Pincianus, per poi ritoccare facere in iacĕre, da iacio ‘getto’, e 
non da iaceo ‘giaccio’, come proponeva Lipsius (la congettura iacēre 
corpusculum richiama Sen. ep. 67.14 in otio inconcusso iacēre non est 
tranquillitas: malacia est, ma determina un inaccettabile cambio di 
soggetto tra la prima infinitiva e le successive). Con inerti otio iacĕre 
corpusculum il testo assumerebbe il significato seguente: «Il piacere 
per voi è gettare il vostro corpicciuolo a un ozio inerte e cercare 
una quiete molto simile all’assopimento e vivere in disparte sotto 
fitta ombra etc.». Il nesso corpus iacĕre si trova in Lucr. 5.1318‑19 
irritata leae iaciebant corpora saltu undique. Per parte sua, Seneca 
unisce corpusculum a iactare, frequentativo di iacĕre, in Helu. 11.7 
corpusculum hoc, custodia et uinculum animi, huc atque illuc iactatur, 
e costruisce iacĕre con il dativo in ben. 7.4.6 dis donum posuimus 
et stipem iecimus (identico costrutto si trova in Verg. Ecl. 8.101‑2 
riuoque fluenti transque caput iace [scil. cineres]). 

La spiegazione più semplice della corruttela è la seguente: il 
copista di N ha scritto otii per otio, influenzato da (inert)i, e ha mutato 



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 289-302

302

﻿iacĕre in facere per il ricordo di facere e faciendi trascritti poco 
prima (4.12.5 Quomodo mundi officium est […] haec salutaria nobis 
facere sine praemio, ita uiri officium est inter alia et beneficium dare. 
Quare ergo dat? Ne non det, ne occasionem bene faciendi perdat). 
Non si può tuttavia escludere che la ‑i finale di otii derivi invece 
dall’antico emendamento di facere in iacere: di fronte a otio ifacere 
del suo modello, il copista di N avrebbe frainteso la i sovrascritta in 
interlinea a f, interpretandola quale correzione della ‑o di otio.

Giuseppina Magnaldi
Note al testo del De beneficiis di Seneca



303

Peer review
Submitted	 2025-06-23
Accepted	 2025-07-26
Published	 2025-12-17

Open access
© 2025 Fernicola | cb 4.0

Citation  Fernicola, F. (2025). “Augusto e il tentato suicidio: una interpretazione 
filosofica di Plin. nat. 7.150”. Lexis, 43 (n.s.), 2, 303-312.

e-ISSN  2724-1564

Lexis
Num. 43 (n.s.) – Dicembre 2025 – Fasc. 2

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/007

 Augusto e il tentato suicidio: 
una interpretazione filosofica 
di Plin. nat. 7.150
 Fabio Fernicola
Università degli Studi di Salerno, Italia

Abstract  This paper investigates Emperor Augustus’ alleged suicide attempt through 
starvation, as detailed by Pliny the Elder in a brief passage of Naturalis Historia 7.150. 
This study does not aim to reconstruct the historical event itself, but rather to offer a 
philosophical exegesis of Pliny’s account, demonstrating how Augustus’ crisis and his 
subsequent decision to live align with the ethical principles of Stoicism, particularly the 
concept of the ruler’s duty (statio principis) and the Stoic notion of the sapiens.

Keywords  Augustus. Pliny the Elder. Roman Stoicism. Statio principis. Stoic suicide.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/007&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 303-312

304

﻿ In un passaggio del settimo libro della Naturalis Historia, nel contesto 
di un lungo elenco di disgrazie occorse ad Augusto, che mira a 
dimostrare quanto la fortuna sia instabile e colpisca senza remore 
anche i grandi della Terra, si legge:

Destinatio expirandi et quadridui inedia maior pars mortis in 
corpus recepta.1

La citazione presenta due profili problematici, perché da un lato 
Plinio il Vecchio è l’unico a documentare l’episodio che non trova 
riscontro in nessuna fonte antica, mentre dall’altro manca un 
dibattito sulla sua esegesi tra gli studiosi moderni, che non si limiti 
a congetturare la fonte da cui Plinio avrebbe attinto l’informazione 
e la datazione più accreditata.2 Il presente studio, pertanto, intende 
fornire un’interpretazione della vicenda secondo una prospettiva 
squisitamente filosofica. Sebbene si offriranno alcune considerazioni 
minime sulla collocazione cronologica del tentato suicidio, si 
vuole chiarire che l’obiettivo non è proporre una disamina sul 
piano evenemenziale, bensì assumere l’aneddoto come una lente 
attraverso cui esaminare l’adesione di Augusto allo stoicismo. In 
altre parole, l’ipotesi qui avanzata è che il passo non vada compreso 
come testimonianza di un dato biografico puntuale, ma trovi la più 
perspicua chiave di lettura nel movente filosofico stoico: il tentato 
suicidio per fame assume così un significato emblematico nella 
dialettica tra resistenza e abbandono della vita, alla luce del concetto 
stoico di dovere e della figura del saggio stoico.3

1  Plin. nat. 7.150. Si riporta di seguito la più ampia citazione, secondo l’edizione 
critica di Ian, Mayhoff 1909, 50: Iuncta deinde tot mala: inopia stipendi, rebellio Illyrici, 
servitiorum delectus, iuventutis penuria, pestilentia urbis, fames Italiae, destinatio 
expirandi et quadridui inedia maior pars mortis in corpus recepta. Iuxta haec Variana 
clades et maiestatis eius foeda suggillatio, abdicatio Postumi Agrippae post adoptionem, 
desiderium post relegationem, inde suspicio in Fabium arcanorumque proditionem, hinc 
uxoris et Tiberii cogitationes, suprema eius cura (Plin. nat. 7.149‑50).
2  Reinhold (2012, 66) si limita a collegare il tentato suicidio a uno stato depressivo in 
seguito a numerose sciagure avvenute intorno al 6 d.C. Sebbene sia impossibile stabilire 
con certezza la fonte esatta per questo specifico aneddoto, secondo Till 1977, 137, 
l’intero brano sui mala di Augusto, pieno di calunnie e dicerie, proprio per la sua natura 
intima e critica verso la stabilità del princeps, potrebbe suggerire una provenienza da 
una storiografia non allineata, se non persino la stessa fonte primaria da cui attinsero 
Tacito e Cassio Dione. Tränkle (1980, 240) ipotizza che Plinio, nel novero degli auctores 
latini utilizzati come fonti per il VII libro, abbia raccolto la notizia dalla controversa 
opera storica di Cremuzio Cordo, data alle fiamme sotto Tiberio ma sopravvissuta 
clandestinamente e rimessa in circolazione al tempo di Caligola (Dio Cass. 57.24.4; 
Tac. ann. 4.35.5; Suet. Cal. 16.1). Ciò aiuta a contestualizzare la possibilità che lo storico 
comasco abbia conservato frammenti di una tradizione storiografica potenzialmente 
molto attendibile proprio perché non celebrativa.
3  Sul rapporto tra Augusto e la filosofia, e lo stoicismo in particolare, si vedano 
Gardthausen 1904, 1296‑317; Domaszewski 1925; Zwaenepoel 1948; Pugliese-Carratelli 

Fabio Fernicola
Augusto e il tentato suicidio: una interpretazione filosofica di Plin. nat. 7.150



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 303-312

Fabio Fernicola
Augusto e il tentato suicidio: una interpretazione filosofica di Plin. nat. 7.150

305

Occorre premettere che non sembrano esservi dubbi sulla 
‘determinazione a morire’ di Augusto (destinatio expirandi), come 
concordano le principali traduzioni moderne del passo oggetto 
d’indagine.4 In secondo luogo, va evidenziato che la frammentarietà 
dell’informazione tramandataci da Plinio non consente né una precisa 
collocazione temporale, né l’individuazione del movente dietro 
i quattro giorni di astinenza dal cibo. In effetti, l’enciclopedista 
raccoglie del materiale biografico su Augusto e lo rielabora secondo 
uno schema che non tiene conto di una puntuale successione degli 
eventi, perché non sta scrivendo una biografia, ma vuole compiere 
una digressione sulle vicissitudini della vita umana, attraverso una 
drammatica rassegna di exempla infelicitatis che dimostri come la 
felicità sia un bene precario anche per il divino Augusto.5 Tuttavia, 
l’ipotesi che propongo è quella di un tentato suicidio, probabilmente 
avvenuto dopo una serie di sciagure ravvicinate, l’ultima delle quali 
avrebbe agito da fattore scatenante.6

1949; Bowersock 1965, 32‑5; Brunt 1975; Malitz 1988, 159‑62; Rawson 1989, 243‑6; 
Morford 2012, 127‑9; Vernon Arnold 2015, 110 ss. Il giovane Ottaviano ebbe come 
maestro dapprima lo stoico Atenodoro Sandone, nato a Tarso (DPhA 497; PIR2 A 1288; RE 
s.v. «Athenodorus» 19, suppl. 5, 1931, coll. 47‑55), poi lo stoico alessandrino Ario Didimo 
(DPhA 324; PIR1 A 1035; RE s.v. «Areios», 2.1, 1895, col. 626). Sul primo, discepolo di 
Posidonio di Apamea (a sua volta allievo di Panezio di Rodi), si vedano anche Grimal 
1945; 1946; Cumont 1949, 157‑9. Ario Didimo provvide alla eruditio varia di Augusto 
(Suet. Aug. 89) e ne influenzò alcune misure politiche (Plut. Ant. 80‑1); cf. Giltaij 
2016. Ario è anche l’autore di un importante compendio dossografico di etica stoica, 
tramandatoci da Stobeo; cf. Fortenbaugh 1983; Long 1996; Annas 1999. Sul ruolo di 
entrambi come promotori della fase propriamente romana dello stoicismo, si vedano le 
considerazioni di Sedley 2003, 31 ss.
4  «La decisione di morire e il digiuno di quattro giorni che portò la morte a impadronirsi 
di quasi tutto il suo corpo; e per giunta, la disfatta di Varo» (Ranucci 1983, 95); «Resolve 
on suicide and death more than half achieved by four days’ starvation; next the disaster 
of Varus» (Rackham 1942, 606‑7); «Sa résolution de mourir: une diète de quatre jours le 
mit à deux doigts de la mort. Joignez-y le désastre de Varus» (Schilling 1977, 70); «Sein 
Vorsatz zu sterben, und sein viertägiges Fasten, durch das er an den Rand des Todes 
geriet; außerdem die Niederlage des Varus» (König 1966, 105); «Su determinación a 
morir y, tras cuatro días de ayuno, haber estado a un paso de la muerte; además de 
esto, el desastre de Varo» (Del Barrio Sanz 2003, 78).
5  Till (1977, passim) fa notare che, pur essendoci un filo conduttore generale che va 
dall’inizio alla fine degli adversa di Augusto (dal 44 a.C. al 19 d.C.), gli eventi infausti 
non seguono un ordine temporale rigido, ma sono raggruppati per affinità tematica 
allo scopo di creare una drammatica quanto efficace contro-narrazione della biografia 
elogiativa del princeps.
6  Come rileva Till (1977, 133), le calamità (tot mala) elencate nella proposizione 
che menziona il tentato suicidio trovano puntuale riscontro nelle fonti antiche e 
riguardano eventi collocabili tra il 6‑9 d.C. Quanto alle disgrazie successive al tentato 
suicidio – introdotte dalla preposizione iuxta che non ha valore temporale bensì causale, 
come concordano le cinque traduzioni sopra riportate (cf. anche ThlL 7.2.1.751.19 ss.; 
OLD 988 s.v. «iuxta» 5) nonché Till (1977, 134), che traduce «in engster Verbindung 
damit» – Plinio nomina la disfatta di Teutoburgo del 9 d.C. (Dio Cass. 56.18‑22), ma va 
notato che la seguente abdicatio post adoptionem di Agrippa Postumo accade il 6 d.C., 
mentre la sua relegatio in insulam tra il 7‑8 d.C. (Suet. Aug. 65; Tac. ann. 1.3.4; Dio Cass. 



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 303-312

306

﻿ Se infatti il tentato suicidio è un’azione che fallisce nonostante 
la persistente e incrollabile risolutezza dell’individuo a morire, 
quantomeno non sembra che ci siano incertezze sulla ‘determinazione 
a morire’ di Augusto, e nella sua traduzione H. Rackham chiama 
in causa esplicitamente il suicidio («resolve on suicide»).7 In ciò 
si avvertirebbe una forte ascendenza stoica, poiché la filosofia 
del Portico ammetteva la liceità del suicidio se il dolore patito 
dall’individuo era talmente insopportabile da compromettere la sua 
integrità morale.8

In ogni modo, a mio avviso l’elemento cruciale del racconto 
pliniano non è tanto il proposito suicida, quanto la sua interruzione 
all’apparenza inspiegabile. La decisione di sopravvivere dopo quattro 
giorni di digiuno può essere illuminata dalla nozione di statio 
principis, un caposaldo politico e morale del principato augusteo su 
cui si è applicata la riflessione stoica.9 Coniata sulla metafora militare 

55.32.3). Contra Till 1977, 134 e Tränkle 1980, 240 nota 40, che collocano il tentato 
suicidio all’interno della rivolta pannonica (rebellio Illyrici) del 6‑9 d.C., che provocò una 
profonda impressione in Augusto (Vell. 2.110.6), un’altra ipotesi di datazione potrebbe 
far leva, vista l’incorretta disposizione degli eventi da parte di Plinio – su cui lo stesso 
Till 1977 concorda –, sulla clades Variana, l’avvenimento più drammatico della vita di 
Augusto (Dio Cass. 56.23.1; Suet. Aug. 23; Epit. Caes. 1.13). L’impatto di questi eventi 
combinati, e in particolare l’ignominia e l’infamia personali che patì il princeps per la 
devastante sconfitta (Plinio parla di maiestatis eius foeda suggillatio, Svetonio di gravis 
ignominia cladesque, Tacito di infamia), sarebbe stato il catalizzatore più probabile per 
un tale atto di disperazione: le vivide immagini tramandateci da Svetonio e da Cassio 
Dione di Augusto barbuto, sprofondato nella depressione, con le vesti lacere, che sbatte 
la testa contro le porte e urla disperato, offrono una cornice suggestiva al tragico 
quadro, destinato purtroppo a rimanere incompiuto. Cf. anche, per completezza di 
analisi: Iam in navali fuga urgente hostium manu preces Proculeio mortis admotae (Plin. 
nat. 7.147). L’episodio si riferisce ai primi scontri navali tra Ottaviano e Sesto Pompeo, 
intorno al 38 a.C. (Liv. perioch. 128.1; Vell. 2.79; Suet. Aug. 16; Dio Cass. 48.46‑8). Per 
prevenire obiezioni dirò quanto segue: i. nel 38 a.C. Ottaviano è un triumviro che non 
ha ancora acquisito il ruolo di leader politico di Roma, animato da un vasto spirito 
riformatore e da un forte senso etico del dovere; ii. la richiesta a Proculeio (PIR1 P 736) 
viene formulata per sfuggire alla vergogna della sconfitta, salvando almeno l’onore 
(similmente Liv. perioch. 114; Suet. Iul. 36, Nero 49.3; Dio Cass. 53.24.1, 56.21.5; Vell. 
2.119.3). Cf. Grisé 1982, 60‑73; Van Hoff 1990, 107‑20; Hill 2004, 203‑7. Giustamente 
Griffin 1986b, 194: «Indeed these suicides fit into the pattern of those that had long been 
considered acceptable, namely those to escape the shame of defeat and surrender».
7  Sull’espressione destinatio expirandi come ‘decisione di morire’, cf. ThlL 5.1.754.75‑8.
8  Cf. SVF 3.757‑68. Se ‘ben ponderata’ (eulogos exagogé), la scelta di darsi la morte 
qualifica l’uomo stoico nella teoria come nella prassi; cf. Pohlenz 1992, 156 ss. Il classico 
studio sul suicidio nell’antichità rimane Hirzel 1908. Sul suicidio stoico romano, si 
vedano Rist 1969, 233‑55; Griffin 1986a, 72 ss. Sul suicidio causato da dolori incurabili, 
Griffin 1986b; Cooper 1989, 27‑32. Abbracciano una prospettiva di ampio respiro, 
discutendo il tema del suicidio nella cultura romana, Grisé (1982) e Plass (1995, 81‑138); 
Hill 2004. In ultima analisi, Van Hoof 1990, 41‑7 evidenzia come il rifiuto del cibo 
corrisponda al distintivo metodo di suicidio aristocratico.
9  Cf. Syme 1939, 520; Béranger 1973, 155‑7, 186 nota 110; Mazzarino 1973, 75‑7; 
Cooley 2019, 71‑87. Sottolinea Köstermann 1932, 439: «Bei der Umprägung des statio-
Begriffes durch Augustus stoische Gedanken maßgebend mitgewirkt haben».

Fabio Fernicola
Augusto e il tentato suicidio: una interpretazione filosofica di Plin. nat. 7.150



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 303-312

Fabio Fernicola
Augusto e il tentato suicidio: una interpretazione filosofica di Plin. nat. 7.150

307

della sentinella che non abbandona la sua postazione (statio) se non 
per un ordine superiore, essa implica i concetti di vigilanza, dovere 
e resistenza. Augusto stesso utilizzò la metafora della statio in una 
missiva inviata al nipote Gaio Cesare, un’immagine che fu con ogni 
probabilità influenzata dall’insegnamento del suo maestro stoico 
Atenodoro di Tarso.10

Due testimonianze esterne possono rafforzare questa 
interpretazione. Svetonio narra di come Augusto consolò e dissuase 
dal suicidio per inedia il senatore Gallo Terrino, affetto da cecità, 
richiamandolo ai suoi doveri nell’assemblea degli ottimati.11 È 
plausibile che anche Augusto, in una situazione di profonda crisi, abbia 
applicato a sé la medesima logica, anteponendo il suo ruolo nello Stato 
alla sofferenza personale. Analogamente, l’Epitome de Caesaribus 
riporta che Augusto, dinanzi all’imminente rischio di carestia a 
causa dell’esaurimento delle scorte di grano a Roma, considerò 
di avvelenarsi se non fossero arrivate le flotte con i rifornimenti.12 
Sebbene la minaccia di togliersi la vita ingerendo veleno non può 
essere considerata un tentativo di suicidio, l’aneddoto rivela la sua 
profonda dedizione al bene collettivo, essenza della sua statio.13

10  Ave, mi Gai, meus asellus iucundissimus, quem semper medius fidius desidero, cum a 
me abes. […] Deos autem oro, ut, mihi quantumcumque superest temporis, id salvis nobis 
traducere liceat in statu rei publicae felicissimo ἀνδραγαθούντων ὑμῶν καὶ διαδεχομένων 
stationem meam (Gell. 15.7.3). Seneca riporta alcuni frammenti dell’opera etica perduta 
di Atenodoro in cui si ritrova questo concetto stoico di fedeltà al dovere e alla mansione 
assegnata: Optimum erat, ut ait Athenodorus, actione rerum et rei publicae tractatione 
et officiis civilibus se detinere. […] Neque enim ille solus militat, qui in acie stat et cornu 
dextrum laevumque defendit, sed et qui portas tuetur et statione minus periculosa, non 
otiosa tamen fungitur vigiliasque servat et armamentario praeest (Sen. tranq. 3.1‑5). 
Osserva Brunt 1975, 21: «This Stoic concept of the individual’s station was applied, as 
Koestermann showed long ago, to the emperor himself. Augustus seems consciously 
to have adopted it, probably under the influence of the Stoic Athenodorus. […] He [scil. 
Augustus] is a sort of priest and servant of the gods, and this makes him, rather like the 
Pope, a servant of men; he regards his life as a ‘liturgy’ or as ‘servitude’».
11  Gallum Terrinium senatorem minus sibi familiarem, sed captum repente oculis et 
ob id inedia mori destinantem praesens consolando revocavit ad vitam (Suet. Aug. 53.4). 
Gallo Terrino (PIR2 C 678) non è altrimenti noto. Che le argomentazioni di Augusto per 
convincere Gallo Terrino fossero ‘anche’ di natura politica è desumibile da un simile 
episodio del 33 d.C. fra Tiberio e il senatore Marco Cocceio Nerva (Tac. ann. 6.26): 
costui, pur godendo di ottima salute, decise di suicidarsi, disgustato dalla progressiva 
degenerazione dello Stato. Inutili furono le suppliche di Tiberio, che vide nel gesto 
dell’amico un duro colpo alla sua autorità; cf. Plass 1995, 105 ss.
12  In gerendo cives sic amavit, ut tridui frumento in horreis quondam viso statuisset 
veneno mori, si e provinciis classes interea non venirent (Epit. Caes. 1.29). Sull’importanza 
dell’approvvigionamento annonario, a cui Augusto fu molto sensibile (Suet. Aug. 18.2; 
Epit. Caes. 1.4‑6; Dio Cass. 51.18.1; Strabo 17.1.3), cf. Garnsey 1983.
13  Si veda anche Suet. Aug. 41.1; Dig. 1.15.3.1. Su Augusto devoto e infaticabile 
servitore dello Stato, cf. Yavetz 1990, 41; Galinsky 2012, 98 ss.; Reinhold 2012, 66 con 
relative note; Southern 2014, 231‑3. A conclusioni analoghe giunge Eck 2006, 118, che 
ne elogia le doti da statista.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 303-312

308

﻿ A fronte di queste due istantanee, è tuttavia opportuno svolgere 
alcune considerazioni di natura speculativa. Al cospetto delle 
avversità, lo stoicismo offre due percorsi antitetici: il suicidio come 
razionale via d’uscita e la resistenza (constantia) come sopportazione. 
Al di là di un’agevole affinità semantica tra i vocaboli constantia 
e statio, per comprendere come la nozione di statio rappresenti la 
declinazione pratica di questa resistenza nel contesto del dovere 
pubblico, la qualità interiore che permette al princeps di perseverare 
e di avvicinarsi alla figura del sapiens, bisogna considerare il tema 
dell’azione doverosa in relazione alla condotta del saggio.

Per gli stoici, il sapiens non viene scalfito dai colpi inferti dalle 
avversità della vita giacché costoro non ammettono altro bene 
all’infuori della virtù, e quindi nel sapiente non si dà né infelicità 
né alcuna gradazione di felicità, ma sempre l’assoluta e perfetta 
felicità.14 A tal proposito, una motivazione più robusta è offerta 
dalle parole dell’altro maestro stoico di Augusto, l’alessandrino Ario 
Didimo. Alcuni passaggi della consolatio di Ario Didimo, composta 
per Livia dopo l’improvvisa scomparsa del primogenito Druso nel 
9 a.C., rivelano i seguenti temi stoici: i. le disgrazie mettono alla 
prova l’anima virtuosa; ii. non c’è modo di mostrare più disprezzo 
per la fortuna che con uno spirito imperturbabile (aequus animus).15 
E se, come l’alessandrino afferma nel compendio di etica stoica, 
talvolta è doveroso per il saggio optare per il suicidio, la vita e la 
morte vanno però sempre commisurate a ciò che è conforme al 
dovere o contrario al dovere.16 In tal guisa, il possesso della virtù 
consente al sapiente di agire sempre con la flessibilità e la sensibilità 
proprie di una competenza pratica in vista della realizzazione di 
azioni doverose portate a perfezione (katorthomata), ovvero agire 

14  Cf. Cic. de fin. 5.27.82‑3.
15  Cogita non esse magnum rebus prosperis fortem se gerere, ubi secundo cursu vita 
procedit: ne gubernatoris quidem artem tranquillum mare et obsequens ventus ostendit, 
adversi aliquid incurrat oportet quod animum probet. Proinde ne summiseris te, immo contra 
fige stabilem gradum et quidquid onerum supra cecidit sustine, primo dumtaxat strepitu 
conterrita. Nulla re maior invidia fortunae fit quam aequo animo (Sen. cons. ad Marc. 5.5‑6). 
Sul punto, Seneca vi ritorna con le medesime parole in de const. sap. 8.3, per elogiare la 
fermezza del saggio di fronte ai ripetuti attacchi della sorte (aequus placidusque animus).
16  Τοῖς δὲ καθήκουσι καὶ τοῖς παρὰ τὸ καθῆκον <παρα>μετρεῖσθαι τήν τε ζωὴν καὶ τὸν 
θάνατον (Stob. ecl. 2, p. 110: 9‑15 Wachsmuth). Per gli stoici il kathekon è l’azione che 
rappresenta il dovere del cittadino in conformità alla natura universale (SVF 3.493‑5); 
cf. Pohlenz 1992, 133 ss. Su tale concetto si veda, fra i tanti, Nebel 1935. Il primo dovere 
del saggio, per gli stoici, è il dovere politico (SVF 3.611 ss.). L’equivalente latino officium, 
tradotto da Cicerone, designa per Brunt 1975, 15 anche la funzione di un magistrato 
o di un senatore, che assurge così a obbligo morale, come egli evince dalla seguente 
fonte: Quoque plures partem administrandae rei p. caperent, [Augustus] nova officia 
excogitavit (Suet. Aug. 37.1). Cf. anche, per le connessioni del vocabolo tulliano con il 
mediostoicismo di Panezio e Posidonio, Morford 2012, 84‑92.

Fabio Fernicola
Augusto e il tentato suicidio: una interpretazione filosofica di Plin. nat. 7.150



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 303-312

Fabio Fernicola
Augusto e il tentato suicidio: una interpretazione filosofica di Plin. nat. 7.150

309

saggiamente e prudentemente.17

Applicando questo modello ad Augusto, si può inferire in prima 
istanza che, in seguito a una serie di insuccessi che lo condussero a una 
dilacerante crisi esistenziale, la Stimmung dell’imperatore nei confronti 
dell’inedia volontaria appare connotata da una determinazione risoluta. 
Tuttavia, la sua decisione finale di non lasciarsi morire non deve 
essere interpretata come una fluttuante esitazione rispetto all’idea 
del suicidio, bensì come il risultato di una lucida consapevolezza: 
tale gesto avrebbe rappresentato una violazione del suo inderogabile 
dovere di lealtà verso la funzione istituzionale ricoperta. Nel confronto 
tra le due istanze divergenti dello stoicismo in relazione alle avversità 
della vita – il suicidio e la resistenza (constantia-statio) – emerge in 
Augusto un approccio eminentemente razionale. La sua decisione di 
non ricorrere al suicidio implica, infatti, un’elaborazione riflessiva 
della propria crisi che lo avvicina all’immagine del sapiens stoico. 
Solo il sapiens, in pieno possesso della virtù che non compromette 
la sua felicità, è in grado di individuare sia la condotta moralmente 
adeguata alle circostanze contingenti sia la condotta perfetta guidata 
dalla giusta disposizione d’animo, cioè con un discernimento razionale 
del perché quell’azione è giusta, trasformando un semplice ‘dovere’ 
in un’azione moralmente perfetta.

Se tale ricostruzione risultasse veritiera, si potrebbe quindi 
sostenere che Augusto avesse valutato razionalmente la natura e 
la portata della propria crisi interiore, giungendo alla conclusione 
che essa non avesse ancora oltrepassato il limite oltre il quale la 

17  Τῶν δὲ κατορθωμάτων τὰ μὲν εἶναι ὧν χρὴ, τὰ δ’ οὔ. Ὧν χρὴ μὲν εἶναι κατηγορούμενα 
ὠφελήματα, οἷον τὸ φρονεῖν, τὸ σωφρονεῖν· οὐκ εἶναι δὲ ὧν χρὴ τὰ μὴ οὕτως ἔχοντα. 
Ὁμοίως δὲ καὶ τῶν παρὰ τὸ καθῆκον τὴν αὐτὴν γίνεσθαι τεχνολογίαν (Stob. ecl. 2, 
p. 86: 5‑9 Wachsmuth). L’ipotesi che Augusto fosse a conoscenza della nozione stoica di 
‘dovere’, così come viene elaborata da Panezio nel Peri tou Kathekontos, non è priva di 
attendibilità. È lo stesso Cicerone, infatti, nella preparazione del De officiis, a chiedere 
una copia dell’opera di Panezio ad Atenodoro, durante il periodo di permanenza di 
quest’ultimo a Roma (Cic. Att. 16.11.4); cf. Grimal 1945, 265 nota 1; Zwaenepoel 1945, 
591‑2. Pertanto, se qualsiasi individuo potrebbe, per caso o per intenzione, compiere 
un atto che è appropriato (kathekon), solo il sapiens possiede il livello di comprensione 
necessario per adempiere l’atto perfetto (katorthoma); cf. Annas 1999, 25; Hill 2004, 65. 
Il discernimento tra kathekonta (azioni appropriate alla natura dell’agente: dovere di 
abbandonare la vita) e katorthomata (azioni compiute in perfetta coerenza con la ragione: 
dovere verso la comunità) avrebbe potuto rappresentare, per Augusto, l’occasione 
concreta per dimostrare quanto egli fosse realmente vicino all’ideale saggio stoico, 
l’unico che, conoscendo la verità e la giustizia, è chiamato necessariamente a governare 
lo Stato (SVF 3.544 ss.) e a sopportare per esso fatiche e morte (Stob. ecl. 2, p. 94: 7‑21 
Wachsmuth); cf. Griffin 1986a, 66‑7; su tale bipartizione si veda pure Cic. off. 1.8. Al 
contempo, sulla scia di Panezio, l’imperatore avrebbe operato una gerarchia dei doveri, 
anteponendo il bene della collettività ai doveri di natura familiare e personale (Cic. 
off. 1.58‑60); cf. Morford 2012, 85‑6. Condivido l’intuizione di Pugliese-Carratelli 1949, 
435‑43, secondo cui l’auctoritas di Augusto, di matrice platonico-stoica, è la base del suo 
prestigio personale che gli consente di esercitare una funzione protettiva nei confronti 
dello Stato, quale supremo auctor che anima, dirige e consiglia gli organi statuali.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 303-312

310

﻿vita diventa moralmente insostenibile, e che in ultima analisi avesse 
compreso che vi era ancora spazio per mostrarsi virtuoso attraverso 
il corretto esercizio della ragione. Una razionalità che non negava 
affatto la gravità del malessere, ma la sublimava in un atto di suprema 
responsabilità, di autentico esercizio della statio principis: il ‘dovere 
perfetto’ verso lo Stato e la collettività si impose come prioritario 
rispetto all’azione appropriata a porre fine alla sofferenza.

Ne consegue che l’immagine (o lo statuto) di Augusto come sapiens 
risulta rafforzata proprio attraverso l’evoluzione della sua condotta, 
che transita consapevolmente da una all’altra delle due posizioni 
stoiche. In tale luce, il fugace accenno di Plinio il Vecchio a un 
tentativo di suicidio tramite un digiuno protratto per quattro giorni, 
pur rappresentando un nodo interpretativo complesso per la moderna 
storiografia nella sua pretesa di sondare uno scorcio dell’intimità 
del princeps, può invece illuminare la sua adesione ai princìpi etici 
dello stoicismo, che accompagnarono la sua pluridecennale azione 
di governo.

Bibliografia

Annas, J. (1999). «L’etica stoica secondo Ario Didimo e Diogene Laerzio». Natali, C. 
(a cura di), Ario Didimo, Diogene Laerzio. “Etica stoica”. Roma; Bari: Laterza, 5‑29.

Béranger, J. (1973). Principatus. Études de notions et d’histoire politiques dans 
l’Antiquité gréco-romaine. Genève: Librairie Droz.

Bowersock, G.W. (1965). Augustus and the Greek World. Oxford: Clarendon Press.
Brunt, P.A. (1975). «Stoicism and the Principate». PBSR, 43, 7‑35.
Cooley, A. (2019). «From the Augustan Principate to the Invention of the Age of 

Augustus». JRS, 109, 71‑87.
Cooper, J.M. (1989). «Greek Philosophers on Euthanasia and Suicide». Brody, B.A. 

(ed.), Suicide and Euthanasia: Historical and Contemporary Themes. Dordrecht; 
Boston: Kluwer, 9‑39.

Cumont, F. (1949). Lux Perpetua. Paris: Librairie Orientaliste Paul Geuthner.
Del Barrio Sanz, E. (2003). Plinio el Viejo. “Historia natural”. Libros VII-XI. Traducción y 

notas de E. Del Barrio Sanz, I. García Arribas, A.M. Moure Casas, L.A. Hernández 
Miguel, M.L. Arribas Hernáez. Madrid: Editorial Gredos.

Domaszewski, A. (1925). «Die philosophische Grundlage des Augusteischen 
Principats». Karo, G.; Salin, E.; Domaszewski, A. (Hrsgg), Bilder und Studien aus 
drei Jahrtausenden. Eberhard Gothein zum siebzigsten Geburtstag als Festgabe.
München: Duncker & Humblot, 63‑71.

Eck, W. (2006). Augustus und seine Zeit. 2. Aufl. München: C.H. Beck.
Fortenbaugh, W.W. (1983). On Stoic and Peripatetic Ethics: The Work of Arius Didymus. 

New Brunswick; London: Transaction.
Galinsky, K. (2012). Augustus: Introduction to the Life of an Emperor. Cambridge: 

Cambridge University Press.
Gardthausen, V. (1904). Augustus und Seine Zeit, Teil 1, Bd. 3. Leipzig: B.G. Teubner.
Garnsey, P. (1983). «Grain for Rome». Garnsey, P.; Hopkins, K.; Whittaker, C.R. (eds), 

Trade in the Ancient Economy. London: Chatto & Windus, 118‑30.

Fabio Fernicola
Augusto e il tentato suicidio: una interpretazione filosofica di Plin. nat. 7.150



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 303-312

Fabio Fernicola
Augusto e il tentato suicidio: una interpretazione filosofica di Plin. nat. 7.150

311

Giltaij, J. (2016). «Augustus and Self Defense as the Stoic Reason of State in the Roman 
Legal Order». HPTh, 1, 25‑56.

Griffin, M.T. (1986a). «Philosophy, Cato, and Roman Suicide: I». G&R, 33(1), 64‑77.
Griffin, M.T. (1986b). «Philosophy, Cato, and Roman Suicide: II». G&R, 33(2), 192‑202.
Grimal, P. (1945). «Auguste et Athenodore». REA, 47, 261‑73.
Grimal, P. (1946). «Auguste et Athenodore (Suit e fin)». REA, 48, 62‑79.
Grisé, Y. (1982). Le Suicide dans la Rome antique. Montréal: Bellarmin; Paris: Les Belles 

Lettres.
Hill, T. (2004). Ambitiosa Mors: Suicide and the Self in Roman Thought and Literature. 

New York; London: Routledge.
Hirzel, R. (1908). «Der Selbstmord». ARW, 11, 75‑104, 243‑84, 417‑76.
Ian, L.; Mayhoff, C. (1909). C. Plinius Secundus. “Naturalis historiae” libri XXXVII. Vol. 2, 

Libri VII-XV. Leipzig: B.G. Teubner.
Jameson, S. (1975). «Augustus and Agrippa Postumus». Historia, 24(2), 287‑314.
König, R. (1966). C. Plinius Secundus d. Ä. “Naturkunde”. Buch VII, Anthropologie. 

Herausgegeben und übersetzt von R. König in Zusammenarbeit mit G. Winkler. 
Zürich; Düsseldorf: Artemis & Winkler.

Köstermann, E. (1932). «Statio principis». Philologus, 87, 358‑69, 430‑44.
Long, A.A. (1996). «Arius Didymus and the Exposition of Stoic Ethics». Long, A.A. (ed.), 

Stoic Studies. Cambridge: Cambridge University Press, 107‑33.
Malitz, J. (1988). «Philosophie und Politik im frühen Prinzipat». Schmidt, H.W.; 

Wülfing, P. (Hrsgg), Antikes Denken-Moderne Schule. Beiträge zu den antiken 
Grundlagen unseres Denkens. Heidelberg: Universitätsverlag Winter, 151‑79.

Mazzarino, S. (1973). L’Impero romano, vol. 1. Roma; Bari: Laterza.
Morford, M. (2012). The Roman Philosophers: From the Time of Cato the Censor to the 

Death of Marcus Aurelius. London; New York: Routledge.
Nebel, G. (1935). «Der Begriff des ΚΑΘΗΚΟΝ in der Alten Stoa». Hermes, 70, 439‑60.
Plass, P. (1995). The Game of Death in Ancient Rome: Arena Sport and Political Suicide. 

Madison: The University of Winsconsin Press.
Pohlenz, M. (1992). Die Stoa. 7. Aufl. Bd. 1, Geschichte einer geistigen Bewegung. 

Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht.
Pugliese-Carratelli, G. (1949). «Auctoritas Augusti». PdP, 4, 430‑43.
Rackham, H. (1942). Pliny. “Natural History”. Vol. 2, Books 3‑7. Translation by 

H. Rackham. Cambridge (MA): Harvard University Press.
Ranucci, G. (1983). Gaio Plinio Secondo. “Storia Naturale”. Vol. 2, Antropologia e 

zoologia. Libri 7‑11. Traduzioni e note di A. Borghini, E. Giannarelli, A. Marcone, 
G. Ranucci. Torino: Giulio Einaudi editore.

Rawson, E. (1989). «Roman Rulers and the Philosophic Advisers». Griffin, M.T.; 
Barnes, J. (eds), Philosophia Togata: Essays on Philosophy and Roman Society.
Oxford: Clarendon Press, 233‑57.

Reinhold, M. (2012). «Augustus’ Conception of Himself». Reinhold, M. (ed.), Studies in 
Classical History and Society. New York: Oxford University Press, 59‑69.

Rist, J.M. (1969). Stoic Philisophy. Cambridge: Cambridge University Press.
Schilling, R. (1977). Pline l’Ancien. “Histoire Naturelle”. Livre VII, De l’homme. Texte 

établi et traduit par R. Schilling. Paris: Les Belles Lettres.
Sedley, D. (2003). «The School, from Zeno to Arius Didymus». Inwood, B. (ed.), The 

Cambridge Companion to the Stoics. Cambridge: Cambridge University Press, 7‑32.
Southern, P. (2014). Augustus. 2nd ed. London; New York: Routledge.
Syme, R. (1939). The Roman Revolution. Oxford: Clarendon Press.
Till, R. (1977). «Plinius über Augustus». WJA, 3, 127‑37.
Tränkle, H. (1980). «Zu Cremutius Cordus fr. 4 Peter». MH, 37(4), 231‑41.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 303-312

312

﻿Van Hoof, A.J.L. (1990). From Autothanasia to Suicide: Self Killing in Classical Antiquity. 
New York; London: Routledge.

Vernon Arnold, E. (2015). Roman Stoicism: Being Lectures on the History of the Stoic 
Philosophy with Special Reference to Its Development within the Roman Empire. 3rd 
ed. New York: Routledge & Kegan Paul.

Yavetz, Z. (1990). «The Personality of Augustus: Reflection on Syme’s Roman 
Revolution». Raaflaub, K.A.; Toher, M.; Bowersock, G.W. (eds), Between Republic 
and Empire: Interpretations of Augustus and His Principate. Berkeley: University of 
California Press, 30‑41.

Zwaenepoel, A. (1948). «Augustus en de Stoa». AC, 17, 585‑94.

Fabio Fernicola
Augusto e il tentato suicidio: una interpretazione filosofica di Plin. nat. 7.150



313

Peer review
Submitted	 2025-02-18
Accepted	 2025-08-08
Published	 2025-12-17

Open access
© 2025 Lentano | cb 4.0

Citation  Lentano, M. (2025). “Frammenti di declamazioni perdute. Filostrato, 
Vitae sophistarum 2.4.569”. Lexis, 43 (n.s.), 2, 313-334.

e-ISSN  2724-1564

Lexis
Num. 43 (n.s.) – Dicembre 2025 – Fasc. 2

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/008

﻿ Frammenti di declamazioni perdute
 Filostrato, Vitae sophistarum 2.4.569
 Mario Lentano
Università di Siena, Italia

Abstract  The contribution examines two fragments of declamations attributed to the 
second century CE rhetorician Antiochus of Aegae and preserved in Philostratus’ Lives of 
the Sophists. Of the texts, which respectively concern a woman who became pregnant 
after rape and a tyrant killed by the man he had made eunuch, the relationship to the 
themes and conventions of scholastic rhetoric is investigated on the one hand, and on 
the other hand the connections with the broader horizon of Greco-Roman culture of 
the imperial age.

Keywords  Philostratus. Antiochus of Aegae. Declamation. Raped girl. Tyrant.

Sommario  1 Premessa. – 2 Rapporti di latte. – 3 Humanior sententia. – 4 Conclusioni. – 
5 Appendice: l’eunuco e il tiranno.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/008&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

314

﻿1	 Premessa

Le Vite dei sofisti di Filostrato sono fra le altre cose un ricettacolo 
di temi di declamazione, un esercizio scolastico che nell’età della 
cosiddetta ‘seconda sofistica’ celebrava i suoi fasti.1 In molti casi, 
il biografo riporta anche spezzoni di svolgimento, per illustrare le 
attitudini e le scelte stilistiche dei diversi retori: è questo il caso 
del passo che qui ci interessa, desunto dalla vita di Antioco, figura 
eminente della città di Ege, in Cilicia, e attivo con ogni probabilità 
nel II secolo d.C.

Di Antioco, Filostrato fa sapere che eccelleva proprio nell’ambito 
declamatorio e che aveva un particolare talento per l’espressione delle 
emozioni, «senza dilungarsi né in monodie né in lamenti sommessi, 
ma esprimendole concisamente con concetti, la cui pregnanza era 
superiore alla pura espressione verbale»:2 una caratteristica che 
ha guadagnato ad Antioco l’onore di una menzione in una recente 
ricerca sul tema del rapporto fra emozione e persuasione nelle Vite 
dei sofisti.3 Subito dopo, Filostrato esemplifica questa affermazione 
di ordine generale con un paio di esempi, il primo dei quali sarà 
esaminato nelle prossime pagine, mentre al secondo è consacrata 
una breve appendice: è tuttavia opportuno precisare che il nostro 
interesse non è orientato a ricostruire a tutto tondo la figura di 
Antioco né a chiarire la sua posizione nella genealogia sofistica 
tracciata da Filostrato, quanto piuttosto a mettere in risonanza i 
frammenti di declamazione preservati da quest’ultimo con il più vasto 
universo dei temi di scuola, al quale essi appartengono e del quale 
a loro volta contribuiscono a illuminare aspetti ed espressioni che 
non compaiono altrove.

Il biografo fornisce anzitutto il tema della controversia discussa 
da Antioco:

Sono grato ai revisori anonimi di Lexis per le preziose osservazioni. Siccome in molti 
casi ho tenuto conto dei loro commenti, mentre in altri sono rimasto del mio parere, 
resto naturalmente il solo responsabile delle pagine che seguono.

1  «Written at a time when declamatory speaking was at its hight», scrivono a proposito 
delle Vite dei sofisti Miller e McKerrow (2005, 266). Per un recente quadro d’insieme 
rimando alla monografia di Guast (2023).
2  Philostr. VS 2.4.569: καὶ τὰ πάθη ἄριστα σοφιστῶν μετεχειρίσατο· οὐ γὰρ μονῳδίας 
ἀπεμήκυνεν, οὐδὲ θρήνους ὑποκειμένους, ἀλλ’ ἐβραχυλόγει αὐτὰ ξὺν διανοίαις λόγου 
κρείττοσιν. Preciso che le Vite dei sofisti sono citate secondo il testo stabilito da Stefec 
2016, di cui ho potuto disporre grazie alla cortesia della dottoressa Alice Giocondo, 
mentre la traduzione italiana è desunta da Civiletti 2014, con i minimi adattamenti 
richiesti dall’adozione di un diverso testo critico.
3  Mi riferisco a Potter 2021, 431.

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute

315

Una vergine, avendo subito violenza, ha scelto la morte del suo 
violentatore. Qualche tempo dopo, in seguito alla violenza è nato 
un bambino e i nonni contendono per chi dei due debba allevarlo.4

Veniamo poi a sapere che nel perorare a favore del nonno paterno 
Antioco si era espresso in questi termini:

«Dammi il bambino, dammelo subito, prima che assaggi il latte 
materno!».5

Come si vede, il tema riportato da Filostrato reca appena un profilo 
sommario della vicenda: non più di tanto era necessario, del resto, dal 
momento che il motivo della violenza sessuale ai danni di una vergine 
era tra quelli abitualmente frequentati nelle scuole di declamazione, 
con particolare riguardo all’ambito romano, al punto da essere 
bersagliato a più riprese dai critici antichi di quella forma di tirocinio. 
Basti qui citare il tacitiano Dialogus de oratoribus, che include le 
«scelte delle donne stuprate» (vitiatarum electiones) accanto ai 
premi concessi ai tirannicidi, agli oracoli chiamati a porre fine alle 
pestilenze e agli incesti delle madri fra i temi che ricorrono a ogni 
passo nelle aule dei retori, mentre sono ignoti alla pratica forense o 
vi si presentano solo raramente.6 La medesima, canonica opposizione 
tra scuola e Foro ricorre poi, diversamente declinata, nella settima 
satira di Giovenale: qui i maestri sono evocati mentre, ormai stanchi 
del magro onorario e dell’ancor più misera considerazione sociale 
assicurati loro dal mestiere di insegnanti, decidono di consacrarsi alle 
«vere cause» del Foro una volta «lasciato alle spalle il violentatore», 
assunto evidentemente come indicativa pars pro toto per riferirsi 
all’universo narrativo della declamazione nel suo insieme.7

Analogamente, Filostrato non ha bisogno di riportare la norma 
che regola perlopiù le controversie in materia di violenza sessuale 
e che riconosce alla donna il diritto di scegliere tra la morte del suo 
violentatore e una sorta di matrimonio riparatore con lui. In ambito 
latino, quella norma è a tal punto familiare agli allievi delle scuole che 
ad essa si fa spesso riferimento attraverso la formula compendiaria 
lex raptarum, mentre in altri casi la legge viene semplicemente data 

4  Philostr. VS 2.4.569: Κόρη βιασθεῖσα θάνατον ᾕρηται τοῦ βιασαμένου· μετὰ ταῦτα 
γέγονε παιδίον ἐκ τῆς βίας καὶ διαμιλλῶνται οἱ πάπποι, παρ’ ὁποτέρῳ τρέφοιτο ἄν.
5  Philostr. VS 2.4.569: Ἀγωνιζόμενος οὖν ὑπὲρ τοῦ πρὸς πατρὸς πάππου “ἀπόδος”, 
ἔφη, “τὸ παιδίον, ἀπόδος ἤδη, πρὶν γεύσηται μητρῴου γάλακτος”.
6  Cf. Tac. dial. 35.5: Sic fit ut tyrannicidarum praemia aut vitiatarum electiones aut 
pestilentiae remedia aut incesta matrum aut quidquid in schola cotidie agitur, in foro vel 
raro vel numquam, ingentibus verbis prosequantur.
7  Cf. Iuv. 7.166‑8: haec alii sex | vel plures uno conclamant ore sophistae | et veras 
agitant lites raptore relicto, con il commento ad loc. di Stramaglia 2008, 199‑200.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

316

﻿per nota, senza che si ritenga necessario richiamarla nel tema; non 
diversa doveva essere la situazione nelle scuole del mondo greco, 
anche se la norma non compare nelle raccolte declamatorie superstiti 
ma solo nella manualistica tecnica, come si evince proprio dal fatto 
che Filostrato non ritenga di offrire a questo proposito ragguagli al 
suo lettore.8 Alla legge sulla donna violata, infine, è ispirato un caso 
di scuola a noi noto tanto in forma di declamazione svolta quanto 
come oggetto di riflessione teorica da parte della dottrina, quello 
dell’uomo che ha violato nel corso della stessa notte due vergini, una 
delle quali ne chiede la condanna a morte, mentre l’altra si pronuncia 
a favore delle nozze, esempio prototipico dello stato di causa noto 
come ἀντινομία o leges contrariae.9

Infine, non priva di paralleli è anche la circostanza per cui in 
seguito alla violenza la donna concepisce un bambino: un evento 
che affonda forse le sue radici nelle trame della commedia nuova – la 
Suocera di Apollodoro di Caristo, voltata poi in latino da Terenzio, 
ruota proprio intorno alla nascita di un bambino in seguito allo 
stupro commesso dal giovane Panfilo ai danni della futura moglie 
Filumena –, ma che è ben attestato anche in declamazione, dove 
si presta agli sviluppi più vari. In un excerptum particolarmente 
involuto di Calpurnio Flacco, un uomo ha fatto violenza a due donne 
che, come di consueto, hanno espresso opzioni diverse, ma questa 
volta è il magistrato che interviene a troncare l’impasse dando la 
priorità alla humanior sententia (un’espressione della quale dovremo 
ricordarci più avanti); senonché, quando il raptor ha già sposato la 
donna che si era pronunciata a favore delle nozze, si scopre che l’altra 

8  La formula compendiaria lex raptarum compare soprattutto nei Declamationum 
excerpta di Calpurnio Flacco, nei temi degli estratti 16, 25, 41, 43, 46 e 51, ma non è 
sconosciuta altrove (cf. ad esempio Quint. decl. 301 th.), mentre nelle Declamationes 
minores accade spesso che essa sia sottintesa, come nei temi delle declamazioni 247 
e 259; nella sua forma estesa, il dispositivo si presenta perlopiù secondo la dicitura 
Rapta raptoris mortem aut nuptias optet. Al riguardo, oltre ai consueti repertori sulle 
leggi declamatorie (Lécrivain 1891, 688; Boissier 1902, 495‑6; Bornecque 1902, 60‑1; 
Sprenger 1911, 202‑7; Langer 2007, 65‑70; Wycisk 2008, 275‑6) vanno visti in particolare 
i due contributi di Lanfranchi (1938, 462‑6) e di Bonner (1949, 89‑91); lavori specifici 
sono offerti poi da Casinos Mora (2011) e soprattutto dalla recente, ampia monografia 
di Papakonstantinou (2025, in part. 201‑32), che riesamina a fondo l’intero dossier. 
Ulteriori osservazioni si leggono in Packman 1999, in van Mal-Maeder 2007, 24‑9 e 
in Lendon 2022, 119‑23. In ambito greco la legge è attestata in Hermog. stat. 41.9‑10 
Rabe (ἡ βιασθεῖσα ἢ γάμον ἢ θάνατον αἱρείσθω τοῦ βιασαμένου), per il quale rimando 
alla nota successiva.
9  Come tema svolto, il motivo ricorre nella controversia 1.5 di Seneca il Vecchio, 
esaminata di recente in Kulawiak-Cyrankowska 2019; sotto il profilo teorico cf. Hermog. 
stat. 41.11‑12 e 87.14‑16 Rabe, con il commento di Heath 1995, 148‑9, che contiene i 
riferimenti alla restante manualistica greca, mentre per quelli ai trattati latini rimando 
a Berti 2015, 9‑11, in part. 10 nota 13; Heath (2004, 10‑16) approfondisce invece il motivo 
della rapta che pretende di formulare nuovamente la sua opzione dopo il ritorno del 
raptor, in un primo tempo fuggito.

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute

317

aveva concepito in seguito alla violenza un bambino, esponendolo 
dopo la nascita; a quel punto l’uomo raccoglie il neonato e sceglie 
di mantenerlo, ma si vede accusare di mala tractatio dalla moglie.10 
Ancora più interessante è il tema dell’estratto 46 di Calpurnio, nel 
quale un raptor, fuggito dopo la violenza, scopre al suo ritorno che 
la donna da lui stuprata ha concepito un bambino; si procede quindi 
all’opzione e la rapta si esprime per la morte dell’uomo, che per tutta 
risposta chiede di uccidere il neonato sulla base di un’altra norma 
declamatoria che autorizza un padre a mettere a morte un figlio senza 
giudizio (la lex indemnatorum, come è chiamata nei temi di scuola 
latini, mentre in greco si parla di ἄκριτοι παῖδες); la rapta si oppone 
alla richiesta.11 Ne risulta un tema fondato almeno in parte sullo stato 
di causa della finitio (ὅρος in greco), nel quale si contende fra l’altro 
sulla correttezza di definire ‘padre’, e dunque titolare del relativo 
diritto di vita e di morte, un uomo che tale è diventato in seguito a 
una violenza e al di fuori della cornice matrimoniale.12

La situazione della controversia trattata da Antioco di Ege, 
nella quale a fronte dello stupro violento i due nonni del neonato 
dibattono sul rispettivo diritto di allevare il bambino, sembra invece 
priva di paralleli nelle raccolte superstiti, greche e romane, e nella 
trattatistica retorica. Nella veste di educatori di bambini illegittimi 
i nonni fanno bensì la loro comparsa in declamazione, ma questo 
accade di norma quando siano in gioco figli nati dal rapporto con una 
prostituta: è il caso di due controversie molto simili, l’una trasmessa 
da Seneca, l’altra da Calpurnio Flacco, nelle quali un abdicatus 
genera con una meretrix un figlio che poi, in punto di morte, affida 
al padre perché lo accolga nella sua famiglia; l’uomo, che è dunque il 
nonno del bambino, in un caso accetta la richiesta, nell’altro esprime 
l’intenzione di accettarla, in entrambi si vede accusare di dementia 
dall’altro figlio, sulla base di considerazioni etiche dietro le quali 
non è difficile scorgere il disappunto per l’intrusione di un co‑erede 
inatteso.13 Come si vede, i due temi condividono con quello discusso da 
Antioco di Ege alcuni micro-elementi narrativi: il carattere illegittimo 
del bambino, la sua adozione da parte del nonno paterno, il fatto che il 
padre del neonato è defunto, sia pure, nei casi latini, in seguito a una 

10  Calp. Fl. 51 (che cito secondo il testo di Håkanson 1978): lex raptarum. Quidam 
duas rapuit. Productae ad magistratus altera nuptias, altera mortem petit, magistratus 
humaniorem sententiam secuti sunt. Post factas nuptias illa + quod virgo perpessa est + 
quem conceperat, peperit; exposuit. Raptor is suscepit, qui tunc erat maritus alterius, 
et alere coepit. Reus est uxori malae tractationis.
11  Calp. Fl. 46: lex raptarum. Indemnatos liberos liceat occidere. Quidam rapuit 
et fugit. De raptu puella concepit et peperit. Reverso raptore puella mortem raptoris 
optavit. Filium ille indemnatum vult occidere. Rapta contradicit.
12  Cf. il commento di Sussman 1994, 222‑4.
13  Si tratta di Sen. contr. 2.4 e Calp. Fl. 30.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

318

﻿non meglio specificata malattia. Al netto di questi elementi comuni, 
però, le implicazioni dei vari temi appaiono diverse, dal momento che 
in Seneca il Vecchio e in Calpurnio la figura del possibile educatore 
del bambino è univocamente individuata e si tratta semmai di 
difendere la sua decisione di allevare il nipote illegittimo, che viene 
avversata dall’altro figlio, mentre nella declamazione attestata da 
Filostrato i due nonni non sembrano mostrare alcun imbarazzo di 
fronte alla prospettiva di mantenere il figlio della κόρη βιασθεῖσα 
e il conflitto si accende intorno al migliore titolo che l’uno o l’altro 
possono esibire per vedersi assegnare il neonato.

2	 Rapporti di latte

L’aspetto più interessante dei due excerpta di Antioco preservati 
dalle Vite dei sofisti è però il riferimento al latte materno contenuto 
nel secondo di essi, con la richiesta di procedere all’affidamento del 
nuovo nato prima che questi abbia avuto modo di nutrirsene: un 
elemento che, se ho ben visto, non ha attirato l’attenzione di studiosi e 
commentatori dell’opera filostratea.14 Il breve inciso del declamatore 
insiste infatti sul pericolo rappresentato dal fatto che il bambino 
venga allattato al seno della madre: un elemento dietro il quale, a 
mio avviso, affiora una dottrina ben precisa, quella secondo la quale 
il latte materno non rappresenta un semplice nutrimento, ma un vero 
e proprio vettore identitario, in grado non solo di plasmare i tratti 
somatici del nuovo nato, ma di influenzarne l’indole stessa.

Nelle fonti antiche, il testo che più ampiamente indugia su 
questa credenza è una pagina in cui Aulo Gellio riferisce il discorso 
tenuto dal filosofo Favorino il giorno in cui si era recato a felicitarsi 
con un suo allievo che aveva appena avuto un bambino. Di fronte 
all’affermazione della nonna, secondo la quale il nuovo nato non 
sarebbe stato nutrito al seno perché sua madre era ancora provata 
dalle fatiche del parto, Favorino dava la stura a un lungo sermone nel 
quale spiegava la necessità che al bambino non fosse somministrato 
altro latte se non quello materno: quest’ultimo, spiegava il filosofo, 
è infatti un derivato dello stesso sangue che ha nutrito l’embrione 

14  Anderson (1986, 29) osserva che «As it happens Philostratus does not cite the 
simple form of the notorious declamation on contradictory penalties (a man rapes two 
women in one night; one victim opts for marriage, the other for the rapist’s death)», 
oltre tutto in modo impreciso, dal momento che qui non è questione di un duplice stupro; 
la stessa svista è condivisa da Karambelas (2013, 91), che parla a sua volta di «double 
rapist» e si limita a citare e tradurre il tema. Nessuna osservazione al riguardo anche 
nelle traduzioni commentate di Giner Soria (1982) e Civiletti (2014); ho visto poi Olearius 
1709, 569; Kayser 1838, 322; Christian 1855; Schmid 1894; Hosius 1931; Dumrese 1940; 
Gerth 1956, col. 737; Bowersock 1969; Brussich 1987; Prosdocimi 1989; Anderson 1993; 
Follet 1994, mentre non mi è riuscito di avere accesso a Brodersen 2014.

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute

319

nell’utero e che dopo la nascita, sublimato da un processo di 
riscaldamento che gli conferisce il suo colore biancastro, si muove 
in direzione dei seni. Proprio per questo, il latte ha la capacità di 
«modellare le rassomiglianze del corpo e dell’animo», non meno di 
quanto faccia il seme paterno: una nozione cui Favorino allude con 
efficacia attraverso un verbo, fingere, che si riferisce in senso proprio 
al figulus, il vasaio che plasma i propri manufatti e conferisce loro 
l’una o l’altra forma. Sottesa a questa affermazione è dunque l’idea 
che subito dopo la nascita il bambino si trova in uno stato fisico e 
psicologico fluido e proprio per questo suscettibile di assumere la 
configurazione che gli viene impressa dall’esterno, come accade alla 
creta nelle mani dell’artigiano. Rispetto al latte materno, prosegue 
ancora Favorino, qualsiasi altro nutrimento sarebbe invece «come 
frutto di un innesto e tale da deviare rispetto al genus» (insitivus ac 
degener), specie poi se venisse da una nutrice mercenaria, magari 
di condizione servile: una simile circostanza finirebbe infatti per 
corrompere l’indole di un bambino che si avviava all’esistenza sotto 
i migliori auspici.15

Nelle parole di Favorino, beninteso, c’è poco di nuovo: si potrebbe 
anzi dire che Gellio si limita a costruire una cornice narrativa per 
una dottrina attestata almeno a partire da Aristotele, come è stato 
osservato, e fatta propria anche dalla riflessione medica greca, da 
Ippocrate a Sorano a Galeno.16 Dal canto suo, Favorino preferisce 
sostanziare le proprie convinzioni attingendo piuttosto a un maestro di 
verità quale era ormai diventato in età imperiale Virgilio e in particolare 
ai versi in cui Didone inveisce contro Enea, in procinto di allontanarsi 
da Cartagine, affermando che a porgergli le mammelle non era stata 
la dea Venere, come a torto l’eroe millantava, ma semmai le feroci tigri 

15  Riporto solo le sezioni più significative del lungo intervento di Favorino (Gell. 
12.1.9‑14): Quod [in riferimento al procurato aborto, del quale Favorino ha parlato subito 
prima] cum sit publica detestatione communique odio dignum in ipsis hominem primordiis, 
dum fingitur, dum animatur, inter ipsas artificis naturae manus interfectum ire, quantulum 
hinc abest iam perfectum, iam genitum, iam filium proprii atque consueti atque cogniti 
sanguinis alimonia privare? «Sed nihil interest – hoc enim dicitur – dum alatur et vivat, 
cuius id lacte fiat». Cur igitur iste, qui hoc dicit, si in capessendis naturae sensibus tam 
obsurduit, non id quoque nihil interesse putat, cuius in corpore cuiusque ex sanguine 
concretus homo et coalitus sit? An quia spiritu multo et calore exalbuit, non idem sanguis 
est nunc in uberibus, qui in utero fuit? Nonne hac quoque in re sollertia naturae evidens 
est, quod, postquam sanguis ille opifex in penetralibus suis omne corpus hominis finxit, 
adventante iam partus tempore in supernas se partis perfert, ad fovenda vitae atque lucis 
rudimenta praesto est et recens natis notum et familiarem victum offert? Quamobrem 
non frustra creditum est, sicut valeat ad fingendas corporis atque animi similitudines vis 
et natura seminis, non secus ad eandem rem lactis quoque ingenia et proprietates valere.
16  Mi riferisco in particolare ai contributi di Cristante (2017) e Mastriani (2017), 
entrambi contenuti in un fascicolo monografico di Invigilata lucernis la cui seconda 
sezione è interamente dedicata al tema del nutrimento neonatale e nel quale il passo 
di Gellio viene discusso anche da altri studiosi; cf. poi Bettini 2022, in part. 470‑2 e, 
per i rimandi ai testi medici, Andò 1995 e Pomata 1995, 45‑57.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

320

﻿dell’Ircania, portatrici di un «nutrimento selvatico e disumano»: quei 
versi, che oltre tutto si fondavano su un precedente omerico almeno 
altrettanto autorevole, offrivano al filosofo l’appiglio per concludere 
che dunque «nello sviluppo dei mores un ruolo di primo piano è giocato 
dalla personalità della nutrice e dalla natura del suo latte».17

Se è questa la dottrina che affiora dietro l’estratto declamatorio 
di Antioco, ciò che il padre del defunto violentatore avrebbe in 
mente, nel chiedere che il figlio concepito dalla κόρη βιασθεῖσα 
non accosti neppure le labbra al latte della madre, è il rischio 
che un simile nutrimento possa influire sulle corporis atque animi 
similitudines, come Favorino le definiva, con il risultato di guastare 
irrimediabilmente le une e le altre.

3	 Humanior sententia

Le leggi scolastiche, lo abbiamo detto, riconoscono alla donna 
stuprata il diritto di scegliere tra la vita e la morte dell’uomo che le 
ha usato violenza: un diritto che una declamazione minore pseudo-
quintilianea, sulla quale torneremo più avanti, definisce attraverso 
l’impegnativa formula vitae necisque potestas e assimila così a quello 
di cui godevano i padri romani.18 In termini altrettanto espliciti, una 
prerogativa di questo genere non risulta attestata nel diritto vigente 
a Roma, per quanto è possibile desumere dal materiale conservato: 
se ancora il giurista Marciano prevedeva la possibilità, per il padre 
della rapta, di operare una remissio iniuriae qualora persuaso dalle 
preghiere del raptor, miranti evidentemente a ottenere il permesso di 
sposare la donna violata, una simile ipotesi è esclusa dal successivo 
intervento legislativo di Costantino e da quello ancora più tardo di 
Giustiniano, che interdice alla rapta, quale che sia il suo statuto, di 
richiedere il matrimonio con il proprio raptor.19

17  Gell. 12.1.20: Scite igitur et perite noster Maro, quod cum versus illos Homeri 
consectaretur […] non partionem solam tamquam ille, quem sequebatur, sed alituram 
quoque feram et saevam criminatus est; addidit enim hoc de suo: «Hyrcanaeque admorunt 
ubera tigres», quoniam videlicet in moribus inolescendis magnam fere partem ingenium 
altricis et natura lactis tenet. I versi omerici in questione si leggono in Il. 16.33‑5.
18  Quint. decl. 309.12: Potestatem tibi vitae ac necis lex dedit, da vedere con il recente 
commento di Pasetti et al. 2024, 346‑7. Salvo quando diversamente indicato, il testo 
delle Minores segue l’edizione di Winterbottom 1984.
19  Marcian. 14 inst. D. 48.6.5.2 (si pater iniuriam suam precibus exoratus remiserit); 
CTh. 9.24.1 (Imp. Constantinus ad populum. Si quis nihil cum parentibus puellae ante 
depectus invitam eam rapuerit vel volentem abduxerit patrocinium ex eius responsione 
sperans […] nihil ei secundum ius vetus prosit puellae responsio, sed ipsa puella potius 
societate criminis obligetur); C. 9.13.1.2 (Nec sit facultas raptae virgini vel viduae vel 
cuilibet mulieri raptorem suum sibi maritum exposcere). Cf. Papakonstantinou 2025, in 
part. 63‑85 e 204‑6, con ampia bibliografia.

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute

321

Al tempo stesso, è indicativo il fatto che nei testi di scuola le 
due scelte non siano poste sullo stesso piano: al contrario, quella a 
favore delle nozze viene descritta come preferibile, indice di mitezza 
e benevolenza da parte della donna, mentre l’altra appare semmai 
un segno di crudeltà, che tradisce un animo assetato di vendetta. Si 
è già visto a questo riguardo come in un tema di Calpurnio Flacco 
nel quale due raptae si sono espresse in termini opposti nei confronti 
dell’uomo che ha violato entrambe il magistrato avochi a sé la 
decisione e si pronunci a favore dell’opzione più benevola, che viene 
definita significativamente humanior. Ma il motivo è topico e torna 
in tutte le declamazioni che mettono a confronto le due alternative 
previste dalla legge.

Nella controversia senecana 1.5, anch’essa relativa a un raptor che 
nella medesima notte ha fatto violenza a due donne, la scelta a favore 
della salvezza dello stupratore viene definita dal retore Pompeo Silone 
mitior rispetto a quella che ne decreta invece la condanna a morte, 
mentre un altro declamatore, Argentario, qualifica con il termine 
misericordia l’atteggiamento della donna che opta a favore delle nozze 
riparatrici. Al contrario, l’opzione opposta, secondo Porcio Latrone, 
attira contro la rapta una diffusa malevolenza (invidia); e invidiosa 
(‘passibile di suscitare odio’) è in generale qualsiasi potestas che 
non si lasci vincere dalla pietà.20 In termini analoghi i declamatori si 
esprimono anche in un’altra controversia senecana, la 7.8, dal tema 
particolarmente complesso: qui una rapta si è pronunciata dinanzi al 
giudice a favore delle nozze, ma il presunto raptor nega di essere il 
responsabile della violenza; quando però il tribunale ne conferma la 
colpevolezza e l’uomo vuole sposare la donna, quest’ultima chiede che 
le venga nuovamente concessa la possibilità di scegliere.21 Tra i retori 
che prendono posizione contro la richiesta della donna si segnala in 
particolare l’intervento di Quinto Aterio, dal quale emerge come la 
sola ipotesi che la rapta possa optare per la morte dell’uomo attiri su 
di lei la taccia di crudeltà:

20  Sen. contr. 1.5.3 (citato secondo il testo stabilito da Håkanson 1989): inter pares 
sententias mitior vincat […] Non est invidiosa potestas, quae misericordia vincit; 1.5.6: 
mea optio et te vindicat, tua me non vindicat; et hoc tibi mea optio praestat, quod + et + 
mihi occiso raptore invidiam. A dir poco discutibili sia l’interpretazione moralistica 
di misericordia in questa controversia da parte di Kulawiak-Cyrankowska (2019), 
che vi coglie un’anticipazione dell’etica cristiana, sia quella politica di Leigh (2021), 
che vede invece nelle parole del declamatore un’allusione alla clemenza di Cesare al 
termine della guerra civile. Aggiungo infine che il termine ritorna, sempre a proposito 
dell’opzione della rapta, in Quint. decl. 280.8 (Ante omnia non tam duram esse lex voluit 
condicionem ut semper raptor puniretur: ideo et misericordiae locum fecit) e 368.6‑7, 
dove è ripetutamente definita misericors una rapta che ha optato a favore delle nozze 
invito patre e ha dovuto per questo subire la abdicatio.
21  Il tema della controversia recita come segue: Rapta producta nuptias optavit. Qui 
dicebatur raptor negavit se rapuisse. Iudicio victus vult ducere; illa optionem petit.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

322

﻿ «Io non intendo scegliere la condanna a morte – dice –, ma voglio 
avere il diritto di poterlo fare». Una che gode nell’esercitare un 
simile potere è crudele.22

Passando allo pseudo-Quintiliano, nella declamazione minore 251 
la rapta ha optato a suo tempo a favore delle nozze, salvo vedersi 
ripudiata sulla base di una legge che autorizza il marito a troncare 
il matrimonio se la moglie non abbia partorito nell’arco di un 
quinquennio: la difesa della donna, che a sua volta ha impugnato 
un’azione per ingiusto ripudio, insiste nel rivendicare i meriti da 
lei acquisiti verso un uomo che avrebbe potuto legittimamente 
condannare al disonore e al supplizio; rispetto a questa possibilità, 
l’ipotesi prescelta dalla rapta viene definita «più lieve» e «prossima 
ad essere un beneficio».23

La Minor 276 presenta una diversa norma di riferimento, che 
consente alla rapta di scegliere tra la morte del raptor e l’acquisizione 
del suo patrimonio: una differenza che non può stupire, dal momento 
che il mondo dei retori non si sente vincolato ad alcuna ortodossia 
giuridica e la formulazione di una norma può mutare anche rispetto 
alla medesima fattispecie di reato in base alle esigenze didattiche 
suggerite dal tema. S’intende che in questo caso, come in quello 
canonico della scelta tra morte e nozze riparatrici, la legge prevede 
un’ipotesi più mite rispetto all’altra; il gioco delle alternative è 
espresso dallo pseudo-Quintiliano in un passo insanabilmente 
corrotto, ma il cui senso si può ricostruire senza troppa difficoltà:

Non c’è dubbio, infatti, che la legge abbia stabilito due pene contro 
lo stupratore; una di queste, però, è mite; e non sempre, + una 
volta che questa sia stata escogitata e pubblicata, si è tenuti a 
scegliere quell’altra, crudele e sanguinaria +.24

Al netto della corruttela, e per quello che ci interessa in questa sede, 
appare chiaro che gli aggettivi crudelis e sanguinarius si riferiscono 
alla pena alternativa alla confisca dei beni e dunque, indirettamente, 
alla donna che opti per una simile soluzione.

22  Sen. contr. 7.8.3: «Non sum» inquit «optatura mortem, sed volo mihi licere et mortem 
optare». Quam potestas ista delectat crudelis est.
23  Quint. decl. 251.3: Duas enim poenas adversus raptores constituisse lex videtur, 
alteram mortis, alteram nuptiarum: leviorem hanc et beneficio propiorem.
24  Quint. decl. 276.7: Duas enim sine dubio poenas adversus raptorem lex constituit, 
alteram tamen mitem; nec semper + hac cogitata et publicata crudeli illi et sanguinariae 
tenetur +. La traduzione proposta nel testo è quella di Pasetti et al. 2019, da cui traggo 
anche il testo e al cui commento ad loc. rimando.

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute

323

La declamazione minore 309 presenta a sua volta un tema analogo 
alla controversia 7.8 di Seneca, a parte alcune differenze puramente 
verbali, con la rapta che chiede di ripetere la propria scelta dopo 
aver optato in un primo momento a favore delle nozze. Contro questa 
pretesa, il raptor osserva che il diritto di opzione si può esercitare 
una volta sola; la pretesa della donna sarebbe stata illegittima, 
dunque, anche se avesse comportato la scelta del matrimonio dopo 
una preferenza iniziale per la morte del violentatore e a maggior 
ragione lo sarà nel caso contrario:

Se avessi optato per la morte e ora volessi le nozze, sembrerebbe 
che tu agissi contro la legge e qualcuno potrebbe obiettarti: «Avresti 
dovuto decidere prima, avresti dovuto valutare prima; una volta che 
hai emesso il tuo verdetto, tu stessa hai posto fine al tuo diritto». 
Ora invece, dopo aver scelto le nozze, vuoi scegliere la morte. Che 
cos’è questo pentimento verso la crudeltà? Lei stessa si rendeva 
conto [scil. nel momento in cui ha optato a favore del matrimonio] 
di quanto una simile scelta sia disumana, di quanto sia crudele.25

Anche qui torna dunque la medesima terminologia della Minor 276: 
la scelta della morte per il raptor è definita con gli aggettivi saevus 
e crudelis o con il sostantivo crudelitas, accostato paradossalmente 
a paenitentia.

Infine, altrettanto esplicito è lo svolgimento del già ricordato tema 
di Calpurnio in cui il violentatore pretende di valersi dei suoi poteri 
di padre per uccidere il figlio concepito dalla donna e quest’ultima 
si oppone alla sua richiesta. Gli argomenti dell’uomo sono ancora 
percepibili pur nella drastica riduzione che l’excerptor ha imposto 
al testo originale:

Ormai avevo già regolato i conti di quel mio errore, o piuttosto 
destino, con il mio volontario allontanamento; è stato questo 
bambino, signori giudici, questo bambino a tradirmi. Se la madre 
insiste nel pretendere il mio supplizio, allora sarà lei a ucciderlo. 
Nessuno avrebbe dovuto definirmi ‘violentatore’ dopo il tempo che 
è intercorso, dopo il mio esilio, dopo mio figlio. Si obietta: «Non è 

25  Quint. decl. 309.13: Si mortem optasses et nuptias optare velles, videreris [enim] 
facere contra legem, et esset qui diceret: «Ante deliberasses, ante dispexisses; emissa 
vox est, potestatem tuam ipsa finisti». Nunc vero cum optaveris nuptias, mortem optare 
vis. Quae ista ad crudelitatem paenitentia est? Intellexit et ipsa quam saevum, quam 
crudele sit. Sull’interpretazione di intellexit, che ho inserito tra quadre nella traduzione, 
seguo l’interpretazione di Shackleton Bailey (2006), che vede nel verbo un riferimento 
alla prima opzione, piuttosto che quella di Winterbottom (1984). Ampia analisi recente 
di questa declamazione in Papakonstantinou 2025, 269‑84; cf. anche Kaster 2001, che 
ne offre una parziale traduzione commentata, all’interno di un pregevole contributo in 
materia di raptus nelle controversie latine.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

324

﻿ tuo figlio, perché non è nato da un matrimonio celebrato secondo le 
regole». E allora di chi è? Un uomo non potrà essere padre se non 
accende le fiaccole nuziali e non canta i fescennini? Sei davvero 
disumana! Non vuoi permettere che sia padre colui che ha fatto 
di te una madre.26

In realtà, questa traduzione omette la frase iniziale dell’estratto, 
che si apre con un’evidente lacuna iniziale e presenta un testo 
corrotto, variamente emendato dagli editori. L. Håkanson 
ricorreva alle cruces, stampando Nisi forte moleste tulit quod †et 
non et† hunc ipsa damnavit; da ultimo sulla questione è intervenuto 
A. Balbo, che ha proposto di emendare Nisi forte moleste tulit 
quod et <hunc> non [et hunc] ipsa damnavit, «a meno che costei 
sia stata infastidita dal fatto di non aver di persona condannato 
anche costui [il bambino]», interpretando il testo così ricostruito 
come espressione di un rammarico della madre (soggetto pressoché 
certo di tulit) per non aver proceduto lei stessa alla soppressione del 
neonato come vorrebbe fare con il raptor.27 Secondo questa lettura, 
l’opposizione della donna al padre deriverebbe non già dal desiderio 
di preservare la vita del bambino, ma semmai dall’aspirazione ad 
essere l’unica artefice della sua morte; lo stesso Balbo conclude 
peraltro ribadendo la difficoltà di ricostruire l’atteggiamento 
mentale della rapta nei confronti del figlio e riservandosi di 
tornare sulla questione. In ogni caso, dalla sua esegesi, che 
coincide con quella dei commentatori di Calpurnio, da L. Sussman 
a P. Aizpurua a S. Knoch, il profilo etico della donna – s’intende, 
nella ricostruzione orientata e non benevola operata dal raptor – ne 
risulta ulteriormente e sinistramente illuminato.28 La madre non 
solo, con la sua insistenza nel chiedere la pena di morte per il 
padre, finirà per uccidere il figlio (hunc mater occidet), ma la sua 
ferocia giunge sino al punto da provare disappunto per il fatto che 

26  Calp. Fl. 46 (36.5‑12 H.): Iam cum illo meo errore vel fato voluntaria profectione 
transegeram; hic me, iudices, hic puer prodidit. Si perseverat in mea poena, hunc mater 
occidet. Dicere me raptorem nemo debebat post intervallum, post exilium, post meum 
filium. «Non est» inquit «filius tuus; nuptiis enim sollemnibus non est natus». Cuius 
ergo? Nisi faces accenderit et fescennina cecinerit, pater esse non poterit? Perquam es 
inhumana: non vis esse patrem, qui te fecerit matrem!
27  Balbo 2012, 189‑90 e note (dello stesso autore è anche la traduzione riportata 
nel testo). Il più recente commentatore di Calpurnio, Knoch (2024), stampa <…> nisi 
forte moleste tulit quod non et hunc ipsa damnavit, inserendo all’inizio della frase 
l’indicazione della lacuna che Håkanson 1978, a mio avviso con un eccesso di prudenza, 
si era limitato a ipotizzare in apparato.
28  Cf. rispettivamente Sussman 1994, 222; Aizpurua 2005, 235; Knoch 2024, 172.

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute

325

il bambino possa morire per altre mani che non siano le sue.29

Un cenno merita, a questo riguardo, anche l’estratto 41 di 
Calpurnio, il cui tema, particolarmente torbido, prevede che un 
giovane non abbia violentato in prima persona una vergine, ma l’abbia 
rapita e consegnata all’efebo che amava perché fosse quest’ultimo 
a stuprarla.30 Condotta, come di consueto, dinanzi ai magistrati, la 
rapta opta per la morte dell’efebo, mentre il rapitore chiede che la 
pena sia piuttosto inflitta a lui. Nello svolgimento del tema, affidato 
a quest’ultimo, colpisce in particolare l’insinuazione secondo cui 
la donna, chiedendo la morte dell’efebo, abbia agito d’astuzia, ben 
sapendo che il rapitore avrebbe preferito morire piuttosto che 
perdere il giovane che amava: l’obiettivo della rapta era dunque di 
colpire uno solo dei suoi due aguzzini per ucciderli di fatto entrambi, 
provocando indirettamente anche la morte dell’altro.31

4	 Conclusioni

La rapta che opta per la morte del suo violentatore, dunque, è 
un’assassina astuta e spietata al tempo stesso. Su questo punto 
la posizione dei declamatori non mostra oscillazioni e la troviamo 
formulata in termini analoghi da una raccolta declamatoria all’altra: 
da crudelis (e crudelitas) a saevus, da sanguinarius a inhumanus, il 
lessico impiegato ruota ossessivamente intorno al campo semantico 

29  Anche l’espressione si perseverat in mea poena, hunc mater occidet non è peraltro 
esente da difficoltà esegetiche. Sussman (1994, 222) propone due interpretazioni 
alternative: che dopo aver ottenuto la condanna a morte del raptor la madre provvederà 
a eliminare anche il bambino, cancellando così anche l’ultima traccia della violenza, o 
che se la donna insisterà nel chiedere l’esecuzione del padre, anche questi non cederà 
rispetto alla richiesta di uccidere il bambino, uccisione della quale sarà in ogni caso 
la madre a doversi ritenere responsabile. Nessuna delle due mi sembra del tutto 
persuasiva e la prima in particolare appare troppo lontana dalla lettera del testo di 
Calpurnio; per quello che qui ci interessa, comunque, l’aspetto rilevante è che la madre 
venga presentata come l’artefice, diretta o indiretta, della morte del figlio.
30  Calp. Fl. 41: Rapuit quidam virginem et ephebo, quem amabat, tradidit stuprandam. 
Rapta ad magistratus producta mortem ephebi petit. Offert se ille, qui rapuit. «Un cas 
confinant à l’absurd», commenta, non a torto, van Mal-Maeder (2007, 28). Adotto nel 
testo quella che appare ai miei occhi l’interpretazione corretta del tema, secondo cui 
il soggetto di amabat va identificato nel raptor ed è quest’ultimo, dunque, ad essere 
affettivamente legato all’ephebus; di avviso diverso Sussman (1994, 210‑11), secondo 
il quale amabat si riferisce invece alla virgo, e Papakonstantinou (2022, 39‑40), che 
si dichiara pienamente d’accordo con lo studioso americano. Da ultimo, Knoch (2024, 
170‑1) ritiene che il tema lasci intenzionalmente ambiguo il soggetto di amabat – lo 
stupratore o la donna stuprata – così da consentire al declamatore due diverse strategie 
argomentative. Sulla complessa questione esegetica mi riprometto comunque di tornare 
in un contributo specifico.
31  33.15‑17 H.: Perire mihi satius est quam hunc videre pereuntem. Callide, puella, 
commenta es: unum petis, ut duos pariter occidas.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

326

﻿della disumana e compiaciuta ferocia tanto quanto l’opzione 
opposta risulta invece mitior o levior, ispirata a misericordia o 
ancora humanior. È il profilo etico del tiranno, come ha giustamente 
notato N. Papakonstantinou, quello che affiora da un simile spettro 
lessicale, e proprio a un potere tirannico i declamatori paragonano 
talvolta il diritto di opzione della rapta, specie quando pretenda di 
estendersi oltre l’unica possibilità che la legge concede alla donna 
o di tornare sui propri passi per effettuare una scelta diversa.32 Per 
non parlare della velenosa insinuazione secondo cui la rapta sarebbe 
pronta a uccidere il figlio concepito in seguito allo stupro, tanto da 
rammaricarsi del fatto che il padre di quello stesso figlio voglia 
privarla di una simile possibilità, se è corretta l’interpretazione 
dell’estratto calpurniano che abbiamo poc’anzi discusso. Certo, gli 
esempi analizzati provengono tutti dalle antologie declamatorie 
latine, dove il motivo del raptus ha una presenza di gran lunga più 
cospicua rispetto a quanto si registra in ambito greco e lo stesso 
numero di pezzi svolti giunti sino a noi è molto più alto; ma questa 
differenza è legata agli accidenti della tradizione testuale e si può 
tranquillamente presumere che gli sviluppi del tema fossero del tutto 
analoghi anche presso i retori greci; a dimostrarlo è proprio il caso 
di Antioco di Ege, cui possiamo a questo punto ritornare.33

Anche nella declamazione della quale le Vite dei sofisti hanno 
preservato una così labile traccia la κόρη βιασθεῖσα doveva essere 
dipinta dal padre del suo stupratore alla stregua di un’assassina: 
assassina dell’uomo che le aveva fatto violenza, e contro il quale aveva 
scelto l’opzione crudele, sanguinaria e disumana della condanna a 
morte, e assassina in potenza del bambino nato da quel rapporto 
coatto. Non c’è dunque da sorprendersi che il nonno paterno, il quale 
aveva già dovuto subire la perdita del figlio, volesse ora stornare il 
rischio che suo nipote si nutrisse di un latte che avrebbe trasmesso 
anche a lui la similitudo animi della madre, sorta di Medea in veste 
declamatoria, e chiedesse con insistenza ai giudici di agire in fretta 
perché di quel latte il neonato non toccasse neppure una goccia.34

32  Papakonstantinou 2025, 280 e nota 156, con rinvio a Quint. decl. 309.12: Potestatem 
tibi vitae ac necis lex dedit; ultra regnum omne, ultra tyrannidem omnem est hoc diu 
licere.
33  Guast (2023, 54, nota 3) segnala come unico esempio di controversia greca 
in materia di violenza sessuale proprio quella di cui sappiamo da Filostrato. Circa 
l’aspetto quantitativo, Guast (2019, 2) ha contato 24 declamazioni greche giunte sino 
a noi dall’arco temporale che va dal I al III secolo d.C.; nello stesso periodo, anche a 
lasciare da parte la raccolta delle Maiores, i cui 19 pezzi risalgono a epoche diverse, 
quelle latine sono oltre dieci volte di più.
34  La menzione di Medea non è ornamentale, data la sua larga presenza nella 
letteratura progimnasmatica e declamatoria greca documentata da Hawley (1995).

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute

327

Filostrato, insomma, non aveva torto quando individuava nel 
breve ma pregnante passaggio di Antioco un esempio della sua 
straordinaria capacità di concentrazione espressiva. Del suo allievo 
Lucilio, Seneca ebbe a dire una volta: Plus significas quam loqueris.35 
Del declamatore greco, che racchiude in una manciata di parole un 
intero orizzonte culturale, legato alla percezione del latte e dei suoi 
effetti sull’identità di chi ne veniva nutrito, l’autore delle Vite dei 
sofisti ben a ragione poteva dire lo stesso.36

5	 Appendice: l’eunuco e il tiranno

Subito dopo il frammento relativo al figlio conteso della rapta, le 
Vite dei sofisti offrono un secondo specimen del talento di Antioco 
nel campo della declamazione. Questa volta ad essere chiamata in 
causa è una figura non meno ricorrente rispetto alla donna violata, 
quella del tiranno, anche se in questa specifica formulazione il tema 
non sembra conoscere altre attestazioni nella produzione superstite:

L’altro tema è questo: «Un tiranno che depone il potere a 
condizione che venisse varata un’amnistia viene ucciso da un tale 
che da lui era stato reso eunuco e che ora si difende dall’accusa 
di omicidio». In questa occasione riuscì a confutare il punto più 
forte dell’accusa, il discorso cioè riguardante i patti [περὶ τῶν 
σπονδῶν], mescolando l’acume al pathos: «Con chi – disse – fece 
questi accordi? Con bambini, donne, giovani, vecchi, uomini; il mio 
nome, però, non lo trovo negli accordi».37

35  Sen. epist. 59.5.
36  Se è questa, come io credo, la traduzione corretta del nesso ξὺν διανοίαις λόγου 
κρείττοσιν (testo completo supra, nota 2), la cui interpretazione è stata discussa e che 
altri intendono nel senso di ‘pensieri superiori a quanto le parole possano esprimere’.
37  Philostr. VS 2.4.569: ἡ δὲ ἑτέρα ὑπόθεσις τοιαύτη· τύραννον καταθέμενον τὴν ἀρχὴν 
ἐπὶ τῷ ἐκλελῆσθαι ἀπέκτεινέ τις εὐνοῦχος ὑπ’ αὐτοῦ γεγονὼς καὶ ἀπολογεῖται ὑπὲρ τοῦ 
φόνου. ἐνταῦθα τὸ μάλιστα ἐρρωμένον τῆς κατηγορίας τὸν περὶ τῶν σπονδῶν λόγον 
ἀπεώσατο περίνοιαν ἐγκαταμίξας τῷ πάθει· “τίσι γάρ”, ἔφη, “ταῦτα ὡμολόγησε; παισὶ 
γυναίοις μειρακίοις πρεσβύταις ἀνδράσιν· ἐγὼ δὲ ὄνομα ἐν ταῖς συνθήκαις οὐκ ἔχω”. 
Sulla figura del tiranno nella declamazione greca cf. di recente Tomassi 2015, che non 
cita però questa pagina di Filostrato.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

328

﻿A proposito del termine σπονδῶν, correzione palmare del tràdito 
σπουδαίων, il commento alle Vite dei sofisti di Maurizio Civiletti 
rileva che il testo di Filostrato non chiarisce di che genere di accordi 
si tratti.38 In realtà, il tema declamatorio allude a mio avviso a 
quello che nei testi latini è chiamato pactum abolitionis, una sorta 
di amnistia stipulata tra la città e il tiranno allorché questi rinunci 
spontaneamente al suo potere, ma intenda tutelarsi dagli inevitabili 
strascichi giudiziari e dalle vendette personali che altrimenti 
seguirebbero la depositio.39

Il riferimento a questo tipo di accordi torna tanto nelle declamazioni 
conservate che nella trattatistica retorica e dà luogo di solito a temi 
come quello testimoniato in una controversia senecana:

al candidato a una carica pubblica sia lecito parlare contro il 
suo competitore. Un tiranno depose il suo potere avendo stipulato 
un’amnistia per cui sarebbe stato condannato a morte chiunque gli 
avesse rinfacciato la sua tirannide. Si candida a una magistratura. 
Il suo competitore si oppone.40

Quintiliano attesta in effetti che il tema del pactum abolitionis, da lui 
parafrasato con l’espressione «accordi con i tiranni che depongono 
il loro potere», era «frequente nelle scuole» e riporta a sua volta un 
esempio analogo a quello senecano, nel quale un competitor affronta 
un tiranno che ha rinunciato al suo potere sub pacto abolitionis.41 
Va detto peraltro che tanto nella Institutio oratoria quanto nella 
successiva trattatistica un simile tema viene evocato soprattutto 
per illustrare le difficoltà che si presentano a chi voglia esprimersi 
al cospetto di un despota appena deposto e già proteso a rientrare 

38  Civiletti 2014, 543. Va detto peraltro che nel testo stampato a fronte della sua 
traduzione Civiletti adotta l’emendamento ἐπὶ τῷ ἐκλελύσθαι in luogo del tràdito 
ἐκλελῆσθαι, che rende «per l’invalidità fisica»; del resto, il mancato riconoscimento 
del significato tecnico qui assunto da ἐκλανθάνω, non registrato neppure dal Liddell-
Scott-Jones, creava difficoltà già alla storica versione latina di Olearius (1709, 569), 
che lasciava bensì nel suo testo ἐκλελῆσθαι, ma lo rendeva ut privatam vitam ageret. 
Infine Wright (1922, 169), pur adottando a sua volta la correzione ἐκλελύσθαι, traduceva 
correttamente «on condition of immunity for himself».
39  Sulla figura del depositor tyrannidis nelle controversie latine cf. Tabacco 1985, 
60‑3 e adesso Hu 2023, che a 45 rimanda anche al frammento citato da Filostrato. 
Per l’ambito greco, la declamazione di Antioco è l’unico testo cui allude il contributo 
di Hu, accanto a un secondo tema in cui però non si parla di accordi successivi alla 
dismissione del potere.
40  Sen. contr. 5.8: competitori liceat in competitorem dicere. Tyrannus dominationem 
sub abolitione deposuit, ut, si quis obiecisset tyrannidem, capite puniretur. Petit 
magistratum; competitor contradicit.
41  Quint. inst. 9.2.67 e 97, da vedere con il commento ad loc. di Cavarzere, Cristante 
2019, 421‑2, dove sono citati i riferimenti alla manualistica retorica e compare anche 
un rimando alla pagina di Filostrato che stiamo esaminando.

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute

329

nella vita politica della città: una situazione delicata, nella quale ogni 
riferimento al recente passato rischia di essere impugnato dall’ex 
tiranno come una violazione dell’amnistia e di mettere dunque in 
pericolo la vita stessa del suo competitor.42

Nel caso discusso da Antioco di Ege, invece, la situazione di partenza 
appare del tutto diversa: l’eunuco non è un rivale nel perseguimento 
di una carica pubblica, ma si trova sotto processo con l’accusa di 
omicidio per aver giustiziato il tiranno dal quale era stato a suo tempo 
evirato.43 Il suo atto si configura con tutta evidenza alla stregua di 
una ritorsione e viola, dunque, platealmente l’amnistia stipulata con 
il deposto tiranno, come l’accusa non manca di mettere in luce.44 A 
sua volta, il reo controbatte con un argomento che appare in verità 
alquanto capzioso, fondato com’è su un’interpretazione strettamente 
letterale dell’accordo, ma che Filostrato trova persuasivo: i termini 
del patto sottoscritto dalla città, che menzionano in dettaglio tutte 
le categorie coinvolte, citano fra i suoi contraenti uomini e donne; 
l’eunuco obietta però di non trovare il suo nome in questo elenco, 
evidentemente nel senso che la sua condizione lo pone al di fuori di 
entrambe le categorie e lo esime dunque dall’osservanza di quello 
stesso patto.

Di per sé, beninteso, la strategia difensiva messa in campo da 
Antioco non ha nulla di sorprendente: uno degli stati di causa 
previsti dalla dottrina retorica antica, e largamente recepiti nelle 
declamazioni di scuola, era quello definito in greco ῥητὸν καὶ διάνοια, 
in latino scriptum et voluntas (o sententia), e prevedeva che le parti in 
conflitto fondassero i propri argomenti appellandosi rispettivamente 
alla formulazione letterale del testo normativo e alla soggiacente, 
arguibile intenzione del legislatore, che quella formulazione poteva 

42  A questo proposito rimando ancora alle pagine di Cavarzere, Cristante 2019 citate 
alla nota precedente. Di particolare interesse il caso presente in Marziano Capella 
(5.470), nel quale il tiranno che ha rinunciato al potere sub abolitione si è poi distinto 
in guerra e chiede ora a titolo di premio la custodia delle armi e della cittadella – quella 
stessa cittadella che in declamazione costituisce il simbolo e insieme la metafora della 
tirannide –, incontrando l’opposizione dei magistrati.
43  La figura dell’eunuco è tutt’altro che sconosciuta in declamazione, ma viene 
solitamente chiamata in causa in tutt’altro genere di temi, che sfruttano in modo diverso 
l’ambiguità della sua figura: è il caso paradossale dell’eunuco innamorato o quello 
dell’eunuco ucciso da un marito perché sorpreso a letto con la moglie di questi e scambiato 
quindi per un adultero (tutti i ragguagli in proposito in Longo 2016, 310‑12). Anche sotto 
questo profilo la controversia attestata da Filostrato è dunque priva di paralleli.
44  Una possibile suggestione alla base del tema declamatorio potrebbe essere 
identificata nella vicenda di Panionio ed Ermotimo raccontata da Erodoto in 8.104‑6: 
il primo era un mercante senza scrupoli che evirava ragazzi di aspetto piacente per 
venderli successivamente ai barbari, il secondo una delle sue vittime, che fece fortuna 
alla corte di Serse e ne approfittò per attirare in trappola Panionio e vendicarsi su di lui, 
prima costringendolo a castrare i suoi quattro figli, poi imponendo a questi ultimi di fare 
lo stesso con il loro padre. Cf. a questo riguardo lo specifico lavoro di Hornblower 2003.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

330

﻿aver tradito o espresso in modo opaco. Senonché anche qui, come 
già accadeva nel caso precedente, dietro le parole del retore affiora 
un orizzonte culturale ben più vasto, del quale abbiamo numerose 
attestazioni. A partire dal I secolo d.C., infatti, si infittiscono nelle 
fonti letterarie i riferimenti all’eunuco come a una figura ambigua, 
sorta di tertium genus hominum, secondo un’espressione attribuita 
all’imperatore Alessandro Severo, che non può definirsi né uomo né 
donna e sfugge dunque alla rassicurante opposizione binaria tra 
maschile e femminile.45 Qui ci limiteremo a citare un paio di esempi, 
desunti dal contesto culturale contemporaneo ad Antioco di Ege.

Tra le apparizioni oniriche cui non bisogna prestare fede 
perché «mentono qualsiasi cosa dicano», il manuale di Artemidoro 
sull’interpretazione dei sogni include anche gli eunuchi, in quanto 
«per natura non possono essere annoverati né tra gli uomini né 
tra le donne»: con il loro corpo spurio e l’indecidibile afferenza di 
genere, gli eunuchi rappresentano insomma una menzogna vivente, il 
correlativo somatico di un inganno, e da essi il sognante non potrebbe 
trarre alcuna indicazione univoca.46 A sua volta, Luciano riferisce 
la convinzione secondo cui l’eunuco «non è né uomo né donna, ma 
qualcosa di composito, di misto e di mostruoso», come tale «estraneo 
alla natura umana», e pone una simile affermazione sulla bocca di 
un filosofo peripatetico, suggerendo l’idea che si trattasse di una 
percezione diffusa a livello dotto non meno che popolare.47 L’eunuco 
di Antioco, insomma, poteva ben ritenere che il proprio argomento 
fosse condiviso dalla cultura del suo tempo.

Infine, non escluderei che nel frammento del retore di Ege anche 
l’indicazione di bambini, giovani e vecchi come ulteriori categorie 
menzionate negli accordi tra la città e il tiranno e che ugualmente 
non includevano l’eunuco, al pari della distinzione fra uomini e donne, 
trovi riscontro nel più vasto immaginario su questa figura. Il fatto 
è che l’eunuco, con la sua pelle glabra, l’assenza di barba, la voce 

45  SHA Al. Sev. 23.7: tertium genus hominum eunuchos esse dicebat. Sulla costruzione 
e percezione dell’eunuco nel mondo antico si è accumulata di recente una significativa 
bibliografia: qui rimando a Kuefler 2001, in part. 31‑6; Cordier 2002; Wilson 2014, 
405‑11; Husquin 2020, 169‑97; Tougher 2021.
46  Artem. 2.69: διὰ τὸ φύσει μήτε ἐν ἀνδράσι μήτε ἐν γυναιξὶν ἀριθμεῖσθαι. È 
interessante il fatto che Artemidoro, coevo alla fioritura della seconda sofistica, 
includesse nel medesimo capitolo anche i σοφισταὶ tra i mentitori seriali che possono 
apparire in sogno e ai quali non va attribuito alcun credito; cf. al riguardo Bowersock 
2004, 59.
47  Luc. eun. 6: οὔτε ἄνδρα οὔτε γυναῖκα εἶναι τὸν εὐνοῦχον λέγοντος, ἀλλά τι σύνθετον 
καὶ μικτὸν καὶ τερατῶδες, ἔξω τῆς ἀνθρωπείας φύσεως. In ambito latino cf. Ov. am. 2.3.1 
(Ei mihi, quod dominam nec vir nec femina servas), Ibis 453 (Deque viro fias nec femina 
nec vir, ut Attis); Val. Max. 7.7.6 (neque virorum neque mulierum numero haberi debere); 
l’immagine torna poi nella polemistica cristiana, cf. tra gli altri August. civ. 7.24: ita 
amputatur virilitas, ut nec convertatur in feminam nec vir relinquatur.

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute

331

acuta e così via, secondo le descrizioni tipizzate che ne danno le fonti 
antiche, può essere percepito come un soggetto che ricomprende e 
fonde in sé le più diverse condizioni anagrafiche, risultando anche a 
questo riguardo una figura ibrida non meno di quanto lo sia sotto il 
profilo sessuale: come è stato osservato a proposito di un altro testo 
nel quale gioca un ruolo di primo piano, l’Eunuchus di Terenzio, «old 
and young, ugly and attractive, impotent yet oversexed, physically 
powerless yet mentally powerful – the eunuch holds all these 
contradictions within himself».48

Come nel caso della κόρη βιασθεῖσα esaminato nelle pagine 
precedenti, insomma, anche in quello dell’eunuco omicida non si 
può dare torto a Filostrato quando rileva che acume e pathos si 
intrecciavano strettamente nelle parole di Antioco.49 A tale giudizio 
noi possiamo aggiungere che persino in questi suoi esigui frustuli, 
sopravvissuti in modo del tutto casuale al naufragio di una produzione 
ben più vasta, la declamazione si rivela lo specchio e il precipitato 
di un’intera cultura, i cui echi riusciamo tuttora a cogliere dietro i 
virtuosismi retorici e le funamboliche soluzioni formali tanto care 
al biografo dei sofisti.

Bibliografia

Aizpurua, P. (éd.) (2005). Calpurnius Flaccus. “Les plaidoyers imaginaires” (extraits des 
déclamations). Paris: Le Promeneur. 

Anderson, G. (1986). Philostratus. Biography and Belles Lettres in the Third Century A.D. 
London: Croom Helm.

Anderson, G. (1993). The Second Sophistic: A Cultural Phenomenon in the Roman 
Empire. London; New York: Routledge.

Andò, V. (1995). «Modelli culturali e fisiologia della maternità nella medicina 
ippocratica». Fiume, G. (a cura di), Madri. Storia di un ruolo sociale. Venezia: 
Marsilio, 33‑44.

Balbo, A. (2012). «Applicazioni del fenomeno della parola-segnale ai Declamationum 
excerpta di Calpurnio Flacco». Bona, E.; Lévy, C.; Magnaldi, G. (a cura di), Vestigia 
notitiai. Scritti in memoria di Michelangelo Giusta. Alessandria: Edizioni dell’Orso, 
186‑92.

Berti, E. (2015). «Law in Declamation: The status legales in Senecan controversiae». 
Amato, E.; Citti, F.; Huelsenbeck, B. (eds), Law and Ethics in Greek and Roman 
Declamation. Berlin; Boston: De Gruyter, 7‑34.

Bettini, M. (2022). «Pour une ‘biologie sauvage’ des Romains». Foehr-Janssens, Y.; 
Solfaroli Camillocci, D. (éds), Allaiter de l’Antiquité à nos jours. Histoire et pratiques 
d’une culture en Europe. Turnhout: Brepols, 469‑84.

Boissier, G. (1902). «Les écoles de déclamation à Rome». Revue des Deux Mondes, 11, 
481‑508.

48  Dessen 1995, 128.
49  Rimando al testo citato supra, nota 2.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

332

﻿Bonner, S.F. (1949). Roman Declamation in the Late Republic and Early Empire. 
Berkeley; Los Angeles: University of California Press.

Bornecque, H. (1902). Les déclamations et les déclamateurs d’après Sénèque le Père. 
Lille: Université de Lille (rist. Hildesheim: Olms, 1967).

Bowersock, G.W. (1969). Greek Sophists in the Roman Empire. Oxford: Clarendon Press.
Bowersock, G.W. (2004). «Artemidorus and the Second Sophistic». Borg, B.E. (ed.), 

Paideia: The World of the Second Sophistic. Berlin; New York: De Gruyter, 53‑63.
Brodersen, K. (Hrsg.) (2014). Philostratos. “Leben der Sophisten”. Wiesbaden: Marix.
Brussich, G.F. (a cura di) (1987). Flavio Filostrato. “Vite dei sofisti”. Palermo: Sellerio.
Casinos Mora, F.J. (2011). «Lex raptarum y matrimonio expiatorio». Carvajal, P.-I.; 

Miglietta, M. (eds), Estudios jurídicos en homenaje al Profesor Alejandro Guzmán 
Brito, vol. 1. Alessandria: Edizioni dell’Orso, 595‑623.

Cavarzere, A.; Cristante, L. (a cura di) (2019). M. Fabi Quintiliani “Institutionis oratoriae” 
liber IX. Introduzione, testo, traduzione e commento. Hildesheim: Olms.

Christian, A.H. (Hrsg.) (1855). Flavius Philostratus, des Ältern, Werke. Vol. 7, 
“Lebensbeschreibungen der Sophisten”. Stuttgart: Metzler.

Civiletti, M. (a cura di) [2002] (2014). Filostrato. “Vite dei sofisti”. Introduzione, 
traduzione e note. 2a ed. Milano: Bompiani.

Cordier, P. (2002). «Tertium genus hominum. L’étrange sexualité des castrats dans 
l’Empire romain». Moreau, Ph. (éd.), Corps romains. Grenoble: Millon, 61‑75.

Cristante, L. (2017). «Oblitteratis et abolitis nativae pietatis elementis. L’allattamento 
materno, le nutrici, i filosofi». Invigilata lucernis, 39, 101‑6.

Dessen, C.S. (1995). «The Figure of the Eunuch in Terence’s Eunuchus». Helios, 22, 
123‑39.

Dumrese, H. (1940). s.v. «Antiochos». RE, suppl. 7, 39.
Follet, S. (1994). «Antiochos d’Aigéai». Dictionnaire des philosophes antiques, vol. 1. 

Paris: Centre Jean Pépin, 215‑16.
Gerth, K. (1956). s.v. «Zweite Sophistik». RE, suppl. 8, 719‑82.
Giner Soria, M.C. (ed.) (1982). Filóstrato. “Vidas de los sofistas”. Introducción, 

traducción y notas. Madrid: Gredos.
Guast, W. (2019). «Greek Declamation beyond Philostratus’ Second Sophistic». JHS, 

139, 1‑15.
Guast, W. (2023). Greek Declamation and the Roman Empire. Cambridge; New York: 

Cambridge University Press.
Håkanson, L. (ed.) (1978). Calpurnii Flacci “Declamationum excerpta”. Stuttgart: 

Teubner.
Håkanson, L. (ed.) (1989). L. Annaeus Seneca Maior. “Oratorum et rhetorum sententiae, 

divisiones, colores”. Leipzig: Teubner.
Hawley, R. (1995). «Female Characterization in Greek Declamation». Innes, D.; Hine, H.; 

Pelling, Ch. (eds), Ethics and Rhetoric: Classical Essays for Donald Russell on His 
Seventy-Fifth Birthday. Oxford: Clarendon Press, 255‑67.

Heath, M. (ed.) (1995). Hermogenes. “On Issues”: Strategies of Argument in Later Greek 
Rhetoric. Oxford: Clarendon Press.

Heath, M. (2004). Menander: A Rhetor in Context. Oxford; New York: Oxford University 
Press.

Hornblower, S. (2003). «Panionios of Chios and Hermotimos of Pedasa (Hdt. 8.104‑6)». 
Derow, P.; Parker, R. (eds), Herodotus and His World = Essays from a Conference in 
Memory of George Forrest. Oxford; New York: Oxford University Press, 37‑57.

Hosius, C. (1931). s.v. «Antiochos». RE, suppl. 5, 3.
Hu, C. (2023). «Uno studio sul linguaggio di autorappresentazione del depositor 

tyrannidis». BStudLat, 53, 43‑58.

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute

333

Husquin, C. (2020). L’intégrité du corps en question. Perceptions et représentations 
de l’atteinte physique dans la Rome antique. Rennes: Presses Universitaires de 
Rennes.

Karambelas, D. (2013). «Synēgoroi as ‘Healers’ in the Social Imagination of the Imperial 
Age», BICS, suppl. 123, 73‑98.

Kaster, R.A. (2001). «Controlling Reason: Declamation in Rhetorical Education at 
Rome». Lee Too, Y. (ed.), Education in Greek and Roman Antiquity. Leiden; Boston; 
Köln: Brill, 317‑37.

Kayser, C.L. (ed.) (1838). Flavii Philostrati “Vitae sophistarum”. Heidelberg: Mohr.
Knoch, S. (Hrsg.) (2024). Calpurnius Flaccus. “Auszüge aus Deklamationen” / 

“Declamationum excerpta”. Herausgegeben und übersetzt. Berlin; Boston: De 
Gruyter.

Kuefler, M. (2001). The Manly Eunuch: Masculinity, Gender Ambiguity, and Christian 
Ideology in Late Antiquity. Chicago; London: University of Chicago Press.

Kulawiak-Cyrankowska, J. (2019). «The Death Penalty, the ‘Marriage Penalty’ and 
Some Remarks on the Utility of Senecan Research in the Study of Roman Law». 
Studia Iuridica, 80, 197‑214.

Lanfranchi, F. (1938). Il diritto nei retori romani. Contributo alla storia dello sviluppo del 
diritto romano. Milano: Giuffrè.

Langer, V.I. (2007). Declamatio Romanorum. Dokument juristischer 
Argumentationstechnik, Fenster in die Gesellschaft ihrer Zeit und Quelle des Rechts? 
Frankfurt am Main: Peter Lang.

Lécrivain, Ch. (1891). «Le droit grec et le droit romain dans les controverses de 
Sénèque le Père et dans les déclamations de Quintilien et de Calpurnius Flaccus». 
Nouvelle revue historique de droit français et étranger, 15, 680‑91.

Leigh, M. (2021). «Seneca the Elder, the controversia figurata, and the Political 
Discourse of the Early Principate». ClAnt, 40, 118‑50.

Lendon, J.E. (2022). That Tyrant, Persuasion: How Rhetoric Shaped the Roman World. 
Princeton; Oxford: Princeton University Press.

Longo, G. (2016). «Quaedam satius est causae detrimento tacere quam verecundiae 
dicere. Eros ‘torbido’ nella declamazione latina». Poignault, R.; Schneider, C. (éds), 
Fabrique de la déclamation antique (controverses et suasoires). Lyon: Maison de 
l’Orient et de la Méditerranée Jean Pouilloux, 309‑21.

Mastriani, C. (2017). «La madre e il suo corpo. Il valore etico degli umori e 
l’allattamento». Invigilata lucernis, 39, 113‑23.

Miller, J.L.; McKerrow, R. (2005). «Philostratus». Ballif, M.; Moran, M.G. (eds), Classical 
Rhetorics and Rhetoricians: Critical Studies and Sources. Westport (CT); London: 
Greenwood, 264‑7.

Olearius, G. (ed.) (1709). Τὰ τῶν Φιλοστράτων λειπόμενα ἅπαντα. Philostratorum 
quae supersunt omnia… Leipzig: Fritsch.

Packman, Z.M. (1999). «Rape and Consequences in the Latin Declamations». Scholia, 
8, 17‑36.

Papakonstantinou, N. (2022). «La figure du raptus dans les recueils de déclamations 
latines (Ier-IIIe siècles). Analyse pragma-énonciative». Pan, n.s. 11, 21‑43.

Papakonstantinou, N. (2025). L’émergence du ‘crimen raptus’ à Rome. Le système du 
Pseudo-Quintilien entre rhétorique judiciaire et ‘ius’. Berlin; Boston: De Gruyter.

Pasetti, L.; Casamento, A.; Dimatteo, G.; Krapinger, G.; Santorelli, B.; Valenzano, C. 
(2019). Le “Declamazioni minori” attribuite a Quintiliano. Vol. 1, 244‑292. Testo, 
traduzione e commento. Bologna: Pàtron.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 313-334

334

﻿Pasetti, L.; Casamento, A.; Dimatteo, G.; Krapinger, G.; Ricchieri, T.; Santorelli, B.; 
Valenzano, C. (2024). Le “Declamazioni minori” attribuite a Quintiliano. Vol. 2, 
293‑339. Testo, traduzione e commento. Bologna: Pàtron.

Pomata, G. (1995). «La ‘meravigliosa armonia’. Il rapporto fra seni ed utero 
dall’anatomia vascolare all’endocrinologia». Fiume, G. (a cura di), Madri. Storia di 
un ruolo sociale. Venezia: Marsilio, 45‑81.

Potter, E. (2021). «Emotion, Performance, and Persuasion in Philostratos’ Lives of 
the Sophists». Chaniotis, A. (ed.), Unveiling Emotions. Vol. 3, Arousal, Display, and 
Performance of Emotions in the Greek World. Stuttgart: Steiner, 399‑448.

Prosdocimi, M. (a cura di) (1989). Flavio Filostrato. Le “Vite dei sofisti”. Bologna: Ponte 
nuovo.

Schmid, W. (1894). s.v. «Antiochos» 65. RE, 1.2, 2494.
Shackleton Bailey, R.D. (ed.) (2006). Quintilian. The “Lesser Declamations”. 2 vols. 

Cambridge (MA); London: Harvard University Press.
Sprenger, J. (1911). Quaestiones in rhetorum Romanorum declamationes iuridicae. 

Halis Saxonum: Niemeyer.
Stefec, R.S. (ed.) (2016). Flavii Philostrati “Vitae sophistarum”. Ad quas accedunt 

Polemonis Laodicensis declamationes quae extant duae. Oxford: Clarendon Press.
Stramaglia, A. (2008). Giovenale, “Satire” 1, 7, 12, 16. Storia di un poeta. Bologna: 

Pàtron.
Sussman, L.A. (ed.) (1994). The “Declamations” of Calpurnius Flaccus. Text, 

Introduction, and Commentary. Leiden; New York; Köln: Brill.
Tabacco, R. (1985). Il tiranno nelle declamazioni di scuola in lingua latina. Torino: 

Accademia delle Scienze di Torino.
Tomassi, G. (2015). «Tyrants and Tyrannicides: Between Literary Creation and 

Contemporary Reality in Greek Declamation». Amato, E.; Citti, F.; Huelsenbeck, B. 
(eds), Law and Ethics in Greek and Roman Declamation. Berlin; Boston: De Gruyter, 
249‑67.

Tougher, S. (2021). The Roman Castrati: Eunuchs in the Roman Empire. London; New 
York; Oxford; New Delhi; Sydney: Bloomsbury Academic.

van Mal-Maeder, D. (2007). La fiction des déclamations. Leiden; Boston: Brill.
Wilson, B.E. (2014). «‘Neither Male nor Female’: The Ethiopian Eunuch in Acts 8.26‑40». 

NTS, 60, 403‑22.
Winterbottom, M. (ed.) (1984). The “Minor Declamations” Ascribed to Quintilian. Edited 

with Commentary. Berlin; New York: De Gruyter.
Wright, W.C. (ed.) (1922). Philostratus and Eunapius. The “Lives of the Sophists”. With 

an English Translation. London: W. Heinemann; New York: G.P. Putnam’s Sons.
Wycisk, T. (2008). Quidquid in foro fieri potest. Studien zum römischen Recht bei 

Quintilian. Berlin: Duncker & Humblot.

Mario Lentano
Frammenti di declamazioni perdute



﻿

335

Peer review
Submitted	 2025-03-12
Accepted	 2025-07-22
Published	 2025-12-17

Open access
© 2025 Valverde Sánchez | cb 4.0

Citation  Valverde Sánchez, M. (2025). “El Idomeneo de Salvador Riva: un 
precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart”. Lexis, 43 (n.s.), 2, 335-358.

e-ISSN  2724-1564

Lexis
Num. 43 (n.s.) – Dicembre 2025 – Fasc. 2

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/009

 El Idomeneo de Salvador 
Riva: un precedente ignorado 
de la ópera de Varesco y Mozart
 Mariano Valverde Sánchez
Universidad de Murcia, España

Abstract  This paper studies the tragedy Idomeneo by S. Riva, performed in Udine and 
published in Bologna in 1758, one of the few versions of the Idomeneo myth with a happy 
ending prior to the opera Idomeneo by Varesco and Mozart, which has been overlooked 
until now. The characteristics of this school drama and its treatment of the myth are 
analysed in relation to the previous versions by Fénelon, Crébillon and Danchet. When 
compared with the opera by Varesco and Mozart, some similarities can be observed 
along with notable differences and therefore it cannot be definitely determined whether 
the authors of the famous opera could have known Riva’s piece, although some external 
indications allow us to contemplate such a possibility.

Keywords  Idomeneus. Mozart. Riva. Myth. Classical tradition.

Índice  1 Introducción. – 1.1 El Idomeneo de S. Riva, drama escolar. – 1.2 Versificación 
y argumento. – 1.3 Fuentes y modelos. – 1.4 Tratamiento del mito. – 1.5 El Idomeneo de 
Riva y la ópera de Varesco y Mozart. – 2 Conclusiones.

﻿

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/009&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

336

﻿1	 Introducción

El mito de Idomeneo gozó de gran fortuna literaria a lo largo del 
siglo XVIII y principios del XIX. A partir de una versión del mito 
transmitida por Servio (Verg. Aen. 3.121, 11.264), recogida luego 
por G. Boccaccio (Genealogia deorum gentilium 11.32) entre otros 
mitógrafos, y difundida gracias a Les aventures de Télémaque 
(1699) de F. Fénelon, donde es objeto de un considerable desarrollo 
narrativo, la historia trágica del rey de Creta sirvió de argumento 
a numerosas piezas dramáticas y operísticas. Esta versión del mito 
narraba el infortunado regreso del héroe a su vuelta de Troya, con 
el voto imprudente dirigido a Neptuno durante una tempestad, que 
le obliga al sacrificio del hijo. El tema, que responde a un motivo 
frecuente en el cuento popular, fue llevado a la escena en París en 
una tragedia (Idoménée, 1705) de P.J. de Crébillon y encuentra su 
manifestación más destacada en la célebre ópera Idomeneo de G. 
Varesco y W.A. Mozart, estrenada el 29 de enero de 1781 en el teatro 
de la corte de Múnich (Hoftheater), que representa la culminación 
entre las recreaciones dramáticas del mito.1

El libreto en italiano de G. Varesco (1735‑1805), capellán de la corte 
de Salzburgo, está basado en la tragédie lyrique (Idoménée, 1712) de 
A. Danchet para música de A. Campra, que constituye su hipotexto.2 
A partir del modelo francés la versión de Varesco practica notables 
modificaciones, una parte de las cuales obedecen a sugerencias del 
propio Mozart, como sabemos gracias a la correspondencia epistolar 
mantenida desde Múnich con su padre Leopold, que le servía de 
enlace con el libretista en Salzburgo: reduce la extensión del 
texto, suprime buena parte del aparato divino, simplifica la intriga 
amorosa, dota de mayor humanidad a los personajes, y en general 
procura una mayor fluidez y verosimilitud al desarrollo dramático 
en armonía con la composición musical.3 Calificada de dramma per 
musica y musikalisches Schauspiel en el libreto original, esta opera 
seria es considerada una obra maestra y un punto de inflexión en la 
evolución histórica del drama musical.4 Como principal innovación 
argumental, la versión de Varesco y Mozart introduce un final feliz 

1  Para los testimonios antiguos sobre el mito de Idomeneo, cf. Federico 1999; 
Camerotto 2010. Para los datos arqueológicos, cf. Kotsonas 2018. Sobre la tradición 
literaria del tema, cf. Valverde Sánchez 2016 (99‑105 para el tratamiento en la ópera 
de Varesco y Mozart); McLaren 2020. 
2  Según la conocida terminología de Genette (1989). Para su adaptación Varesco siguió 
al parecer la primera versión del libreto de Danchet (1712) y no la versión modificada 
para su reposición en 1731: cf. Girdlestone 1973, 116, 119‑20.
3  Girdlestone 1973, 116‑21; Kramer 1981, 30‑42; Heartz 1990, 15‑35; Sadie 1993; 
Cairns 2006, 38‑51; Carter 2014; Schmid 2021, 24‑52.
4  Stricker 1980, 126‑44; Kunze 1990, 133‑212; Rushton 1993, 62‑8; Cairns 2006, 32‑68.

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart

337

en la historia trágica de Idomeneo. En este aspecto suele citarse 
como precedente la ópera Idomeneo (Roma, 1756) de B. Galuppi, de 
libretista desconocido, que presentaba ya un final mitigado con la 
ejecución del sacrificio impedida por el pueblo y la abdicación del 
rey en favor de su hijo; así como un breve oratorio de J.H. Rolle 
y S. Patzke, Idamant oder das Gelübde (Magdeburgo, 1766), que 
terminaba con el perdón de Neptuno ante la obediente disposición 
de Idomeneo a ejecutar el sacrificio del hijo.5 A estas piezas se debe 
añadir un drama escolar en latín (Idomeneus Cretensium Rex), 
ahora recuperado, con texto del padre benedictino M. Wimmer y 
música de J.E. Eberlin, también con final feliz, que fue representado 
en Salzburgo (1755) y pudo ser conocido por Leopold Mozart y G. 
Varesco.6 Como contribución en este punto me propongo analizar 
aquí un drama escolar del padre S. Riva, que hasta el momento ha 
permanecido ignorado en la investigación sobre la tradición teatral 
del tema de Idomeneo.

1.1	 El Idomeneo de S. Riva, drama escolar

El padre Giuseppe Salvatore Riva, miembro de la Congregación de 
Clérigos Regulares de San Pablo, Barnabitas,7 fue director del Collegio 
dei Nobili di Udine (1751‑63), adonde había llegado en 1747 para 
enseñar retórica. Culto y fecundo poeta dramático de verso elegante, 
recibió el reconocimiento de la ciudad de Udine y fue mencionado 
con elogio en una carta de P. Metastasio (fechada en Viena el 27 
de febrero de 1762).8 Entre su extensa producción dramática figura 
una pieza titulada Idomeneo. Rappresentazione scenica, compuesta 
para ejercitación de los colegiales, que fue representada en Udine y 
publicada en Bolonia en 1758.

La práctica de la actividad teatral con fines educativos se había 
desarrollado especialmente en los colegios jesuitas y constituía uno 
de los instrumentos pedagógicos para la formación retórica y moral 
de los jóvenes colegiales.9 El tema de Idomeneo está presente en la 
dramaturgia escolar de los jesuitas en Alemania, Francia e Italia. 

5  Angermüller 1981, 50, 54.
6  Rettenegger 2011.
7  Orden fundada en Milán (1530‑33) por el padre A.Mª. Zaccaria. Cf. Gentili 2012.
8  Boffito 1934: 3, 278‑83, donde se recoge una breve noticia biográfica y un catálogo 
de sus obras. Entre ellas cabe mencionar: Teseo in Creta (1749); Enea pietoso (1752); La 
morte di Ulisse (1753); Il giovane Ciro (1753); La chioma di Berenice (1756) etc.
9  Desde que el padre Diego de Ledesma dictara las primeras normas para la 
representación escénica en el Colegio Romano (De Ratione et Ordine Studiorum Collegii 
Romani, 1564). Cf. Valentin 1983‑84; Zanlonghi 2000; D’Amante 2013; Sebastià Sáez 
2017, 68‑97; Maccavino 2019.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

338

﻿Apenas un año después de la publicación del Télémaque, el jesuita F. 
Paulin compuso una tragedia (Idoménée, 1700), representada en el 
colegio de la Trinité de Lyon, que sigue de cerca el relato de Fénelon 
y constituye el tratamiento dramático más antiguo conservado.10 El 
propio Crébillon se había formado en el colegio jesuita des Godrans 
(Dijon) y su Idoménée (1705) pudo estar influido por una tragedia 
escolar previa representada en el colegio jesuita Louis-le-Grand de 
París (Idoménée, 1691), de la que sólo se conserva el programa.11 
Asimismo, el jesuita S.Mª. Poggi compuso una tragedia sobre 
Idomeneo, representada en varias ciudades (Brescia, Roma, Parma, 
Bolonia, Reggio) y publicada en Roma (1722) sin permiso del autor, 
que consideraba su redacción aún insatisfactoria.12 Sobre el tema 
de Idomeneo fueron representadas también sendas piezas escolares 
en dos colegios jesuitas de Bolonia, San Luigi Gonzaga (1728) y San 
Francesco Saverio (1751),13 que más tarde serían regentados por los 
Barnabitas. La pieza de Riva se enmarca, pues, en esta corriente de 
representaciones concebidas para la formación y ejercitación de los 
jóvenes colegiales, que también se practicaban en el seno de la orden 
de los Barnabitas.14

1.2	 Versificación y argumento

El Idomeneo de Riva está compuesto en una combinación libre de 
versos endecasílabos y heptasílabos a modo de silva, en la que 
se mezclan, también libremente, rimas consonantes y numerosos 
versos sueltos. La plegaria a Neptuno (21‑3) se compone toda en 
endecasílabos que mantienen rima consonante en la quinta sílaba 
(rima interna o en eco) con el final del verso anterior. Las tres 
intervenciones del coro, que suponemos eran cantadas (sin que 
conste indicación sobre acompañamiento de música), se componen de 
versos más cortos: la primera (17‑18), de hexasílabos y pentasílabos 
en forma de sextillas (nueve sextillas con rima consonante xbxbcc); 
la segunda y la tercera (40, 43), de octosílabos en forma de cuartetas 
(ocho y dos cuartetas respectivamente, con rima consonante abab).

La pieza consta de tres partes (o actos) sin división formal en 

10  Grosperrin 2008.
11  Favier 1992, 182; Le Brun 1996, 78‑9; Grosperrin 2007, 151‑3.
12  Salsano (2009), que analiza la tragedia a la luz de la concepción poética de Poggi, 
transcribe partes del manuscrito inédito.
13  Ambas fueron impresas en Bolonia por F. Pisarri. Cf. Angermüller 1981, 45.
14  Clerici (19502, 225), al recordar «le esercitazioni drammatiche» tradicionales en los 
colegios Barnabitas, señala cómo «il teatro, scelto con criterio, è un non trascurabile 
mezzo sussidiario di educazione».

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart

339

escenas. La primera parte (9‑20) presenta los antecedentes y plantea 
el conflicto trágico. La segunda parte (21‑33) tiene como eje central 
el enfrentamiento dialéctico entre el rey Idomeneo y el sacerdote 
Sofrónimo. En la tercera parte (34‑47) los buenos oficios del sacerdote 
logran contener la sedición del pueblo y alcanzar un feliz desenlace 
conforme a la voluntad de Neptuno.

La acción dramática se desarrolla del siguiente modo.

1.2.1	 Parte Primera

•	 Un diálogo entre Acasto, el hijo de Idomeneo, y su amigo 
Plesippo (9‑10) expresa el anhelo desesperado del príncipe por 
abrazar al padre a su regreso, hasta el punto de que planea, 
como un segundo Telémaco, partir en una nave en su busca.

•	 La llegada de Asterio y Achimene, miembros de la flota de 
Idomeneo, permite ofrecer una descripción de la tempestad y 
anunciar el regreso inminente del rey, teñido de «presagios 
funestos» (11‑14).

•	 La escena entre Idomeneo y el príncipe (14‑19), quien acude 
presuroso al encuentro, muestra la turbación del padre, que 
clama a los «bárbaros dioses» (15) y lamenta su «cruel destino» 
(17), y la extrañeza del hijo ante su actitud de rechazo (15‑16). 
El rey declara entonces el funesto voto prometido a Neptuno:

Salvami co’ seguaci, e giunto in Creta
il primo a te sacrificar prometto
ch’offrasi in forma umana al mio cospetto. 
(Riva, Idom. 16‑17)

Y consternado, asume la fatal exigencia, contraria al amor y la 
naturaleza (18).

•	 La primera parte se cierra con la intervención de dos personajes 
(19‑20). Acrisio contrapone la aceptación de Idomeneo a la 
renuencia de Agamenón, que se vio constreñido por los demás 
caudillos al sacrificio de Ifigenia; mientras Aristodemo expresa 
su confianza en la flexibilidad de Neptuno y propone aplacar al 
dios instituyendo unas fiestas en su honor y mediante súplicas 
dirigidas por el sacerdote.

1.2.2	 Parte Segunda

•	 Tras la plegaria a Neptuno (21‑3), el dios marino Glauco se 
aparece como mensajero de su voluntad favorable y compasiva 
(23‑5), determinando que viva el príncipe a condición de que 
Idomeneo abandone Creta como castigo por haber participado 
en la destrucción de Troya:



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

340

﻿ O Idomeneo si parta, e vive il figlio,
O il figlio muor, se Idomeneo rimane. (Riva, Idom. 24)

•	 El diálogo entre Idomeneo, dispuesto al sacrificio del hijo, y 
el sacerdote Sofrónimo, contrario a derramar la sangre del 
«inocente príncipe» (25‑8), alcanza su punto álgido cuando el 
rey conoce que la condición para salvar al hijo es el exilio propio 
(«che un volontario esiglio | vi darà nuovo regno, e vostro figlio» 
28) y, sospechando que se trata de una traición, se declara 
dispuesto a darle muerte él mismo.

•	 Entonces Acasto se ofrece noblemente al sacrificio a manos del 
padre, y también su amigo Plesippo como víctima sustitutoria 
(28‑30). Mientras Idomeneo queda suspenso entre el amor y 
el deber, Aristodemo informa que, a causa del voto, el pueblo 
entero de Creta amotinado reclama su destronamiento en favor 
del príncipe («Che si estingua il tiranno, e viva il figlio» 30).

•	 El rey se apresta a sofocar la rebelión, en tanto que Sofrónimo 
interviene para custodiar al príncipe en el templo de Neptuno 
y asegurar el cumplimiento de la voluntad divina (31‑3).

1.2.3	 Parte Tercera

•	 Una vez que Plesippo ha logrado contener la sedición (34‑6), 
Sofrónimo prepara en secreto la coronación del príncipe y las 
naves para el exilio de Idomeneo, en cumplimiento del designio 
divino y de los deseos del pueblo (37‑40).

•	 Cuando el inocente Acasto se presenta creyendo venir al 
sacrificio, el sacerdote Sofrónimo le ciñe la diadema real, le 
entrega el cetro y, postrado con todo el pueblo, juran fidelidad 
al nuevo rey, imagen viva de Júpiter y esperanza de Creta, 
mientras proclama: «già il sagrifizio è fatto» (43).

•	 Acasto, sorprendido, rechaza los atributos regios y los entrega 
a Idomeneo, que comparece en ese momento y, al ver la 
generosidad del hijo, a quien ya creía muerto, acepta su destino 
(43‑5).

•	 El drama termina así felizmente con la proclamación del 
príncipe y la partida de Idomeneo al exilio, consolado con la 
preservación del hijo (45‑7).

1.3	 Fuentes y modelos

En la composición de la pieza el autor demuestra su conocimiento 
de los autores y de los mitos clásicos. La emotiva despedida final 
de Idomeneo («Parto, egli è vero, | ma vivrà qui di me la miglior 
parte» 45) resuena con ecos horacianos y ovidianos (non omnis 

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart

341

moriar, multaque pars mei | vitabit Libitinam, Hor. carm. 3.30.6‑7; 
parte tamen meliore mei […] | […] vivam, Ov. met. 15.875, 879). En este 
sentido la Eneida emerge como un modelo literario fundamental. La 
descripción de la tempestad sufrida por Idomeneo se inspira, como 
demuestran los paralelos expresivos,15 en la célebre descripción de la 
tempestad que sacude la flota de Eneas en la Eneida (1.50‑169), cuyo 
arquetipo a su vez es el naufragio de la almadía de Odiseo por obra de 
Posidón en la Odisea (5.291‑463). Asimismo el lamento de Idomeneo 
a su llegada a Creta contiene claros ecos de las exclamaciones que 
pronuncia (ingemit) Eneas durante la tempestad (Aen. 1.92‑101), 
imitación a su vez del primer monólogo de Odiseo en el pasaje 
homérico (Od. 5.297‑312).16 La referencia a la travesía de Eneas por 
el Egeo parece evocar el episodio de Creta en la Eneida, tras el exilio 
de Idomeneo (Aen. 3.120‑71), donde los Penates exhortan al héroe 
troyano a proseguir su navegación hasta Hesperia (vv. 148‑64).17 Del 
mismo pasaje virgiliano (Aen. 3.104‑22) proceden las referencias al 
origen cretense de los troyanos (24‑5), muy cercanas en los detalles 
a la fuente latina, que son aducidas por Glauco para explicar la 
benevolencia de Neptuno hacia el pueblo de Creta.18 En palabras de 
Sofrónimo el «incauto voto» de Idomeneo lo convierte en parricida 

15  Riva, Idom. 12‑13: «Un vento | sprigionossi in quel punto | fuor del carcere Eolio» 
~ Aeoliam […] | […] carcere (Aen. 1.52, 54); «Che all’Esperia portava i suoi Penati» ~ 
Ilium in Italiam portans victosque penates (Aen. 1.68); «Folta notte d’orror cingeva 
intorno | i nostri legni, e non vedeasi lume, | se non quello de’ fulmini e de’ lampi, | che 
sembravano quasi | ardere e incenerir gli eterei campi. | Muggiva il mar, tonava 
l’aria» ~ Eripiunt subito nubes caelumque diemque | Teucrorum ex oculis; ponto nox 
incubat atra. | Intonuere poli, et crebris micat ignibus aether (Aen. 1.88‑90) ~ ὀρώρει δ’ 
οὐρανόθεν νύξ (Od. 5.294); «Ogni cosa parea minacciar morte» ~ praesentemque viris 
intentant omnia mortem (Aen. 1.91) ~ νῦν μοι σῶς αἰπὺς ὄλεθρος (Od. 5.305). Sobre las 
múltiples imitaciones del pasaje virgiliano, cf. Cristóbal 1988.
16  Riva, Idom. 17: «Tra tanti genitori il più infelice. | O quanto fora meglio, | che là di 
Troia sotto l’ardue mura | per man fossi caduto | d’Ettore, o Sarpedonte» ~ ‘O terque 
quaterque beati, | quis ante ora patrum Troiae sub moenibus altis | contigit oppetere! 
[…] | saevus ubi Aeacidae telo iacet Hector, ubi ingens | Sarpedon’ (Aen. 1.94‑6, 99‑100) 
~ τρὶς μάκαρες Δαναοὶ καὶ τετράκις, οἳ τότ’ ὄλοντο | Τροίῃ ἐν εὐρείῃ, χάριν Ἀτρεΐδῃσι 
φέροντες. | ὡς δὴ ἐγώ γ’ ὄφελον θανέειν καὶ πότμον ἐπισπεῖν (Od. 5.306‑8).
17  Riva, Idom. 13: «Vedemmo Enea, | che dalla Patria incenerita ed arsa, | co’ seguaci 
fuggendo, ricopriva l’Egeo con molte navi. | […] Che all’Esperia portava i suoi Penati».
18  Riva, Idom. 24‑5: «Egli cortese | vi è di tanto favor, perchè ben anco | si risovviene, 
che comune avete | il natal co’ Troiani, anzi alla mente | rivocando le origini primiere | sa 
che in questa di Giove isola amica | nacque il gran Teucro, e che di quì partendo | giunse 
a i lidi Retei pria che sorgesse | dal terren paludoso Ilio superbo. | Quindi perchè da 
lui fu il culto indotto | della madre Cibele, e il pien di sacri | misteri alto silenzio, ed 
i sonanti | bronzi de’ Coribanti, e il nome d’Ida, | così anche a voi le sue promesse 
affida». ~ Aen. 3.104‑12: Creta Iovis magni medio iacet insula ponto, | mons Idaeus ubi 
et gentis cunabula nostrae. | […] | maximus unde pater, si rite audita recordor, | Teucrus 
Rhoeteas primum est advectus in oras, | optavitque locum regno. nondum Ilium et 
arces | Pergameae steterant; habitabant vallibus imis. | hinc mater cultrix Cybeli 
Corybantiaque aera | Idaeumque nemus, hinc fida silentia sacris. Cf. Ov. met. 13.705‑8.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

342

﻿insensible «peor que los tigres» («vi rende | delle tigri peggior» 
26), una imagen que recuerda la descalificación de Eneas por su 
dureza a los ojos de Dido (Aen. 4.365‑7): «te han criado tigresas» del 
Cáucaso (Hyrcanaeque admorunt ubera tigres, v. 367).19 En fin, la 
ira de Neptuno, que causa la tempestad, se justifica como castigo a 
los destructores de Troya, cuyas murallas fueron construidas por el 
dios, y a los excesos cometidos allí por los caudillos griegos; y así se 
explican los desgraciados retornos de Idomeneo, Ulises, Agamenón, 
Áyax y Pirro (23‑4), de quien se recuerda el regreso con Andrómaca y 
Héleno cautivos, probablemente a partir del episodio virgiliano sobre 
el paso de Eneas por el Epiro (Aen. 3.292‑335) o a partir del relato de 
Boccaccio (Gen. deor. 6.26), que cita el pasaje virgiliano.20

Entre las fuentes del mito manejadas por Riva conviene destacar 
a Boccaccio. Al final del «Argomento» en prosa que precede al texto 
dramático (7), el propio Riva cita expresamente la Genealogia deorum 
gentilium como testimonio para el desenlace de su obra. En realidad 
la versión de Boccaccio, que sigue fielmente el segundo comentario 
de Servio (Verg. Aen. 11.264), explica que Idomeneo partió al exilio 
expulsado por los ciudadanos a causa de su crueldad, mientras que en 
el drama de Riva el rey acepta finalmente la coronación del hijo y el 
propio exilio conforme a la voluntad de Neptuno, tras haber intentado 
el sacrificio y sufrir por ello la sublevación del pueblo.

En el drama de Riva se menciona la muerte alevosa de otro hijo 
de Idomeneo a manos de Ulises: «dopo che Ulisse | iniquamente 
il fratel vostro uccise» (10).21 El asunto se hallaba en uno de los 
relatos ficticios de Odiseo, donde el héroe declara ante la diosa 
Atenea ser un cretense que ha huido al exilio después de matar a 
un hijo de Idomeneo llamado Orsíloco, tendiéndole una emboscada 
(Od. 13.256‑70). Pero probablemente Riva haya tomado la noticia del 
compendio mitográfico de Boccaccio, donde la historia de Orsíloco 
sigue a la de Idomeneo (Gen. deor. 11.32, 11.33).

Diversos motivos y personajes de la trama parecen inspirados en 
el Télémaque de Fénelon, obra que gozó de extraordinaria difusión 
en toda Europa y que Riva debió de conocer sin duda. En efecto, 
la intención del príncipe Acasto de partir en una nave en busca de 

19  Sobre este motivo, cf. Il. 16.33‑5; Eur. Ba. 987‑90; Cat. 64.154‑7.
20  El pasaje de Virgilio es citado asimismo en el prefacio a la Andromaque (1667‑68) de 
Racine. Sobre el mito, cf. también Od. 3.130 ss., Eur. Tro. 1123‑35, entre otras fuentes; 
Ov. met. 13.712 (fallacis Ulixis) para la calificación de «Ulisse artefice d’inganni» (Riva, 
Idom. 24).
21  También se recuerda en el «Argomento» que precede al drama (3): «Aveva egli 
un figliuolo chiamato per nome Acasto, unico a lui rimaso, dopo che Ulisse gli uccise 
Orsiloco all’assedio troiano».

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart

343

Idomeneo como un nuevo Telémaco,22 el anhelo del hijo por abrazar 
al padre,23 su extrañeza ante el rechazo de éste24 y la conmoción de 
Idomeneo agitado por las Furias,25 motivos presentes en la primera 
parte del drama, parecen elaborados a partir del relato de Fénelon.

En la pieza de Riva tanto Aristodemo como Sofrónimo confían 
en aplacar el rigor de Neptuno por una vía alternativa al sacrificio 
humano, la institución de las Fiestas Neptunianas en un caso (20) 
y una hecatombe de cien toros escogidos en otro («con cento tauri 
eletti | ad offrir l’ecatombe» 47). La sustitución de la víctima humana 
por animales para mitigar el cruel sacrilegio constituye un rasgo 
frecuente en este tipo de leyendas, como sucede por ejemplo en los 
casos de Isaac (Gn 22) e Ifigenia (Eur. IA 1563‑1601 etc.), que son 
reemplazados por un carnero y una cierva respectivamente.26 En 
este punto el drama de Riva, aunque puede evocar los frecuentes 
sacrificios de toros dedicados a Posidón en la Odisea,27 sin duda 
remite al texto de Fénelon, donde también el sacerdote Sofrónimo 
propone aplacar la ira del dios precisamente con el sacrificio de cien 
toros blancos:

Le vieillard Sophronyme, interprète des volontés des dieux, lui 
assura qu’il pouvait contenter Neptune, sans donner la mort à son 
fils. […] ‘Offrez cent taureaux plus blancs que la neige à Neptune. 
Faites couler leur sang autour de son autel couronné de fleurs. 
Faites fumer un doux encens en l’honneur de ce dieu’. (Fénelon, 
Télém. 5.61)

22  Riva, Idom. 10: «Ho risoluto, Amico, | di rintracchiarlo ovecche sia. La nave | già 
mi attende alle spiagge».
23  Riva, Idom. 9, 14: «Dei! Perchè non rendete | agli amplessi paterni un figlio 
amante, | che con tanto fervor ve ‘l chiede e implora?» «al tenero lasciate amor 
di figlio, | che de’ paterni amplessi | corra innanzi a fruir le tanto grate | dolcezze 
sospirate». ~ Fénelon, Télém. 5.60: «Cependant son fils, impatient de revoir son père, 
se hâtait d’aller au-devant de lui pour l’embrasser».
24  Riva, Idom. 15: «Ma che! Piangete? | […] Ch’io fugga Idomeneo, ch’io m’allontani? | […] 
Qual è la colpa, | che reo di tanto sdegno or mi vi rende?» ~ Fénelon, Télém. 5.60‑61: 
«Cependant le fils se jette à son cou, et est tout étonné que son père réponde si mal à 
sa tendresse. Il le voit fondant en larmes. ‘Ô mon père, dit-il, d’où vient cette tristesse? 
[…] Qu’ai-je fait’? Vous détournez vos yeux de peur de me voir!»
25  Riva, Idom. 15: «Va, ti nascondi | a’ miei sguardi, […] | o piuttosto alle furie, onde 
mi sento | agitato e commosso». ~ Fénelon, Télém. 5.61: «La fureur était allumée dans 
ses yeux […] Idoménée tout hors de lui, et comme déchiré par les Furies infernales». 
26  Sobre este motivo, cf. Hughes 1991, 79‑92; Valverde Sánchez 2016, 57, 72‑3.
27  Od. 3.5‑8, 3.178‑9, 11.130‑1, 13.159‑64, 23.277‑8. El toro es un animal vinculado a 
Posidón: cf. Ps. Hes. Sc. 104, donde el dios recibe el epíteto ταύρεος; Eur. Hipp. 1213‑48; 
Eur. Hel. 1581‑1612 etc.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

344

﻿Algunos personajes del drama deben su nombre al Télémaque. El 
sacerdote Sofrónimo es una creación de Fénelon, que se mantuvo en 
varias de las recreaciones posteriores del mito (Crébillon, Lemierre, 
Sertor, Cienfuegos, Tapia), aunque falta en las versiones de Danchet 
y de Varesco-Mozart.28 Dotado de un nombre parlante, «el nombre 
de la prudencia», la voz de Sofrónimo representa la interpretación 
sensata y piadosa de la voluntad divina (Télém. 5.61).29 El nombre 
de Aristodemo, caracterizado como prudente consejero, procede 
también de la novela de Fénelon (Télém. 5.73‑6), donde representaba 
al nuevo monarca de Creta, elegido tras el exilio de Idomeneo por 
su virtud, prudencia y humildad.30 Asimismo el nombre de Crantore, 
que participa en la plegaria dirigida a Neptuno (21‑3, 33, 40), se 
hallaba en el Télémaque (5.64, 15.267) aplicado a dos personajes 
diferentes. Por lo demás, la figura del rey Minos y sus legendarias 
leyes es evocada reiteradamente (10, 18, 26, 29, 34, 36‑8, 42), como 
en Fénelon (Télém. 4.53‑5.75 etc.) y en tratamientos posteriores del 
mito (Lemierre, Cienfuegos).31

La finalidad educativa del drama, además de la formación retórica 
infundida a los colegiales por la propia interpretación, se refleja en 
los valores morales expresados en el texto por algunos personajes. 
Así Plesippo, el amigo y confidente del príncipe, apela a la virtud de 
la constancia al comienzo del drama (10). De igual modo Sofrónimo 
señala que las faltas cometidas por el padre servirán de ejemplo al 
hijo para guiar bien su reinado:

Le paterne cadute
a ben regnar gli serviran d’esempio. 
(Riva, Idom. 40)

El pasaje parece evocar las palabras del propio Idomeneo en el 
Télémaque, donde presentaba su caída, la peripecia trágica, como 
un ejemplo para todos los reyes:

Hélas!... quel changement! Quel exemple terrible ne suis-je point 
pour les rois! Il faudrait me montrer à tous ceux qui règnent dans 
le monde, pour les instruire par mon exemple. (Fénelon, Télém. 
8.124)

28  La ópera de Varesco-Mozart incorpora la figura del Gran Sacerdote de Neptuno 
que tampoco se hallaba en la tragedia lírica de Danchet.
29  También es llamado Sofrónimo el amigo de Aristónoo en Les aventures d’Aristonoüs 
(Fénelon 1983: 1.248‑58).
30  Aristodemo es el nombre de varios personajes griegos antiguos: Hdt. 6.52; Xen. 
Hell. 4.2.9; Pl. Smp. 173b ss.; Plu. Mor. 840A; etc.
31  Cf. Valverde Sánchez 2016, 147‑8.

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart

345

Finalmente, como colofón del drama, Sofrónimo ofrece consejos 
aleccionadores al joven monarca:

Che non è colpa il nascere mendico,
come pur non è merto il nascer grande.
La virtù ci distingue. 
(Riva, Idom. 46)

Este carácter pedagógico y moralizante de la pieza de Riva, con 
sus expresiones sentenciosas, recuerda el espíritu didáctico del 
Télémaque, donde la figura paternal de Méntor-Minerva alecciona 
continuamente al joven Telémaco con ejemplos y consejos.

1.4	 Tratamiento del mito

En la versión escolar de Riva, destinada a la interpretación por los 
jóvenes colegiales, es notable la ausencia de personajes femeninos y 
del ingrediente amoroso, que había sido introducido en el argumento 
por Crébillon conforme al gusto teatral de la época y adquiría aún 
mayor importancia en la intriga ideada por Danchet.32 El tema 
amoroso, por cierto, quedaba excluido también en la tragedia escolar 
de Poggi.33

En cambio, Riva ha introducido en el drama cierto número de 
personajes secundarios.34 La incorporación de personajes nuevos, 
que permiten desarrollar y complicar la trama, constituye un 
procedimiento común en las recreaciones dramáticas de los mitos 
clásicos.35 En el presente caso la ampliación del número de personajes 
probablemente viene determinada también por las particulares 
circunstancias de la representación a la que estaba destinada la 
pieza, ya que se trataba de dar entrada y participación en el juego 
escénico al mayor número posible de colegiales, como era habitual 
en la práctica teatral de los jesuitas.36

En el tratamiento del mito cabe notar algunos rasgos destacables. 
El Idomeneo de Riva representa la imagen de una divinidad compasiva, 

32  Valverde Sánchez 2016, 81‑2, 89‑90.
33  Salsano 2009, 31, 33.
34  Plesippo, confidente de Acasto. Asterio y Achimene, miembros de la flota. Irceo y 
Crantore, jóvenes que entonan la plegaria a Neptuno. Acrisio, que actúa como heraldo 
entre otras funciones. Los miembros del coro. Posiblemente Riva ha tomado la mayoría 
de estos nombres (Acasto, Acrisio, Asterio, Aquimene, Hirceo, Plexipo) del compendio 
mitográfico de Boccaccio.
35  Cristóbal 2000, 38; Valverde Sánchez 2016, 80‑1.
36  Sebastià Sáez 2017, 92.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

346

﻿que atiende a las súplicas y que impone un castigo proporcionado, 
el exilio del rey y la cesión del trono a su hijo como expiación por 
los excesos cometidos en Troya y por la ‘ciega locura’ de su «voto 
indiscreto».37 De manera explícita, en la voz del sacerdote Sofrónimo 
se condena la «sacrílega piedad» de los «impíos ministros», dispuesta 
a verter «la sangre de un príncipe inocente», y el «incauto voto» 
contrario a la naturaleza y a los dioses; y se rechaza la concepción 
de una divinidad cruel y sanguinaria, propia de lugares bárbaros 
e incivilizados.38 Esta defensa de la ley natural y de la auténtica 
religiosidad frente al fanatismo guarda similitud con las palabras 
de Ilia al final de la ópera de Varesco-Mozart, que a su vez se 
corresponden con los argumentos de la protagonista en la tragedia 
Ifigenia entre los tauros de Eurípides.39 En el mismo sentido se 
pronuncia la princesa Erígona, esposa de Idamante, en la tragedia 
Idoménée (1764) de A.M. Lemierre (acto III, esc. 2; acto V, esc. 3), de 
la que Mozart pudo acaso tener conocimiento.40 En este aspecto el 
Idomeneo de Riva se sitúa en línea con el ideario de la Ilustración.41

El agón entre el rey y el sacerdote, situado en la parte central de la 
pieza (25‑8), es un elemento tradicional que se remonta a la tragedia 
griega: recuérdese el enfrentamiento entre Edipo y Tiresias (Soph. 
OT 345‑431), entre Creonte y Tiresias (Soph. Ant. 991‑1086 y Eur. 
Pho. 865‑953, 971), o las palabras de Agamenón sobre Calcante (Eur. 
IA 518, 520). El diálogo entre las dos figuras plantea una cuestión 
nuclear en el conflicto trágico del mito de Idomeneo: el verdadero 
sentido de la piedad religiosa y la crítica de los bárbaros y crueles 
sacrilegios. En este caso, como ya sucedía en Fénelon, se invierte 
el papel representado tradicionalmente por uno y otro personaje: 
mientras Idomeneo acepta desde el principio como inevitable el 
sacrificio del hijo, Sofrónimo lo rechaza como acto cruel e ingrato 

37  Riva, Idom. 23 y 25: «GLAUCO Nettun m’invia | messaggier di letizia a’ sospir 
vostri, | vinto dalla pietà». «Allontanate | Idomeneo, che folle | nel suo cieco pensier, si 
rende a’ Numi | spiacevole e odioso, | per comparir pietoso».
38  Riva, Idom. 25‑6: «Che il sangue io versi | di un principe innocente, e questa 
approvi | sacrilega pietà? Cercate altrove | gli empi ministri». «Per un voto indiscreto 
[…], | che natura abborrisce e i Numi offende?».
39  Varesco-Mozart, Idom., acto III, esc. 10: «Innocente è Idamante, è figlio tuo, e del 
regno è la speme. Tiranni i dei non son, fallaci siete interpreti voi tutti del divino voler». 
Eur. IT 389‑91: «Me parece que las gentes de aquí, que son homicidas, atribuyen a la 
diosa su vileza. Pues no creo que ninguno de los dioses sea malvado» (trad. del Autor).
40  El estreno de la tragedia de Lemierre en París (13 de febrero de 1764) coincidió con 
la primera estancia del joven Mozart en la capital francesa; y su protector M. Grimm 
publicó una reseña crítica de la pieza. Cf. Angermüller 1981, 50, 52, 54; Heartz 1990, 5.
41  Entre los dramas de argumento sacrificial, el Idoménée (1764) de A.M. Lemierre 
y Les Lois de Minos (1772‑73) de Voltaire representan ejemplos notables de tragedias 
impregnadas del espíritu de la Ilustración. Cf. Valverde Sánchez 2016, 93‑9, 105‑6.

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart

347

a Neptuno y cuestiona el derecho del padre sobre la vida del hijo.42 
En efecto, si en otras versiones (Crébillon, Danchet, Lemierre y 
Varesco-Mozart) Idomeneo busca una salida para salvar al hijo, en 
el drama de Riva el rey asume la supuesta exigencia de Neptuno, 
que lo transforma «in un mostro il più barbaro» (18). Por ello culpa 
al rigor de los dioses («Non chiamarmi inumano, odia più tosto | il 
rigor degli dei» 18), como hacía en el relato de Fénelon («Ô Neptune, 
[…] À quel prix m’as-tu garanti du naufrage! […] Ô dieu cruel!», Télém. 
5.61) y como hará en la ópera de Varesco-Mozart («il crudo uffizio 
in me scelta non è, pena è del fato … Barbaro, iniquo fato!», acto III, 
esc. 9). Y finalmente pide perdón a Neptuno por su involuntario error, 
en una expresión que viene a corresponder al concepto aristotélico 
de ἁμαρτία (Arist. Po. 1453a,7‑10), la culpa trágica derivada del error 
humano, cuyo significado ha sido objeto de amplio debate:43

E tu, Nettun possente,
che mi vedesti il cor, perdona al mio
non colpevole errore. 
(Riva, Idom. 45)

La figura trágica de Idomeneo encarna el dilema entre las dos caras 
de su doble condición de padre y soberano, cuya incompatibilidad 
se había planteado en la tragedia de Crébillon («Ne puis-je être son 
roi qu’en cessant d’être père?» acto I, esc. 2). La reacción airada de 
Idomeneo en el drama de Riva, cuando sospecha una traición y se 
declara dispuesto a ejecutar el sacrificio del hijo («Io stesso | […] 
l’ucciderò con queste mani» 28), recuerda la despótica reacción del 
monarca en la tragedia de Crébillon, celoso al conocer que Idamante 
es su rival en el amor a Eríxena («Vous n’êtes plus mon fils; […] | je 
vois que tout mon sang n’en a formé qu’un traître». «Livrons l’ingrat 
aux dieux» acto III, esc. 5 y 6). En la pieza de Riva el dilema se 
resuelve con la identificación de ambas facetas conforme al ideal del 
rey-padre, un motivo tradicional presente en la novela de Fénelon y 
evocado también por Crébillon («Eh! que leur sert un roi, s’il ne leur 
sert de père?» acto III, esc. 7),44 de tal modo que Idomeneo perderá 
el trono al no haber ejercido como padre protector de su hijo y de 
su pueblo:  

42  Riva, Idom. 26: «E qual diritto | sopra la vita ha il genitor del figlio | per farne un 
voto, anzi per farne scempio?» «Egli è dunque | Nettuno sì crudel?».
43  Saïd 1978; Mattioda 20162, 121‑33.
44  Gable 1994, 142‑3, 154. El motivo del rey-padre también se halla en la ópera de 
Varesco-Mozart (acto III, esc. 9): «Se un figlio perdi, cento avrai, Numi amici. Figli tuoi 
i tuoi popoli sono». Cf. Od. 2.47, 2.234, 5.12; Soph. OT 1; etc.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

348

﻿ 			   Quando Minosse
ci diè le leggi, stabilì che padri
fossero, non tiranni i re di Creta.
Idomeneo non è più re, lasciando
d’esser padre di noi, padre d’Acasto. 
(Riva, Idom. 36)

El joven Acasto a su vez aparece caracterizado como imagen viva de 
la virtud (39‑40) y se muestra dispuesto al sacrificio (19, 41), igual 
que en todas las versiones (Fénelon, Crébillon, Lemierre y Varesco-
Mozart), salvo en la tragedia lírica de Danchet, donde no llegaba a 
conocer el voto paterno.45 El retrato del príncipe corresponde al ideal 
de gobernante ilustrado (prudente, justo y sensible) que se había 
trazado en el Télémaque; y su tristeza final por el exilio del padre 
(46) recuerda la desolación de Idomeneo ante la partida de Méntor 
y Telémaco de Salento, donde se ha convertido en un rey «sage et 
eclairé» (Fénelon, Télém. 17.293, 304). Un rasgo poético destacable 
es la ironía trágica que desprenden las palabras de Acasto cuando, 
al anunciarse la llegada del rey («Principe, il cielo amico | si dichiarò 
per noi […] | Vedrete alfine Idomeneo tornato» 11), pide que nadie se 
adelante a recibirlo para que él pueda ser el primero en abrazar a 
su amado padre, cumpliendo así la terrible determinación del voto:

PLESIPPO Io sarò il primo a rivederlo a terra.
ACASTO Trattenetevi tutti,
		  e al tenero lasciate amor di figlio,
		  che de’ paterni amplessi
		  corra innanzi a fruir le tanto grate
		  dolcezze sospirate. (Riva, Idom. 14)

1.5	 El Idomeneo de Riva y la ópera de Varesco y Mozart

En cuanto a la posible influencia del drama de Riva en el libreto de la 
ópera de Varesco-Mozart, la comparación entre ambos textos permite 
observar tanto similitudes como diferencias. En este sentido quisiera 
señalar algunos paralelos que me parecen significativos.

En primer lugar, Riva introduce un Coro que interviene en tres 
ocasiones dando voz al pueblo cretense. Las intervenciones corales 
ponen de relieve momentos cruciales en el desarrollo de la acción 

45  El hijo de Idomeneo, llamado Idamante en la mayoría de las versiones (Crébillon, 
Danchet, Lemierre, Varesco-Mozart), recibe aquí el nombre de Acasto, que en el mito 
era un argonauta hijo de Pelias y también rey de Yolco (Ap. Rh. 1.224‑7, 1.321‑3 etc.; 
Boccaccio Gen. deor. 10.32, 10.34).

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart

349

dramática, recuperando el sentido y la función de los interludios 
corales en la tragedia griega. La primera intervención (17‑18), 
encuadrada en medio del parlamento en que Idomeneo da a conocer 
su funesto voto, entona un amargo lamento (un treno) por el infausto 
destino del príncipe, amado nieto de Minos y esperanza de Creta. Las 
intervenciones segunda y tercera, situadas en la parte final, celebran 
la coronación del príncipe promovida por el sacerdote:

SOFRONIMO Posso del vostro amor, posso dal vostro
		  zelo sperar, che ubbidienti e umili
		  chinerete la fronte a’ suoi voleri,
		  e che in lui rispettando
		  l’immagine di Giove […]?
		  E i benefizi suoi saranno tanti
		  stimoli al vostro cor, perchè in mercede
		  a lui sempre giuriate amore e fede.

CORO Una fede intatta e pura
		  ti giuriamo eterna ognor.
		  Tu sarai la nostra cura,
		  la delizia, il dolce amor. 
(Riva, Idom. 39‑40, 43)

El canto coral de amor y fidelidad al nuevo rey proclama los beneficios 
de felicidad y concordia que las justas leyes, la clemencia y la virtud 
del soberano harán florecer en el reino (40).46 En estas intervenciones 
del coro, que celebra la coronación del joven Acasto como símbolo de 
un nuevo orden moral y político, puede verse un precedente para el 
desenlace del Idomeneo de Varesco-Mozart con su exaltación final del 
amor, la virtud y la armonía encarnados en la joven pareja Idamante 
e Ilia:

IDOMENEO I suoi comandi rispettate, eseguite ubbidienti […] Oh 
Creta fortunata! oh me felice!
CORO Scenda Amor, scenda Imeneo,
		  e Giunone ai regi sposi,
		  d’alma pace omai li posi
		  la Dea pronuba nel sen! (Varesco-Mozart, Idom. final)

46  Los últimos versos del drama expresan también la gratitud al cielo y la alegría por 
el nuevo rey de Creta: «Ringraziate il Ciel; ne siate parchi | nel dar segni di plauso, ora 
che lieta | pe ‘l nuovo re, che vi eleggeste, è Creta» (Riva, Idom. 47). La instauración 
de Idamante en el trono a petición del pueblo recuerda la elección de Aristodemo, 
figura ideal de prudencia y virtud, como nuevo soberano de Creta en el Télémaque 
(5.62, 5.74‑5).



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

350

﻿En ambas obras la aparición de figuras divinas es bastante reducida 
en comparación con el complejo aparato divino que adornaba 
la tragedia lírica de Danchet. En la ópera de Varesco-Mozart la 
presencia sobrenatural se reduce a la imagen de Neptuno para calmar 
los vientos (acto I, esc. 8, ‘Pantomima’) y a la Voz que finalmente 
proclama la sentencia del cielo (acto III, esc. 10).47 De modo similar, 
en el drama de Riva la intervención divina se limita a la aparición 
de Glauco como mensajero de la voluntad de Neptuno (23‑5).48 En 
ambos casos la estatua de Neptuno se estremece y se manifiesta 
compasiva la divinidad que propicia el feliz desenlace.49 Ciertamente 
a nivel de estructura dramática hay diferencia: la epifanía del dios 
marino Glauco en el centro de la pieza de Riva cumple la función 
desempeñada por el oráculo en otras versiones, ofreciendo dos vías 
alternativas de resolución; mientras que la Voz del cielo, con su 
brevísima intervención, actúa como deus ex machina al final de la 
ópera de Varesco-Mozart. En este aspecto el modelo más próximo a 
la ópera mozartiana parece ser la Iphigénie en Tauride (París, 1779) 
de C.W. Gluck, con libreto de N.F. Guillard, donde la aparición de 
Diana como dea ex machina resuelve el conflicto, estableciendo a 
Orestes en el trono de Micenas, y el coro final celebra la paz entre 
griegos y escitas.50 En cualquier caso, la intervención clemente de 
la Voz del cielo en la ópera de Varesco-Mozart resulta más cercana, 
en tonalidad y significado, a la benévola aparición de Glauco en el 
drama de Riva que a las terribles apariciones de Proteo y Némesis, 
airados contra el protagonista, en la tragedia de Danchet (acto III, 
esc. 8; acto V, esc. 4).

En el drama de Riva el conflicto interior de Idomeneo, que se debate 
entre el amor paterno y el deber de cumplir el voto, es comparado a 
la frágil nave azotada por vientos contrarios en peligro de naufragio:

47  Heartz 1990, 20; Cairns 2006, 39; Carter 2014, 79.
48  El don profético de Glauco y su función como ‘intérprete’ de los dioses marinos 
se hallan testimoniados en Eurípides (Or. 360‑9), donde se aparece a Menelao como 
προφήτης de Nereo para anunciarle la muerte de Agamenón. En Virgilio (Aen. 5.823) 
el dios es mencionado entre el cortejo de Neptuno. La figura portentosa de Glauco es 
descrita por Ovidio (met. 13.912‑15, 960‑3).
49  Riva, Idom. 23: «Scuotesi, e trema | l’effigie santa, ed il tridente inchina». «GLAUCO 
Nettun m’invia | messaggier di letizia a’ sospir vostri, | vinto dalla pietà. Perdona al 
figlio | d’Idomeneo; ma Idomeneo non debbe | in Creta esser più re». ~ Varesco-Mozart, 
Idom. acto III, esc. 10: «S’ode gran strepito sotterraneo, la statua di Nettuno si scuote». 
«LA VOCE Ha vinto Amore … Idomeneo cessi esser re … lo sia Idamante … ed Ilia a lui 
sia sposa, e fia pago Nettuno, contento il ciel, premiata l’innocenza».
50  Guillard-Gluck, Iphig. Taur. acto IV, esc. 6 y final: «DIANE (à Oreste) Tes remords 
effacent tes forfaits. | Mycènes attend son roi; vas-y régner en paix | et rends Iphigénie à la 
Grèce étonnée». «CHOEUR Un jour plus pur luit sur nous! | Une paix douce et profonde | 
règne sur le sein de l’onde. | La mer, la terre et les cieux, | tout favorise nos voeux».

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart

351

			   Fra due venti avversi
son qual naviglio frale; uno sospigne,
l’altro preme, e niun cede o prevale. 
(Riva, Idom. 30)

De un modo similar en la ópera de Varesco-Mozart, tras escapar del 
naufragio, Idomeneo siente ahora en tierra firme la zozobra interior 
ante inminentes desgracias y expresa su tormentosa agitación en la 
célebre aria situada en el centro de la pieza:

Fuor del mar ho un mar in seno
che del primo è più funesto,
e Nettuno ancor in questo
mai non cessa minacciar.
Fiero Nume! Dimmi almeno,
se al naufragio è sì vicino
il mio cor, qual rio destino
or gli vieta naufragar? 
(Varesco-Mozart, Idom. acto II, esc. 3)

La metáfora del naufragio para describir la zozobra interior, así como 
el contraste entre la serenidad del mar tras la tormenta y la agitación 
espiritual del personaje,51 son en todo caso motivos tradicionales 
y comunes en la poética, que se reelaboran sucesivamente con 
diferentes matices.52 El motivo del naufragio interior se hallaba, por 
ejemplo, en el Artaserse (Roma, 1730) de P. Metastasio y L. Vinci 
(acto I, esc. 15):

ARBACE Vo solcando un mar crudele,
senza vele e senza sarte;
freme l’onda, il ciel s’imbruna,
cresce il vento e manca l’arte. […]
Meco sola è l’innocenza
che mi porta a naufragar.

Por último, el drama de Riva es una de las pocas versiones previas 
al Idomeneo de Varesco y Mozart con un feliz desenlace: el príncipe 

51  Crébillon Idom. acto I, esc. 2: «Mon sacrilège voeu rendit la calme à l’onde; | mais 
rien ne put le rendre à ma douleur profonde». Danchet, Idom. acto II, esc. 3: «La paix 
regne par tout sur les humides plaines. | Que ne peut-elle, hélas! passer jusqu’en mon 
coeur!». Guillard–Gluck, Iphig. Taur. acto I, esc. 1: «La calme reparait, mais au fond 
de mon coeur, | hélas! l’orage habite encore». Varesco-Mozart, Idom. acto I, esc. 9: 
«Tranquillo è il mar, | aura soave spira di dolce calma. | Io sol, io sol su queste aride 
spiagge | d’affanno e da disagio estenuato | quella calma, oh Nettuno, in me non provo».
52  Cf. Heartz 1990, 22; Danese 1991, 142‑4; Valverde Sánchez 2016, 103‑5.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

352

﻿Acasto es coronado rey de acuerdo con la voluntad de Neptuno y 
los deseos del pueblo, mientras Idomeneo acepta partir al exilio en 
Hesperia para expiar su culpa. En la ópera de Varesco-Mozart, tras 
la despedida entre padre e hijo llena de tierna humanidad (acto III, 
esc. 9), el noble ofrecimiento al sacrificio por parte de Ilia (acto III, 
esc. 10) constituye una prueba de amor hacia el príncipe y de amor 
filial hacia Idomeneo como padre adoptivo («Tu padre mi sei» acto 
II, esc. 2), que desencadena el lieto fine con la intervención de la 
Voz.53 En la pieza de Riva, donde recordemos que no hay personajes 
femeninos, la generosa entrega al sacrificio por parte del príncipe y 
su renuncia al trono («Vado a morir per conservarvi al trono» 44‑5) 
es una prueba de amor filial que provoca el feliz desenlace con la 
aceptación del exilio por parte del padre, conforme a la voluntad 
divina manifestada por Glauco y a los deseos del pueblo:

Ah! troppo, o caro figlio,
troppo sei generoso. A questo regno
il ciel ti preservò. Vivi a lui dunque,
e ti conserva ad un miglior destino. 
(Riva, Idom. 45)

Entre ambas obras se aprecia, pues, cierto paralelo en el factor 
desencadenante del desenlace. Precisamente las palabras en las que 
el príncipe manifiesta su candorosa entrega al sacrificio por amor 
al padre guardan similitud con aquellas de la ópera mozartiana en 
las que se ha querido ver, a través de la disposición de Idamante a 
entregar la vida al padre, una praefiguratio de la consagración del 
Redentor, en paralelo con la interpretación teológica del sacrificio de 
la hija de Jefté como trasunto de la muerte de Cristo:54

Ecco la via del cor, ferite, e indietro
riprendetevi il don di quella vita […]
Posso morir per una man più cara,
che per quella del Padre! E posso darvi
saggio maggior d’ubbidienza e amore
per mostrarmivi Figlio? […]
Bello è il restar così dal Padre ucciso.
(Riva, Idom. 28, 29)

53  Stricker 1980, 133‑5, 142; Favier 1992, 195‑9.
54  Kramer 1981, 12, 26‑27. El hijo se ofrecía voluntario a morir por el padre ya en 
Fénelon (Télém. 5.61): «Me voici, mon père. […] Je meurs content, puisque ma mort vous 
aura garanti de la vôtre».

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart

353

Padre, mio caro padre, ah dolce nome! Eccomi, a’ piedi tuoi […] 
Oh mille volte e mille fortunato Idamante, se chi vita ti diè vita 
ti toglie, e togliendola a te la rende al cielo, e dal cielo la sua in 
cambio impetra, ed impetra costante a’ suoi la pace, e de’ Numi 
l’amor sacro e verace. (Varesco-Mozart, Idom. acto III, esc. 9)

Entre los precedentes de la ópera mozartiana con final feliz citados 
al comienzo, las obras de M. Wimmer (1755) y B. Galuppi (1756) son 
anteriores al drama de Riva (1758). La idea de un final feliz pudo 
ser concebida por Riva también a partir del argumento contenido 
en L’histoire poétique (París, 1650) del jesuita P. Gautruche, un 
compendio de mitología que gozó de amplia difusión, donde la 
historia presenta un final atenuado y moralizante, según el cual, 
cuando Idomeneo intentaba sacrificar a su hijo, se lo impidieron 
sus conciudadanos, «que no pudieron llevar bien una acción tan 
inhumana».55 El mencionado jesuita S.M. Poggi se había planteado ya 
modificar el final de su tragedia, que en la versión de 1722 finalizaba 
con la muerte del hijo, en el sentido del exilio del padre de acuerdo 
con una línea de la tradición.56

En realidad la feliz resolución del conflicto responde a una 
tendencia creciente en la dramaturgia del siglo XVIII: en el 
pensamiento y el gusto de la época emerge una nueva concepción de 
la tragedia, influida por la teodicea cristiana, que busca la superación 
de la culpa trágica (ἁμαρτία) y el rechazo del fatum a través de la 
justicia poética.57 Metastasio, el libretista más importante del siglo 
XVIII, que también sirvió de modelo a Varesco,58 se inclinaba por 
el lieto fine en la ópera seria como signo ilustrado de una moral 
civilizada frente a los finales en catástrofe trágica.59

En los dramas sacrificiales basados en el mito trágico de Ifigenia 
se practicó también un giro argumental hacia el lieto fine. La ópera 
Iphigénie en Aulide (París, 1774) de C.W. Gluck, con libreto en francés 
de F.L. Le Bland du Roullet, termina con el perdón de Diana (que 
interviene como dea ex machina), con la celebración de la boda entre 
Aquiles e Ifigenia como muestra del favor divino ante la virtud de 
la joven y el amor incondicional del héroe («ACHILLE Avant de le 
répandre [scil. ‘son sang’], il faudra verser tout le mien»), y con un 

55  Versión española de P. Vertejo (Madrid, 1725), reproducida en Gautruche 1943, 
109 (libro II, cap. 18).
56  Salsano 2009, 51‑2.
57  Mattioda 20162, 132‑41, 143‑59, 166‑7. Cf. Kunze 1990, 72‑3; Sebastià Sáez 2017, 
125‑7; y para la época romántica, Hirshberg 2019.
58  Neville 1993, 74‑7; Cairns 2006, 39.
59  Mattioda 20162, 69, 135‑6, 151‑2.



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

354

﻿canto coral de gratitud y alegría.60 Este feliz desenlace,61 como el 
de Iphigénie en Tauride (París, 1779) de N.F. Guillard y C.W. Gluck 
comentado más arriba, guarda notable similitud con el final de la 
ópera de Varesco y Mozart.62

En el caso de la ópera mozartiana las condiciones del encargo por 
parte del Elector Carlos Teodoro y su entorno seguramente incluían 
la exigencia del lieto fine para la trama. En efecto, la elección del tema 
y su tratamiento como opera seria italiana a lieto fine, modelada a 
partir de la tragédie lyrique de A. Danchet (1712), fueron determinados 
con toda probabilidad por la corte de Múnich conforme a un ‘plan’ 
establecido en el momento del encargo a través del director del teatro 
J.A. von Seeau, responsable de supervisar todo el proceso.63 En la 
elección del tema de Idomeneo pudo influir el hecho de que el año 
anterior (1780) se había representado en Múnich la ópera Telemaco del 
compositor F.P. Grua (1753‑1833), también inspirada en el Télémaque, 
así como el interés suscitado en la dramaturgia de la Ilustración por 
los argumentos sacrificiales (Jefté, Ifigenia, Políxena).64

Por otra parte, conviene recordar que Varesco había recibido 
formación humanística y teológica en el colegio de los jesuitas de 
Trento entre 1753 y 1756, y probablemente conocía bien la condena 
moral de los votos sacrificiales formulada, a propósito del mito de 
Ifigenia y del episodio bíblico de Jefté (Jueces 11.30‑40), tanto por 
el pensamiento pagano (Cicerón, Lucrecio, Dante, Voltaire, Kant) 
como por la teología cristiana de los padres de la Iglesia (Clemente 
de Alejandría, Eusebio de Cesarea, Isidoro de Sevilla, Tomás de 
Aquino).65

60  Le Blanc du Roullet-Gluck, Iphig. Aul. acto III, esc. 9: «DIANE Votre zèle des 
dieux | a fléchi la colère, | les vertus de la fille | et les pleurs de la mère | ont trouvé grâce 
devant eux. | […] Et vous, jeunes amants, | vivez, vivez, soyez heureux». «CHOEUR DES 
GRECS Jusqu’aux voûtes éthérées | portons nos voeux reconnaissants. | Et célébrons 
les noces désirées | de ces illustres amants. | Leur bonheur est le premier gage | de 
la juste faveur des dieux. | Et leur hymen est le présage | de nos triomphes glorieux».
61  Final feliz imitado a su vez por el jesuita M. Lassala en su tragedia Ifigenia en Áulide 
(Bolonia, 1779; Valencia, 1781). Cf. Sebastià Sáez 2017, 231, 310‑16.
62  Sobre la influencia de las óperas francesas de Gluck (Alceste y las dos Iphigénie) 
en el Idomeneo de Mozart, cf. Stricker 1980, 137, 140; Heartz 1990, 4, 6‑9, 27; Kunze 
1990, 140; Rushton 1993, 62‑8; Cairns 2006, 33‑4, 36, 38‑9, 64.
63  Kramer 1981, 7‑8; Heartz 1990, 5, 16‑17; Cairns 2006, 35‑9.
64  Cf. Heartz 1990, 1‑13; Hughes 2007, 102‑26; Valverde Sánchez 2016, 17‑20.
65  Kramer 1981, 23‑9. Cf. Mattioda 20162, 247‑62; Valverde Sánchez 2016, 19‑20, 52‑3.

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart

355

2	 Conclusiones

El Idomeneo de Riva es una pieza dramática muy notable por la 
cuidada versificación y la coherencia compositiva de la trama. El 
texto refleja diversos ecos de autores clásicos, en particular de la 
Eneida virgiliana. Entre las fuentes del mito se aprecia la influencia 
del compendio mitográfico de Boccaccio y del Télémaque de Fénelon 
en los personajes y en diferentes motivos de la trama. Con la novela 
de Fénelon el drama escolar de Riva comparte además la orientación 
pedagógica y moralizante.

El tratamiento del tema en la pieza de Riva se presenta conforme al 
ideario de la Ilustración y a la nueva concepción de la tragedia alejada 
de la estética barroca: imagen compasiva de la divinidad, rechazo 
del fanatismo religioso y defensa de la ley natural, concepción de un 
monarca justo y comprensivo que sintoniza con el pueblo frente a la 
figura del rey-tirano, y resolución del conflicto trágico mediante lieto 
fine. En este sentido la pieza de Riva constituye un claro precedente 
de la ópera mozartiana.

La cuestión de si Varesco y Mozart conocieron efectivamente 
el Idomeneo de Riva resulta difícil de responder. Los paralelos 
observados no parecen decisivos para establecer una dependencia. 
El modelo que sirvió de base fundamental para el libreto de la ópera 
mozartiana fue sin duda la tragédie lyrique de A. Danchet. Pero, de 
igual modo que en ciertos aspectos de la ópera de Varesco y Mozart 
se reconoce el influjo de las últimas óperas de Gluck, tampoco hay 
que descartar la posible influencia del drama de Riva en la forma 
de encauzar la feliz resolución del conflicto trágico de Idomeneo. 
Mozart, que en 1770 leía una versión italiana del Télémaque durante 
su estancia de estudio en Bolonia,66 pudo conocer la pieza de Riva, 
que se había publicado en esta ciudad doce años antes, precisamente 
en la misma editorial (Stamperìa di Lelio della Volpe) que la Storia 
della Musica (3 vols., 1757‑81) del padre G.B. Martini que el maestro 
regaló al joven compositor. Y si no conoció el texto de Riva, quizá 
pudo tener noticia de la obra y de la originalidad que representaba 
su desenlace exento del cruel sacrificio.

66  Según consta en una carta de 8 de septiembre de 1770. Cf. Kramer 1981, 12‑13; 
Gable 1994, 138‑9. 



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

356

﻿Bibliografía

Angermüller, R. (1981). «Idomeneo auf der Opern- und Schauspielbühne des 18. und 
frühen 19. Jahrhunderts». Wolfgang Amadeus Mozart. Idomeneo 1781‑1981. Essays. 
Forschungsberichte. Katalog. München; Zürich: R. Piper & Co., 44‑61.

Boffito, G. (1933‑34). Scrittori Barnabiti o della Congregazione dei Chierici Regolari 
di San Paolo (1533‑1933): Biografia, bibliografia, iconografia. 4 voll. Firenze: L.S. 
Olschki.

Cairns, D. (2006). Mozart and His Operas. Berkeley; Los Angeles: Univ. of California 
Press.

Camerotto, A. (2010). «Storie cretesi, ovvero altre storie: tra Idomeneus e i suoi 
parenti». Cingano, E. (a cura di), Tra panellenismo e tradizioni locali: generi poetici 
e storiografia. Alessandria: Edizioni dell’Orso, 1‑40.

Carter, T. (2014). «In the Operatic Workshop: The Case of Varesco’s and Mozart’s 
Idomeneo». Lichtenstein, S. (ed.), “Music’s Obedient Daughter”. The Opera Libretto 
from Source to Score. Amsterdam; New York: Rodopi, 69‑106.

Clerici, I.M. (19502). L’educazione della gioventù. Manuale di pedagogia secondo la 
Regola e la prassi dell’Ordine dei Barnabiti. Milano: Àncora.

Crébillon, J. de (1885). Théâtre complet. Édition par M.A. Vitu. Paris: Laplace.
Cristóbal, V. (1988). «Tempestades épicas». CIF, 14, 125‑48.
Cristóbal, V. (2000). «Mitología Clásica en la literatura española: consideraciones 

generales y bibliografía». CFC.EstLat, 18, 29‑76.
D’Amante, M.F. (2013). «Teatro educativo dei primi gesuiti: dalla retorica alla 

drammatizzazione». Educazione. Giornale di pedagogia critica, 2(2), 55‑74.
Danese, R.M. (1991). «La grande monodia di Carmide (Trin. 820‑842a): stereotipia 

tematica e originalità stilistica». QUCC, 38, 107‑44.
Favier, G. (1992). «Idoménée, Idomeneo. De Crébillon à Mozart». Claudon, F. (éd.), 

Itinéraires mozartiens en Bourgogne. Paris: Klincksieck, 181‑99.
Federico, E. (1999). Dall’Ida al Salento. L’itinerario mitico di Idomeneo cretese. Roma: 

Accad. Naz. dei Lincei. Classe di Scienze Morali, Storiche e Filologiche. Memorie, 
serie 9, vol. 11, fasc. 2, 255‑418.

Fénelon (1983‑97). Oeuvres. Édition établie par J. Le Brun. 2 vols. Paris: Gallimard. Vol. 
2, 1997: Les aventures de Télémaque.

Gable, A. (1994). «Idomeneus Revisited, from Racine to Mozart». Studies on Voltaire 
and the Eighteenth Century, 317, 137‑60.

Gautruche, P. (1943). Historia poética. Madrid: Atlas.
Genette, G. (1989). Palimpsestos. La literatura en segundo grado. Trad. de C. Fernández 

Prieto. Madrid: Taurus.
Gentili, A.M. (20122). Los Barnabitas. Manual de historia y espiritualidad de la orden de 

los Clérigos regulares de san Pablo degollado. Roma: P. Barnabitas.
Girdlestone, C. (1973). «Idoménée... Idomeneo. Transformations d’un thème 

1699‑1781». Recherches sur la musique française classique, 13, 102‑23.
Grosperrin, J.Ph. (2007). «Idoménée jésuite, ou le sacrifice en scène: l’exemple de 

la tragédie du P. François Paulin (Lyon, 1700)». Piéjus, A. (éd.), Plaire et instruire. 
Rennes: Presses Univ., 151‑71.

Grosperrin, J.Ph. (ed.) (2008). F. Paulin S.J. Idoménée, tragédie (1700). Texte établi et 
présenté. Toulouse: Soc. de Litt. Classiques.

Heartz, D. (1990). Mozart’s Operas. Edited, with Contributing Essays by Th. Bauman. 
Berkeley; Los Angeles: Univ. of California Press.

Hirshberg, J. (2019). Tragedy and Lieto fine in Romantic Opera Seria. Turnhout: Brepols.
Hughes, D. (1991). Human Sacrifice in Ancient Greece. London; New York: Routledge.

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart



Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 335-358

Mariano Valverde Sánchez
El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart

357

Hughes, D. (2007). Culture and Sacrifice. Ritual Death in Literature and Opera. 
Cambridge: Univ. Press.

Kotsonas, A. (2018). «Homer, the Archaeology of Crete and the ‘Tomb of Meriones’ at 
Knossos». JHS, 138, 1‑35.

Kramer, K. (1981). «Das Libretto zu Mozarts Idomeneo: Quellen und Umgestaltung der 
Fabel». Wolfgang Amadeus Mozart. Idomeneo 1781‑1981. Essays. Forschungsberichte. 
Katalog. München; Zürich: R. Piper & Co., 7‑43.

Kunze, S. (1990). Il teatro di Mozart. Venezia: Marsilio.
Le Brun, J. (1996). «Idoménée et le meurtre du fils. Le trompe-l’œil de l’utopie». Leduc-

Fayette, D. (éd.), Fénelon. Philosophie et spiritualité. Genève: Droz, 77‑93.
Maccavino, N. (a cura di) (2019). Dramma scolastico e oratorio nell’età barocca. Reggio 

Calabria: Conservatorio F. Cilea.
Mattioda, E. (20162). Teorie della tragedia nel Settecento. Alessandria: Edizioni 

dell’Orso.
McLaren, C.A. (2020). Representations of Idomeneus in Graeco-Roman sources and their 

reception in the West, to 1720 [PhD thesis]. Edinburgh: University of St Andrews.
Neville, D. (1993). «From tragédie lyrique to Moral Drama». Rushton 1993, 72‑82.
Rettenegger, P. (2011). Boni, ecce, natum, rex, tibi donant dii. B. Marian Wimmers 

Drama “Idomenus Cretensium Rex”. Einleitung, Text, Ubersetzung und Analysen 
[Dissertation]. Salzburg: Universität Salzburg.

Riva, S. (1758). Idomeneo. Rappresentazione scenica. Bologna: Stamperìa di Lelio dalla 
Volpe.

Rushton, J. (ed.) (1993). W.A. Mozart: Idomeneo. Cambridge: Cambridge University 
Press.

Sadie, S. (1993). «Genesis of an Operone». Rushton 1993, 25‑47.
Saïd, S. (1978). La faute tragique. Paris: F. Maspero.
Salsano, R. (2009). Poetica drammaturgica primosettecentesca in Simone Maria Poggi. 

Roma: Bulzoni.
Schmid, M.H. (2021). Mozarts “Idomeneo”. Wien: Hollitzer.
Sebastià Sáez, M. (2017). El mito del sacrificio virginal en el seno de los jesuitas. La 

Ifigenia en Áulide de Manuel Lassala. Castellón: Sar Alejandría.
Stricker, R. (1980). Mozart et ses opéras. Fiction et vérité. Paris: Gallimard.
Valentin, J.M. (1983‑84). Le Théâtre des Jésuites dans les pays de langue allemande. 2 

vols. Stuttgart: Hiersemann.
Valverde Sánchez, M. (2016). El mito de Idomeneo y su tradición literaria. De la épica 

griega al teatro español del siglo XVIII. Madrid; Salamanca: Signifer Libros.
Varesco, G.; Mozart, W.A. (1996). Idomeneo, re di Creta. Dramma per musica in tre atti. 

Hamburg: Deutsche Grammophon.
Zanlonghi, G. (2000). Teatri di formazione. Actio, parola e immagine nella scena 

gesuitica del Sei‑Settecento. Milano: Vita e pensiero.





359

Submitted	 2025-08-26
Published	 2025-12-17

Open access
© 2025 Giacomelli | cb 4.0

Citation  Giacomelli, C. (2025). “Precisazione”. Lexis, 43 (n.s.), 2, 359-360.

e-ISSN  2724-1564

Lexis
Num. 43 (n.s.) – Dicembre 2025 – Fasc. 2

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/010

 Precisazione
 Ciro Giacomelli
Università degli Studi di Padova, Italia

﻿
In un contributo apparso sull’ultimo numero di questa Rivista 
(«Parisinus Graecus 2957 e Vaticanus Urbinas Graecus 118: riflessioni 
intorno al rapporto stemmatico di due testimoni della tradizione 
lucianea». Lexis, 43 (n.s.), 1, 125‑48), Carlotta Brignone si sforza di 
chiarire un nodo della tradizione lucianea: i rapporti fra il codice i 
(il restauro del Vat. Urb. 118) e N (Paris. gr. 2957). La studiosa tenta 
di dimostrare che i due manoscritti non possono discendere l’uno 
dall’altro, e per farlo adduce argomenti di ordine testuale e storico. Lo 
stimolo per una simile impresa deriva da un mio contributo («Il lungo 
viaggio di un manoscritto. Il Luciano Vat. Pal. Gr. 73, da Bisanzio 
all’Italia», BollClass, 42, 2021, 77‑103), nel quale, afferma Brignone: 
«Giacomelli, volendo ritenere valida l’ipotesi secondo la quale i 
discende da N, ne trae una diretta conseguenza storica, non priva 
di contraddizioni interne». Le «contraddizioni interne» all’ipotesi 
che io avrei sostenuto, continua Brignone, derivano dal fatto che se 
N deve essere identificato con il codice in possesso dell’umanista 
Giovanni Aurispa nel 1424, «al momento della copia di i (la cui 
vergatura è da collocarsi, come vedremo, alcuni anni più tardi), 
N doveva trovarsi già in Occidente da qualche decennio», mentre i 
«i fu vergato in Oriente dal diacono Filippo, copista attivo nel terzo-
quarto del XV secolo (in particolare, dal 1461 al 1472/3)». Benché 
felice di aver offerto lo spunto per un doveroso approfondimento 
testuale e stemmatico, mi preme tuttavia sottolineare che mai ho 
sostenuto che i sia stato restaurato a partire da N. Al contrario, 
in attesa di un più ampio lavoro di collazione, ero stato il primo a 
notare che la ricostruzione stemmatica doveva essere rivista alla 

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/010&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17


Lexis e-ISSN  2724-1564
43 (n.s.), 2025, 2, 359-360

360

﻿luce della collocazione geografica (e cronologica) dei due manoscritti. 
A scanso di equivoci, riporto quanto già da me affermato nel 2021: 
«Per i rapporti fra i due codici vd. specialmente Menchelli 2014, 
p. 182, la quale non esclude che i (pars recentior) dipenda proprio 
da N (cf. anche Magnelli 2020, 67): se però la nostra ricostruzione 
è corretta, N doveva essere già in Occidente da qualche decennio 
quando il codice i fu restaurato».

Bibliografia

Magnelli, E. (2020). Pseudo-Luciano (Acacio?), Ocypus. Introduzione, edizione critica e 
commento. Alessandria: Edizioni dell’Orso.

Menchelli, M. (2014). «Osservazioni sulle forme della lettura di Platone tra gli eruditi 
bizantini e sulla trasmissione del testo della Appendix degli Apocrifi del corpus 
platonico (con note paleografiche sul Vat. Pal. gr. 173 e sul Vat. Pal. gr. 174)». Signes 
Codoñer, J.; Pérez Martín, I. (eds), Textual Transmission in Byzantium. Between 
Textual Criticism and Quellenforschung. Turnhout: Brepols, 169‑96. https://doi.
org/10.1484/m.lectio-eb.5.102546.

Ciro Giacomelli
Precisazione

https://doi.org/10.1484/m.lectio-eb.5.102546
https://doi.org/10.1484/m.lectio-eb.5.102546


Recensioni

361





﻿

363

Submitted	 2025‑09-19
Published	 2025-12-17

Open access
© 2025 Beltramini | cb 4.0

Citation  Beltramini, L. (2025). Review of Lucianea et Pseudo-lucianea. Studies 
on Pseudepigrapha of Lucian and Works by Lucian Sometimes Considered 
Spurious, ed. by Mestre, F.; Gómez, P.; Tolsa, C. Lexis, 43 (n.s.), 2, 363-370.

e-ISSN  2724‑1564

Lexis
Num. 43 (n.s.) – Dicembre 2025 – Fasc. 2

Edizioni
Ca’Foscari

DOI  10.30687/Lexis/2724‑1564/2025/02/011

 Mestre, Gómez, Tolsa (eds)
 Lucianea et Pseudo-lucianea. 
Studies on Pseudepigrapha  
of Lucian and Works by Lucian 
Sometimes Considered Spurious
 Luca Beltramini
Università Ca’ Foscari Venezia, Italia

Recensione di  Mestre, F.; Gómez, P.; Tolsa, C. (eds) (2024). Lucianea et Pseudo-lucianea. 
Studies on Pseudepigrapha of Lucian and Works by Lucian Sometimes Considered Spurious. 
Barcelona: Edicions de la Universitat de Barcelona, 258 pp.

﻿

Che Luciano di Samosata sia un autore che, nel panorama degli 
studi, gode finalmente di ottima salute, è cosa nota ed evidente. Ben 
tre diversi progetti di riedizione critica del suo vasto corpus sono 
attualmente in corso,1 e la pubblicazione di nuovi studi e commenti 
dedicati ai suoi scritti procede ormai a ritmo serrato.2 Lo stesso non 
può dirsi, però, del nutrito ed eterogeneo gruppo dei testi spuri o di 

1 Nuove edizioni critiche del corpus lucianeo sono in corso presso i tipi delle Belles 
Lettres (progetto avviato nel 1993 da Jacques Bompaire e ad oggi proseguito da Émeline 
Marquis) e per la collezione Alma Mater di Madrid (iniziativa inaugurata nel 1961 da 
José Alsina e portata avanti in anni recenti da diverse studiose spagnole, tra le quali 
le stesse Mestre e Gómez); a queste si aggiungerà a breve l’edizione di Heinz-Günther 
Nesselrath, in preparazione per gli Oxford Classical Texts. 
2 Un elenco completo dei commenti alle opere di Luciano apparsi nell’ultimo secolo (e 
di quelli in vista di pubblicazione) si trova ora in Nesselrath, H.-G. (2024). Lukian von 
Samosata. Der Weg eines Syrers ins Römische Reich und in die europäische Geisteswelt. 
Baden-Baden: Olms, 327‑8 nota 134.

https://crossmark.crossref.org/dialog/?doi=10.30687/Lexis/2724-1564/2025/02/011&domain=pdf&date_stamp=2025-12-17


Lexis e-ISSN  2724‑1564
43 (n.s.), 2025, 2, 363-370

364

﻿attribuzione incerta presenti nel suo corpus. Come è noto, delle 86 
opere tramandate sotto il nome di Luciano almeno 7 sono state da 
tempo riconosciute come non lucianee, e sulla paternità di un’altra 
decina di esse persistono dubbi più o meno consistenti. Con rare e 
isolate eccezioni, gli scritti appartenenti a entrambe le categorie 
hanno da sempre subito il destino comune alla maggior parte dei 
testi pseudoepigrafi nel mondo degli studi classici: oblio parziale, 
generalizzato discredito e un interesse solo di riflesso, limitato per 
lo più alle questioni attributive. È in risposta a questa situazione 
che Francesca Mestre, Pilar Gómez e Cristian Tolsa hanno deciso di 
dare vita al volume in oggetto, il cui obiettivo, dichiarato nella breve 
prefazione che lo apre, «is to closely examine some of these allegedly 
or truly spurious pieces, and to evaluate them on the basis of their 
own merit and interest» (10‑11). Il fine ultimo degli interventi qui 
raccolti, infatti, non è risolvere le questioni di attribuzione legate 
agli spuria e ai dubia lucianei, bensì «[to] focus on various aspects 
of doubtful or spurious works and attempt to shed light on them 
and their relationship with Lucian’s corpus, not necessarily with the 
aim of proving their authorship». Si tratta dunque di un tentativo di 
restituire centralità allo studio di questa categoria di opere, degne 
di essere lette e studiate in qualità di testi a sé stanti. 

Come riconosciuto da parte delle curatrici, sempre in sede 
prefatoria, il presente libro si pone come un primo esperimento, una 
sorta di apripista per studi futuri. Proprio per questo, negli interventi 
che raccoglie, solo nove delle opere lucianee spurie o dubbie sono 
fatte oggetto di indagine, nella consapevolezza che «[t]his is a 
path that must be traveled». Ciò nonostante, esso non rinuncia a 
proporre una nuova categoria critica sul cui sfondo collocare gli 
studi su questa tipologia di opere. Si tratta della nozione di «Lucianic 
universe», introdotta per la prima volta nella medesima prefazione 
ed esposta con maggiore ampiezza nel saggio introduttivo a cura di 
Francesca Mestre («Introduction. A Lucianic Universe», pp. 11‑32). 
La parte finale di quest’ultimo (31‑2), che arriva dopo un rapido 
quadro generale su Luciano e la sua opera,3 un’introduzione al 

3 Mestre si trova a dover condensare, nell’arco di una dozzina di pagine, una nutrita 
serie di informazioni che, di necessità, rimangono su un piano di superfice, ma 
l’introduzione rimane comunque nella sua utilità e rivela la lunga frequentazione di 
Luciano da parte dell’autrice. Al suo interno si devono però segnalare due sviste non 
indifferenti: a p. 12 si dice che l’epitome della Praeparatio sophistica di Frinico sarebbe 
tramandata da Fozio, quando in realtà il Patriarca fornisce solamente un quadro 
d’insieme dell’opera (Bibl. cod. 158), il cui unico testimone conservatoci (al netto di 
escerti e apografi più tardi) è invece il celebre Coislinianus 345; a p. 22, nel parlare dei 
Dialogi meretricii, l’autrice afferma che questo scritto avrebbe esercitato un notevole 
influsso presso i contemporanei di Luciano, «for example, the Letters of Alciphron, or 
the comedies of Terence», laddove, com’è risaputo, il commediografo latino visse nella 
prima metà del II sec. a.C.

Beltramini rec. Mestre, Gómez, Tolsa



Lexis e-ISSN  2724‑1564
43 (n.s.), 2025, 2, 363-370

Beltramini rec. Mestre, Gómez, Tolsa

365

corpus degli pseudolucianea4 e una sinossi degli interventi raccolti 
nel volume, è appunto dedicata alla spiegazione di questo concetto. 
L’idea è quella di una sorta di ‘lucianità’, intesa come un insieme 
complesso composto dai diversi «aspects related to Lucian’s life 
and social context, comprising the attitudes of his contemporaries 
and those of his imitators», all’interno del quale la nozione stessa 
di autorialità si fa più sfumata. È in virtù di questa «awareness of a 
Lucianic universe as a literary form» che nella tradizione manoscritta 
sono confluiti testi più tardi di altri autori, «because such texts 
shared some traits that would be difficult to understand unless 
considered in relation to Lucian». Nelle intenzioni delle curatrici, 
dunque, la nozione di «Lucianic universe» funziona come una sorta 
di campo magnetico ampio che attrae tutto ciò che è lucianeo, al 
cui interno sono accolte tanto le opere effettivamente composte 
da Luciano, quanto le riprese e le imitazioni – e, tra esse, le stesse 
opere nate come volute falsificazioni e quelle incluse loro malgrado 
nella tradizione manoscritta di Luciano. L’utilità immediata di un 
simile espediente interpretativo, che ridefinisce i confini classici 
di una autorialità strettamente intesa in favore di un concetto più 
aperto e cooperativo, è quella di poter studiare gli pseudolucianea, 
certi o presunti che siano, al pari degli scritti autentici, senza dover 
necessariamente fornire ogni volta una risposta definitiva ai dubbi 
sulla loro autenticità. 

È in questa cornice metodologica che si inseriscono i nove 
contributi (in lingua spagnola, inglese, francese e tedesca, tutti 
preceduti da un abstract in inglese) raccolti nel volume, dei quali si 
fornisce ora una panoramica.

Apre la raccolta l’articolo di Émeline Marquis («La transmission 
des pseudo-Lucien: le cas du Charidèmos et du Néron», pp. 33‑51), 
l’unico dedicato alla trasmissione degli pseudolucianea, che fornisce 
un utile spaccato delle intricate vicende di questi testi all’interno della 
tradizione manoscritta. Dopo aver distinto tra (1) testi tramandati nel 
corpus canonico ma attribuiti ad altri autori in parte della tradizione, 
(2) testi tramandati nel corpus canonico ma la cui autenticità è 
stata a vario titolo messa in dubbio e (3) testi apocrifi trasmessi in 

4 Nella sua disamina Mestre chiarisce la distinzione, all’interno del gruppo degli 
«pseudo-Lucianic works», tra scritti sicuramente spuri e scritti di dubbia attribuzione. 
Tra i primi inserisce le sette opere indicate come tali nelle edizioni di Macleod e 
Bompaire (Epistulae, Philopatris, Charidemus, Nero, Epigrammata, Timarion, De 
Saltatoribus), con l’aggiunta di Ocypous e Macrobii, mentre tra gli scritti di dubbia 
attribuzione include nove opere (Halcyon, Cynicus, Asinus, Demosthenis encomium, 
Iudicium vocalium, De parasito, De Syria dea, De astrologia, Amores).



Lexis e-ISSN  2724‑1564
43 (n.s.), 2025, 2, 363-370

366

﻿alcuni manoscritti ma esclusi dal corpus canonico,5 Marquis prende 
in esame i casi esemplari del Charidemos e del Nero, appartenenti 
alla terza categoria. L’analisi, condotta per mezzo di una ricca serie 
di osservazioni testuali, stemmatiche e paleografiche, arriva a 
evidenziare le modalità in cui questi testi apocrifi, verosimilmente 
concepiti senza alcuna velleità falsificatrice, sono potuti finire 
all’interno dei manoscritti lucianei, gettando nuova luce su «certaines 
zones d’ombre du stemma des œuvres de Lucien» (35) e fornendo 
un concreto esempio di come risolvere problemi attributivi su base 
manoscritta.

Segue l’intervento di Matías Sebastián Fernandez Robbio («La 
tradición impresa del corpus de epigramas atribuidos a Luciano», 
pp. 53‑74), che con quello di Marquis forma una sorta di dittico 
introduttivo, assumendo, dopo il versante manoscritto del primo, la 
prospettiva della storia delle edizioni a stampa. Il caso di studio è il 
corpus degli epigrammi attribuiti a Luciano; in linea con l’orientamento 
del volume, Robbio si propone non di discutere l’autenticità di questi 
testi (come hanno fatto tutti gli studi precedenti, di cui fornisce 
un resoconto), bensì di fare chiarezza sull’entità del corpus, che 
di edizione in edizione presenta variazioni nella selezione degli 
epigrammi. Il contributo si presenta dunque come una meticolosa 
rassegna delle edizioni a stampa in cui figurano gli epigrammi, a 
partire dalla princeps di Lascaris (1496) fino all’edizione di Macleod 
(1987), passando per le diverse versioni delle antologie Palatina e 
Planudea.6 Il tutto risulta in un ricco quadro, utile per mettere ordine 
in una materia così intricata – anche se ci si rammarica dell’assenza 
di un affondo sulla presenza di questi testi anche all’interno dei 
manoscritti lucianei (in particolare sulla silloge contenuta nel 
Riccardianus 25)7 a completamento di tale quadro.8

Il terzo contributo («Luciano y el ave fiel: Alción o Sobre 
metamorfosis, entre diálogo socrático y escritura poética», pp. 75‑100), 
a opera di Pilar Gómez, ristabilisce un allineamento più marcato al 
principio di ‘Lucianic universe’. L’autrice prende infatti in esame uno 

5 Per ‘corpus canonico’ si intendono le opere tramandate dal Vat. gr. 90 (con l’aggiunta 
del Rhetorum praeceptor e dei Dialogi meretricii, caduti nel codice vaticano ma presenti 
in altri testimoni del medesimo ramo di tradizione) e numerate, sulla base di esso, da 1 
a 80. Agli scritti apocrifi del terzo gruppo corrispondono i numeri 81‑6.
6 La rassegna spicca per ricchezza, come dimostra la menzione delle sillogi di Amerot 
(1534) e Morel (1551), mai segnalate prima negli studi lucianei. Si rileva soltanto, a p. 58, 
un refuso nell’indicazione della data della riscoperta del codice della Palatina, riportata 
come 1602 (ma indicata correttamente come 1606 nelle occorrenze precedenti).
7 Cf. Floridi, L. (2014). «La silloge di epigrammi ‘lucianei’ del codice Riccardiano 25». 
RFIC, 142, 103‑20.
8 Assenza che sorprende soprattutto alla luce dell’intento dichiarato di «tomar la 
evidencia manuscrita como criterio de atribución» e di utilizzare tale criterio come 
termine di confronto «con las distintas ediciones impresas» (57).

Beltramini rec. Mestre, Gómez, Tolsa



Lexis e-ISSN  2724‑1564
43 (n.s.), 2025, 2, 363-370

Beltramini rec. Mestre, Gómez, Tolsa

367

dei testi lucianei di attribuzione incerta e ne fornisce un’analisi ad 
ampio raggio, calando la discussione sulla paternità fra gli altri punti 
dell’indagine e senza pretendere di offrire una risposta definitiva. Il 
testo in questione è l’Alcyon, breve dialogo ampiamente trascurato 
dalla critica9 di cui Gómez esamina contenuto, struttura, temi 
centrali e trasmissione, con l’inedita e fruttuosa messa in evidenza 
di paralleli provenienti dalla produzione retorica di Ermogene, Elio 
Teone e Dionigi di Alicarnasso. È solo al termine di questa disamina 
che si affronta la questione dell’autenticità: per Gómez l’Alcyon è 
con ogni certezza l’opera di un imitatore di Platone, ma se questo 
sia Luciano o meno non è possibile stabilirlo; rimane chiaro, però, 
che l’effettiva debolezza della composizione non può essere presa 
da sola come argomento determinante in tal senso («¿acaso solo las 
obras excelentes pueden ser las auténticas de Luciano, come si lo más 
grandes talentos nunca hicieran nada mediocre?», 98).

Di Cristian Tolsa è l’intervento successivo («Characterizing Lucian’s 
De astrologia», pp. 101‑19), dedicato a uno dei due testi composti 
da Luciano in dialetto ionico e per questo sospettati dalla critica. 
La paternità lucianea del De astrologia era già stata dimostrata in 
maniera convincente da Jane Lightfoot nel suo studio sul De Syria Dea 
(secondo scritto lucianeo in dialetto ionico);10 Lightfoot aveva basato 
la propria tesi su argomenti di natura linguistica, ed è proprio per 
ampliare e completare questi ultimi che Tolsa intraprende un’analisi 
delle caratteristiche letterarie di quest’opera. L’indagine si appunta 
sui contatti di questo curioso esemplare di encomio con altri encomi 
lucianei e con altri esempi del genere encomiastico prodotti nel milieu 
retorico coevo, con un’attenzione particolare al modello della prosa 
erodotea e al rapporto con alcuni testi sull’astrologia prodotti in 
ambiente stoico. La conclusione di queste analisi è che il De astrologia 
debba essere considerato come la parodia di un encomio, espressa 
da Luciano attraverso una maschera erodotea secondo il principio 
di una parodia di imitazione che anche altrove informa i suoi scritti.

Il quinto contributo («Die Ἔρωτες und ihre Stellung in Lukians 
Gesamtwerk», pp. 121‑50) è a firma di Peter von Möllendorff e si 
occupa degli Amores, opera a lungo ritenuta spuria, riportata 
all’attenzione da Foucault (che ne fece oggetto di riflessione nel 
terzo volume della sua Histoire de la sexualité) e da allora al centro 
di un ampio dibattito. Nelle prime pagine l’autore ripercorre tale 
dibattito e gli argomenti tradizionalmente addotti contro l’autenticità 

9 Si segnala però la pubblicazione, di poco successiva a quella del presente volume, 
di una nuova edizione di questo dialogo: Menchelli, M. (2024). [Platone]. Alcione o sulla 
metamorfosi. Pontremoli: Carte Amaranto.
10 Lightfoot, J.L. (2003). Lucian. On the Syrian Goddess. Oxford: Oxford University 
Press, 191‑6.



Lexis e-ISSN  2724‑1564
43 (n.s.), 2025, 2, 363-370

368

﻿dello scritto, per poi smentirli e prendere una posizione netta a 
favore della sua paternità lucianea. In seguito, Möllendorff passa 
a un’analisi degli Amores portata avanti su base comparativa, alla 
ricerca di corrispondenze all’interno di «Lukians intratextuelle Welt» 
(141), per poi approdare a una discussione di carattere generale 
sulle questioni attributive nell’antichità. Le conclusioni riportano 
dunque al centro una posizione affine a quella che anima la nozione 
di «Lucianic universe», in virtù della quale anche eventuali imitazioni 
vanno considerate come parte integrante di un corpus, ossia come 
prosecuzioni ed estensioni dell’opera di un autore.

Una riflessione generale, dedicata alle nozioni di autorialità e 
pseudoepigrafia nel mondo antico, si trova anche nelle prime pagine 
dell’articolo di Markus Hafner («Transforming Lucian in Late 
Antiquity: the cases of the Pseudo-Lucianic The Solecist and The 
Cynic», pp. 151‑71), che riprendono ed espandono la teorizzazione 
esposta nell’introduzione del volume. Appellandosi alle recenti 
acquisizioni dell’estetica della ricezione, Hafner propone di 
considerare le opere canoniche di un autore come «open texts» 
(154) e gli autori delle opere spurie confluite in un corpus non come 
plagiari ma come «literary collaborators» che espandono il progetto 
letterario di un autore e, allo stesso tempo, ne rappresentano 
esempi di ricezione attiva. In questo scenario, Hafner distingue tra 
pseudoepigrafia primaria (quella di un autore che scrive sotto falso 
nome) e secondaria (quella di testi confusi con quelli di un altro 
autore e per questo confluiti nel suo corpus), per poi soffermarsi 
brevemente su Soloecista e Cynicus, due dialoghi scelti in qualità di 
esempi significativi della prima categoria. Entrambi, infatti, vengono 
presentati come testi pseudoepigrafi composti prima del quinto 
secolo e canonizzati relativamente presto, che per questo motivo 
forniscono «further information on Lucian’s early reception among 
later authors» (159).

All’Asinus, il più celebre tra gli pseudolucianea, è dedicato il 
contributo di Ivana Selena Chialva («Las metamorfosis de la fábula 
esópica en Lucio o El asno», pp. 173‑202). In apertura l’autrice 
propone una breve rassegna delle questioni attributive legate alla 
tradizione del ‘romanzo dell’asino’; il riferimento dichiarato sono 
le riflessioni di Mason,11 secondo il quale il testo tramandato nel 
corpus lucianeo non sarebbe in realtà opera di Luciano, ma nella 
ricostruzione non si trascurano alcune delle posizioni divergenti. 
Una volta chiuso il quadro, l’obiettivo esplicito del contributo rimane 
però l’analisi letteraria dell’opera, al netto di tutte le questioni di 
attribuzione. Seguono dunque una lunga e minuziosa disamina dei 

11 Mason, H. (1994). «Greek and Latin versions of the Ass-Story». ANRW, 2.34.2, 
1666‑700.

Beltramini rec. Mestre, Gómez, Tolsa



Lexis e-ISSN  2724‑1564
43 (n.s.), 2025, 2, 363-370

Beltramini rec. Mestre, Gómez, Tolsa

369

suoi rapporti (tematici e linguistici) con la tradizione favolistica e uno 
studio dei procedimenti comici, satirici e parodici presenti nell’opera, 
che emerge così nella sua singolarità all’interno del corpus lucianeo 
e dell’intera tradizione narrativa sull’asino.

Ancora sugli Amores ritorna Morena Deriu («Defending ‘the more 
awkward cause’ (Am. 52): women in Amores, Lucian, and schools 
of rhetoric», pp. 203‑25), che adotta però, a differenza di quanto 
fatto da Möllendorff, una prospettiva di genere. Anche in questo 
caso, le prime pagine sono dedicate a una panoramica sullo stato 
della ricerca sull’opera, con una particolare attenzione rivolta alla 
sua ‘riscoperta’ da parte di Foucault. È infatti a partire dai limiti 
che l’autrice riconosce nell’analisi di quest’ultimo che prende 
avvio lo studio della rappresentazione della figura femminile in 
questo dialogo e in altre opere di Luciano, lette nel contesto della 
tradizione gnomica e retorica sull’argomento; degna di nota, in 
particolare, è l’evidenziazione dei punti di contatto tra i discorsi di 
Caricle e Callicratida e i progymnasmata di età imperiale, i quali, 
nel loro armamentario, prevedevano a loro volta esercizi di elogio 
e discussioni sull’utilità o meno del matrimonio con una donna. La 
conclusione è che «Charicles’ and Callicratida’s speeches have to 
be read as rhetorical pieces» – con l’amara chiosa che «[i]n such an 
androcentric and misogynistic milieu, women were nothing more 
than a topic to praise or blame» (223‑4).

Chiude la sequenza il breve intervento di Maria Teresa Fau 
(«Siguiendo (o no) los pasos de Peregrino», pp. 227‑37), che tenta 
di individuare alcuni parallelismi tra il De morte Peregrini (in 
particolare la raffigurazione del suicidio del protagonista) e alcuni 
racconti degli Acta Martyrum. Il contributo non è privo di interesse, 
e i contatti con il resoconto del martirio di Santa Agatonica aprono 
spunti degni di approfondimento (si apprezza peraltro la cautela 
dell’autrice nel non suggerire alcuna forma di reale intertestualità 
tra i due episodi); non si capiscono, tuttavia, le ragioni della sua 
inclusione in chiusura di un volume dedicato agli pseudolucianea, 
laddove il De morte Peregrini rappresenta una delle fortunate opere 
lucianee la cui paternità non è mai stata messa in dubbio.

Ai nove interventi qui riassunti seguono infine un Index locorum 
(pp. 239‑53) e un Index nominum (pp. 255‑8); manca una bibliografia 
generale, alla quale suppliscono però le singole bibliografie che 
corredano ciascun contributo.

In conclusione, al netto della varietà degli interventi raccolti e delle 
differenti impostazioni adottate dalle diverse autrici, questo volume 
ben curato (pochi i refusi, pochissimi gli errori) rappresenta un valido 
e promettente punto di partenza che ci si augura possa aprire una 
nuova stagione degli studi lucianei: una stagione nella quale anche 
le opere di attribuzione incerta potranno finalmente godere di quella 
stessa salute riacquistata negli ultimi anni da quelle canoniche.







Rivista semestrale 
Dipartimento di Studi Umanistici  
e Dipartimento di Filosofia e Beni Culturali 
Università Ca’ Foscari Venezia


	Articoli
	Testi e contestidell’epigramma di V secolo
	Osservazioni su due carmi ateniesi di argomento storico
	Marta Legnini


	Antigono di Caristo, autore della Ἱστοριῶν παραδόξων συναγωγή
	Sergio Brillante

	The Epyllium Telephi (P. Oxy. 214): A Reappraisal
	Martina Delucchi

	Le immagini atletichein Plutarco in contesti politicie militari
	Francesca Gaudiano

	Funzioni della paura nell’Oedipus di Seneca
	Evita Calabrese

	Note al testo del De beneficiisdi Seneca
	Giuseppina Magnaldi

	Augusto e il tentato suicidio: una interpretazione filosofica di Plin. nat. 7.150
	Fabio Fernicola

	Frammenti di declamazioni perdute
	Filostrato, Vitae sophistarum 2.4.569
	Mario Lentano


	El Idomeneo de Salvador Riva: un precedente ignorado de la ópera de Varesco y Mozart
	Mariano Valverde Sánchez

	Precisazione
	Ciro Giacomelli
	Recensioni

	Mestre, Gómez, Tolsa (eds)

	Lucianea et Pseudo-lucianea. Studies on Pseudepigrapha of Lucian and Works by Lucian Sometimes Considered Spurious
	Luca Beltramini

	1	Introduzione
	2	L’epigramma di Eione (‘Simon.’ 40 FGE)
	3	L’epigramma per i caduti a Maratona 
(‘Simon.’ 21 FGE = 4A Sider)
	4	Confronto
	5	Conclusioni
	1	Introduzione
	2	Da Antigono allo Pseudo-Antigono di Caristo
	3	Un frammento del De animalibus
	4	Paradoxa dell’isola di Gyaros: Stefano di Bisanzio cita Antigono di Caristo
	5	Paradoxa a Caristo
	6	Aristocle e Antigono Gonata: una relazione nota 
ad Antigono di Caristo
	1	Introduction
	2	Text and Translation [vedi originale]
	3	Context and Date
	4	Contents, Characters, and Setting
	5	Commentary
	1	Introduzione
	2	Contesti politici
	3	Contesti militari 
	4	Conclusioni
	1	Premessa
	2	Meccanismi interiori e proiezione dialogica della paura 
	3	Comunicare l’indicibile: l’inadeguatezza del fari, l’inesplicabilità dei signa
	4	La parola infera
	5	Recupero della memoria ed emersione del timor 
	1	Premessa 
	2	Un’anticipazione corretta in linea
	3	Un supplemento con parola segnale
	4	Una falsa lectio seguita dalla emendata
	5	Tre varianti
	6	Appendice
	1	Premessa
	2	Rapporti di latte
	3	Humanior sententia
	4	Conclusioni
	5	Appendice: l’eunuco e il tiranno
	1	Introducción
	1.1	El Idomeneo de S. Riva, drama escolar
	1.2	Versificación y argumento
	1.3	Fuentes y modelos
	1.4	Tratamiento del mito
	1.5	El Idomeneo de Riva y la ópera de Varesco y Mozart

	2	Conclusiones
	Pagina vuota
	Pagina vuota

